
... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

islamic revolution of iran over turkey’s religious 
groups: case study of azari shiites in Istanbul

Ramin Madadlou1, Mohammad reza Davodi2  

Date of Received: 2024/01/17        Date of Acceptance:2024/06/14

Abstract
the main question of this research is what effects the islamic revolution of 
iran has on the position and political culture of azari shiites in the republic of 
turkey. in order to answer this question, the authors, using light system theory, 
reflects the islamic revolution and combination of two methods of documentary 
- library and anthropology using two techniques of participatory observation 
and interview attempted to explain the influence of islamic revolution on azari 
shiites and their position in political arena . according to the results of this 
research, including social solidarity, mosque network, religious groups, social 
islam, authenticity of ummah and the prestige of nation -state, the plan of shiite 
thought, the translation movement of shia scholars, change of shiite position 
and finally the pattern of all - muslim lifestyle the effects of the emergence of 
islamic revolution among the shia jamaat - e - islami of istanbul. in accordance 
with the theory of light system, the emergence of islamic revolution concepts 
among the shiites of istanbul was not a pre - planned program but it was the 

1. assistant professor of the department of iranian studies and islamic revolution of iran studies , 
faculty of islamic studies and political sciences of Imam Sadiq university, Tehran, Iran. (respon-
sible Author) , r.madadlou@gmail.com
2. Phd of political science, Imam Sadiq university, Tehran, Iran. m_r_davoodi@gmail.com

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 2, Summer 2024, 113-133
DOI: 10.21859/priw-140205

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             1 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

natural form of the reflection of the islamic revolution as the light within it

Keywords: azari Shiites, republic of turkey, islamic revolution of iran, 
anthropology, light system theory

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             2 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

آثار انقلاب اسلامی ایران بر جماعت های دینی ترکیه:مورد مطالعه شیعیان 
آذری استانبول  

رامین مددلو1
محمدرضا داودی2

یخ پذیرش: 1403/03/25 یافت: 1402/10/27             تار یخ در تار

چكيده
پرسش اصلی پژوهش حاضر آن است که انقلاب اسلامی ایران چه اثراتی بر جایگاه و فرهنگ سیاسی شیعیان آذری استانبول 

در جمهوری لائیک ترکیه داشته است. به منظور پاسخ به این پرسش نگارنده با بهره گیری از نظریه نظام نوری بازتاب انقلاب 

اسلامی و با ترکیب دو روش اسنادی – کتابخانه ای و مردم نگاری میدانی با استفاده از دو فن پژوهش مشاهده مشارکتی و 

مصاحبه تلاش کرد تأثیر انقلاب اسلامی بر شیعیان آذری استانبول و جایگاه آنان را در عرصه سیاسی تبیین کند. بر اساس 

اسلام  مذهبی،  گروه های  تشکیل  اجتماعی، شبکه مساجد،  مانند شکل گیری همبستگی  مقولاتی  پژوهش  این  یافته های 

اجتماعی، اصالت امت و اعتبار دولت-ملت، طرح اندیشه های شیعی، نهضت ترجمه آثار اندیشمندان شیعه، تغییر جایگاه 

شیعیان و در نهایت الگوی همه جانبه زیست مسلمانی آثار ظهور انقلاب اسلامی در میان جماعت شیعیان استانبول ترکیه 

است. نیز متناسب با نظریه نظام نوری ظهور مفاهیم انقلاب اسلامی در میان شیعیان استانبول امری از پیش برنامه ریزی شده 

نبود بلکه صورت طبیعی بازتاب انقلاب اسلامی به مثابه نور در میان آن جماعت بود.

ایران، مردم نگاری میدانی، نظریه  شیعیان آذری، جمهوری لائیک ترکیه، انقلاب اسلامی  واژه های كليدي: 
نظام نوری

)ع(  صادق  امام  دانشگاه  سیاسی  علوم  و  اسلامی  معارف  دانشکده  اسلامی،  انقلاب  مطالعات  و  ایران  مسائل  گروه  استادیار   .1
r.madadlou@gmail.com ، )نویسنده مسئول(

2. دکتری علوم سیاسی گرایش مسائل ایران، دانشکده معارف اسلامی و علوم سیاسی دانشگاه امام صادق)ع(
m_r_davoodi@gmail.com

 Copyright © 2010, SAIWS (Scientific Association of Islamic World Studies). This is an Open Access article
 distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 International, which permits others to
download this work, share it with others and Adapt the material for any purpose

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

20
5 پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 

فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال سیزدهم، شماره دوم، تابستان 1403، صص 133  - 113

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             3 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

مقدمه
به باور برخی از اندیشمندان فهم هویت آن هنگام ممکن می گردد که ارتباط میان نهادهای اجتماعی را با 

جهان عقاید انسانها دریابیم تا بتوانیم چگونگی تجلی تعامل آنها را در وجوه مختلف هویت تبیین کنیم 

)Mendieta:2004:415(. با به قدرت رسیدن آتاتورک ناسیونالیسم ترک در قالب رویکرد کمالیسم بر 

عرصه سیاسی ترکیه حاکم شده و جمهوری جدید ترکیه را بنا نهاد. جهت گیری ارزشی جامعه نیز به سمت 

ترکیب ناسیونالیسم ترک )محور وحدت بخش( با بنیادهای ارزشی – تمدنی غرب )محور توسعه و آینده ای 

که باید به آن رسید( شکل گرفت. 

در این بین ارزش های سنت مذهبی اسلامی برای شکل گیری هویت ملی سکولار در جمهوری 

لائیک ترکیه نه تنها به عنوان ارزش های رقیب، بلکه به عنوان جهان عقاید ارزشی تهدیدگر تجلی نمودند. 

)بایلاک: 2009: 3( جهان ارزش های سنت مذهبی اسلامی در تقابل با هویت ملی سکولار، سعی کرد 

هویت اسلامی را با تحول و بازبینی در ارزش های اسلامی بازسازی کند. به همین جهت احیای اسلام در 

ترکیه، احیای اسلامی بازسازی شده و هماهنگ شده با شرایط زمانی و مکانی ترکیه در دوران معاصر بود 

 )Yavuz:2003:81( .و نه احیای اسلام سنتی به جای مانده از دوران عثمانی

اگرچه شاخه مسلط هویت اسلامی ترکیه از مذهب حنفی ناشی می شد اما در کنار آن دیگر شاخه ها 

مانند مذاهب شافعی، شیعه اثنی عشری و علوی نیز سعی در بازسازی هویت دینی بر اساس نظام عقاید 

خود داشتند. در ابتدای دهه 1980 در ترکیه دو رخداد موجب شد هویت مذهبی شیعه اثنی عشری وارد 

مرحله جدیدی شود، رخداد نخست انقلاب اسلامی ایران و رخداد دوم پذیرش آزادی اسلام اجتماعی از 

سوی حکومت لائیک ترکیه متعاقب کودتای نظامی 1980 آن کشور بود.

این دو رخداد موجب گردید شیعیان آذری به عنوان بدنه اصلی مذهب شیعه اثنی عشری ترکیه با 

بهره گیری از گذشته تاریخی – فرهنگی، نظام عقاید، ارزش های سنت شیعی، ناسیونالیسم ترک، مدرنیته و 

مفاهیم انقلاب اسلامی ایران دست با بازتعریف خود زده و در این میان جایگاه و فرهنگ سیاسی خود را 

نیز ارتقا دهند )مددلو، 1397: 90(. در این متن منظور از فرهنگ سیاسی نحوه نگرش و بینش فرد نسبت 

 .)Almond and Verba, 1963: 16( .به نظام سیاسی و شخصیت های آن است

پی جویی ردپای انقلاب اسلامی در این بازتعریف و ارتقای جایگاه و فرهنگ سیاسی شیعیان آذری 

هدف اصلی پژوهش حاضر است؛ با توجه به اهمیت شیعیان آذری استانبول در فرهنگ سیاسی شیعیان 

ترکیه )ترک یلماز، 2014: 9( ، پژوهش بر روی این جماعت متمرکز شده و به دنبال آن پرسش اصلی 

پژوهش به شکل ذیل سامان یافت:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             4 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

انقلاب اسلامی ایران چه اثراتی بر جایگاه و فرهنگ سیاسی شیعیان آذری استانبول در جمهوری 

لائیک ترکیه داشته است؟

1. چارچوب نظری
جهت سامان دادن به یافته های پژوهش از نظریه نظام نوری بهره گرفته شده است. آقای منوچهر محمدی 

با بهره-گیری از فلسفه اشراقی سهروردی، نظام نوری شیخ اشراق را برای تبیین بازتاب انقلاب اسلامی 

ایران در سایر جوامع بکار برده است. محمدی نور را معادل معارف دینی در نظر گرفته و بازتاب آن را بر 

اساس تعریف شیخ اشراق، ظهور تعریف می کند که امری آشکار بوده و بر اساس آثار آن می توان پی برد 

که بازتاب رخ داده است)محمدی، 1399: 95(. 

او متناسب با مراتب بازتاب نور در نظام شیخ اشراق و تشکیک انوار )شدت و ضعف انوار در مراتب 

مختلف( در نظریه پردازی برای بازتاب انقلاب اسلامی ابتدا اسلام را معادل نورالانوار در نظر می گیرد 

و پس از آن مرتبه بعدی را انقلاب اسلامی می داند که از مرتبه بالاتر خود یعنی دین اسلام بازتاب یافته 

است. با توجه به آنکه انقلاب اسلامی بر اساس تفکرات شیعی به وقوع پیوسته است، مرتبه بعدی بازتاب 

جوامع شیعی است. جوامع شیعی بر مبنای وحدت مذهبی )شیعه اثنی عشری( و تقرب مذهبی )زیدیه، 

علویان و...( به دو دسته تقسیم می شود. در مرتبه چهارم جوامع اهل سنت قرار دارد و پس از آن در مرتبه 

پنجم جوامع مستضعف غیرمسلمان که منظور از آن، جوامعی است که تحت نظام سلطه بوده و دین در آن 

جوامع نقش غالب را ندارد. در نهایت، جوامع توسعه یافته قرار داد که بنیان فکری آنان بر اساس تجربیات 

مادی است و می تواند معادل تعبیر شیخ اشراق از غرب عالم باشد، یعنی جوامعی که از نور )معارف 

دینی( کم بهره اند. هر قدر در نظریه نظام نوری به مراتب پایین تر می رویم از شدت بازتاب انقلاب اسلامی 

کاسته می شود )محمدی، 1399: 119-109(.

از جمله ویژگی های نظریه نظام نوری که برخی از اشکالات نظریه های پیشین بازتاب مانند نظریه 

پخش را پاسخگو است می توان به مبدأ فراگیر آن )معارف دینی( و عدم حصر زمانی و جغرافیایی آن اشاره 

نمود. نیز وحدت در تفکر به سبب دینی و فطری بودن قیام علیه ظلمات، ضدیت با نظام سلطه به سبب 

نفی استکبار و صدور انقلاب بر اساس شهود و رؤیت جوامع دیگر از محتوا و تأثیرات انقلاب اسلامی 

و به دنبال آن اشراق و صدور مفاهیم از سوی نظام انقلاب اسلامی از سایر ویژگی های این نظریه است 

)محمدی، 1399: 107-106( 

 از جنس صدور نیست بلکه اعم از آن بوده 
ً
در نتیجه می توان گفت بازتاب انقلاب اسلامی لزوماً

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             5 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


118

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

و می تواند هم به طور طبیعی باشد و هم به طور ارادی و برنامه ریزی شده )محمدی، 1399: 120(. 

جماعت شیعیان استانبول در نظریه نظام نوری در دسته اول از مرتبه سوم بازتاب انقلاب اسلامی قرار 

می گیرند و می بایست آثار ظهور انقلاب اسلامی در میان آنان بیش از جامعه اهل سنت استانبول باشد. 

2. روش جمع آوری داده ها
این  بود. در  این پژوهش  ترکیه منبع نخست مراجعه در  آذری  پیرامون شیعیان  تولید شده  متون و کتب 

تلاش، پژوهش های انجام گرفته از سوی پژوهشگران ترک در اولویت قرار داشت. همچنین برخی از 

مطالعات به گروه ها و فرقه های نزدیک به شیعیان آذری، به خصوص علویان اختصاص یافت. علاوه 

مطالعات کتابخانه ای، این پژوهش از روش مردم نگاری میدانی نیز برای جمع‌آوری داده ها بهره گرفت. در 

مردم نگاری توصیف، تفسیر و موضع گیری در قبال خاستگاه فرهنگی رفتار یک گروه از مردم، با تکیه بر 

ارزش ها، رفتارها، تعاملات، عقاید و زبان آنان، هدف اصلی است )ایمان، 1390: 301( و پدیده ها در 

درون بافت خود به صورت کیفی تفسیر می-شوند؛ لازمه چنین تفسیری نزدیک شدن، ورود و حتی یکی 

شدن پژوهشگر با موضوع پژوهش است. )فکوهی، 1385: 480( 

میدانی صورت  قالب مردم نگاری  در  بود که  پژوهشی  فن  دو  انجام مصاحبه  و  مشاهده مشارکتی 

استانبول،  آذری  شیعیان  عمومی  و  خصوصی  جمع های  در  نگارنده  مشارکتی  مشاهده  در  پذیرفت. 

مراسمات و زندگی روزمره آنها در طول بهار و تابستان 2016 میلادی حضور یافت. همچنین با شیعیان 

عادی، فعالان و بزرگان شیعیان آذری استانبول نیز مصاحبه های آزاد شامل مصاحبه های کوتاه و مفصل 

حضوری، نیز رسمی و غیررسمی انجام پذیرفت. تمرکز دو فن پژوهش مشاهده مشارکتی و مصاحبه ها 

بر شیعیان آذری شهر استانبول، به خصوص شیعیان ساکن در دو محله زینبیه در منطقه هالکالی و  محله 

فوزی چاکماک در منطقه باغجئلار استانبول بود. 

نگارنده پرسش های مصاحبه ها را پیش از انجام آن تنظیم کرده و تلاش می کرد روند مصاحبه ها، به 

خصوص مصاحبه های مفصل بر اساس طرحی از پیش تعیین شده پیش رود تا بتوان به اکثر نقاط ابهام 

پرسش پژوهش حاضر پاسخ داد. با این حال مصاحبه ها به روش آزاد و سوالات نیز با پایان باز طراحی 

شده بودند و دست مصاحبه شونده در بیان آنچه که می خواست باز بود. به همین جهت مصاحبه ها علاوه 

بر داشتن داده ها و اطلاعات هدفمند، شامل مقدار قابل توجهی داده ها و اطلاعات غیرهدفمند پیرامون 

شیعیان آذری نیز شد. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             6 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

119

فصلنامه علمی - پژوهشی

برای دسترسی به مصاحبه شوندگان از تکنیک توپ برفی استفاده شد. در این تکنیک مصاحبه شوندگان 

نخست، زمینه دسترسی به سایر مصاحبه شوندگان را فراهم می کنند )Russell:2000: 191(، در کنار 

آن و به جهت اجتناب از هدایت پژوهش توسط مصاحبه شوندگان، پژوهشگر مصاحبه شوندگان نخست 

را مبتنی بر دیدگاه های سیاسی مختلف از طیف های فکری متفاوتی برگزیده بود. در کل، تعداد مصاحبه 

شوندگان به صورت مفصل 18 تن بود که از میان آنان، سه تن از بانوان بودند. سن مصاحبه شوندگان بین 

19 تا 70 سال بود؛ 10 تن از آنان دارای مدرک دانشگاهی کارشناسی، 1 تن دارای مدرک کارشناسی ارشد 

و 1 نفر دارای مدرک دکتری بود. 4 نفر از مصاحبه شوندگان دارای تحصیلات حوزوی بوده و 2 نفر دارای 

مدارک دوره آموزش عمومی بودند. 

مصاحبه های مفصل با رسیدن به مرحله تکرار استدلال ها از سوی مصاحبه شوندگان متوقف شد و 

تلاش شد داده ها و استدلال های آنان از طریق تجربه زیسته نگارنده در طول مشاهده مشارکتی، مصاحبه 

های کوتاه، آزاد و متعدد با سایر شیعیان آذری استانبول به محک گذاشته شود. 

3. ریشه های تاریخی شیعیان استانبول
نگارنده در خلال مصاحبه ها متوجه شد فهم شیعیان استانبول از دین و سیاست در نسبت مستقیم با گذشته 

آنان است؛ تعلق نوستالژیک به قفقاز مسلمان، سکونت میان ارامنه مسیحی و اکراد اهل سنت و مفهوم 

مهاجرت در زیست دینی - سیاسی آنان نقش مهمی ایفا می کند. به همین جهت نیاز به بررسی ریشه های 

تاریخی شیعیان استانبول احساس شد. همچنین نیز جهت سنجش اثرات انقلاب اسلامی بر آنان نیاز بود 

وضعیت شیعیان پیش از انقلاب اسلامی نیز به تصویر درآید.

3.1. مهاجرت به ترکیه امروزی

مهم ترین گروه شیعیان در ترکیه، شیعیان آذری هستند. به نحوی که بیش از نودوپنج درصد شیعیان 

ایران هستند. شیعیان   از آذری های 
ً
ایرانی دارند، عمدتاً ترکیه آذری هستند؛ حتی شیعیانی که اصالتی 

آذری مهاجرانی هستند که از حدود یک قرن پیش از آذربایجان ایران، جمهوری آذربایجان، نخجوان، 

قره باغ، ارمنستان و گرجستان امروزی به نوار مرزی ترکیه در شرق این کشور مهاجرت کردند. عمده این 

مهاجرت ها، به خصوص مهاجرت به شهر کارس، پس از تبادلات قومی میان ارامنه و ترکان عثمانی در 

طی سال های 1918 الی 1925 رخ داد. به این نحو که دو شهر ارمنی نشین کارس و ایغدیر در شرق ترکیه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             7 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


120

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

)از نظر پژوهشگران ارمنی( در سال 1920 به ترکیه فعلی ملحق شده و جمعیت ارمنی آن ها به ارمنستان 

 ) Hovannisian,1971:197-261( .امروز کوچ کردند و ترکان مهاجر آذری جایگزین آن ها شدند

ناامنی، جنگ های متعدد در قفقاز جنوبی و مناطق مرزی شمال غرب ایران و ترس از جان دلایل 

اصلی این مهاجرت ها بود. ترکان آذری در منطقه ای می زیستند که جنگ های خونینی همچون جنگ 

عثمانی با روسیه تزاری در سال 1877 الی 1878، دو جنگ ایران با روسیه تزاری در سال های، انقلاب 

بلشویک ها در 1917 و اشغال دوباره جمهوری آذربایجان در سال 1920 از سوی شوروی را شاهد بود. 

ترکیه،  در شرق  را  آذری های سنی  بودند.  اقلیت سنی  و  اکثریت شیعی  لحاظ مذهبی  به  آذری ها 

قاراپاپاک و ترکمه می نامند. این دو طایفه آذری که اهل سنت هستند، در بین آذری ها به عنوان دو قوم 

 در دو شهر کارس، ایغدیر و شهرهای کوچک تر اطراف آن ها مانند 
ً
بسته قرار داشتند. شیعیان آذری عمدتاً

آرالئک، توزلوجا، آک یاکا، آرپاچای و تاشلئ چای و روستاهای این شهرها ساکن شدند. پس نخستین 

شیعیان آذری، مهاجرانی بودند که از مناطقی که ذیل سلطه سیاسی، فرهنگی و تاریخی عثمانی نبود، به 

مناطق تحت سلطه امپراتوری در حال احتضار عثمانی و جمهوری لائیک در حال تولد ترکیه مهاجرت 

 )Andrews, 1992: 97( .کردند

 مهاجران ذیل فرهنگ ایرانی قرار داشتند و نه تنها به لحاظ فرهنگی، بلکه به لحاظ تاریخی و نژادی نیز 

با ترکان عثمانی تفاوت داشتند. این تفاوت ها خود را در مکالمات روزمره مردم مناطق شیعه نشین شرق 

ترکیه نیز نشان می داد و شیعیان سال ها پس از انقراض سلسله عثمانی، ترکانی که از غرب ترکیه به عنوان 

کارمند دولت یا نظامی وارد منطقه زندگی آنان می شدند را عثمانلی )وابسته به عثمانی( می نامیدند و در 

گاه آنان فعال بود.  این نام گذاری تمایزگذاری میان هویت »دیگری« و هویت »خودی« در ناخودآ

چنین تمایز گذاری خودی و دیگری مختص شیعیان و اهل سنت ترک زبان نبود؛ اکراد شرق ترکیه 

هنوز شیعیان این منطقه را با نام عجم می شناسند و شیعیان نیز خود را عجم می نامند. تعریف هویت خود 

به عنوان هویتی ذیل فرهنگ ایرانی موجب می شد تا نگاه شیعیان آذری در کنار استانبول، به سوی تبریز 

نیز باشد و با وجود ضعف در معرفت دینی، روحانیانی که در شهرهای ارومیه، خوی یا تبریز مقدمات 

تحصیلات مذهبی را گذرانده اند در میانشان بوده و به رتق وفتق امور روزمره مردم شیعی مبادرت ورزند.

البته تعریف هویت فرهنگی ذیل هویت ایرانی ماندگار نبود؛ در کنار ساخته شدن تاریخ و دغدغه های 

مشترک میان شیعیان آذری و ترکان اهل سنت ترکیه به همراه افزایش ارتباطات ذیل عنوان یک کشور متحد 

دو عامل دیگر نیز در فراموش شدن تبریز )به عنوان نقطه اتصال فرهنگی به ایران( مؤثر بود. عامل نخست 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             8 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

121

فصلنامه علمی - پژوهشی

تقویت ناسیونالیسم قومی ترکی در ترکیه دوران آتاتورک بود. در مناطق تخلیه شده از ارامنه، گروه قومی 

دیگر که ساکن بودند، اکراد اهل سنت بودند. شیعیان آذری در منطقه ای بودند که از یک سو هم مرز 

ارامنه و اکراد را تهدیدگر قوم ترک  با اکراد. ناسیونالیسم قومی ترکیه،  از دیگر سو همراه  ارامنه بود و  با 

می دانست در نتیجه در برابر آن ها دست به تقویت قوم برادر و مهاجر، یعنی ترکان آذری زد. 

3.2. مهاجرت به استانبول

محرومیت سراسری مناطق شرقی ترکیه؛ اقتصاد سنتی محدود به کشاورزی و دام پروری، ناامنی ناشی 

از درگیری میان اکراد و ارتش ترکیه موجب شد شیعیان آذری از سال های 1950 به این سو به تدریج 

دست به مهاجرت به شهرهای بزرگ غرب ترکیه به خصوص استانبول، آنکارا، ازمیر، بورسا، مانیسا و 

کوجاعلی زنند. )بایلاک، 2009: 22( مهاجرت به غرب ترکیه، به معنای ورود به جنبه های بالاتری از 

شهرنشینی ترکیه و مدرن شدگی بود. موج مهاجرت از 1980 به بعد جدی تر و شدیدتر شد. مهاجرت ها 

ابتدا به صورت مجردی و در جستجوی کارهای فصلی بود. اما پس از مدتی و با پیوستن خانواده ها به 

مردان مهاجر در شهرهای بزرگ، مهاجرت دائمی شکل واقعی به خود گرفت. بیشتر مهاجران استانبول 

را به عنوان مقصد مهاجرت انتخاب کردند. استانبول سابقه طولانی از پذیرش شیعیان ایرانی را داشت. 

برخی از مهاجران شیعه آذری نیز در ابتدا محلات نزدیک به کاروان سرای والده خان مانند قاسم پاشا 

سکنی گزیدند؛ اما در ادامه و از حوالی سال های 1970 به بعد به سمت مناطق ارزان تر و حاشیه ای شهر 

استانبول به خصوص هالکالی کشیده شدند. )Yeler, 2015: 361 ( عمده شیعیانی که به شهرهای بزرگ 

غرب ترکیه مهاجرت کردند به کارگری و شغل های رده پایین مشغول شدند. اشتغال به مشاغل فصلی در 

بین شیعیان، به خصوص در دهه های ابتدایی مهاجرت امری معمول بود. اگرچه شیعیان توانسته اند در 

سال های اخیر سطح اقتصادی خود را از طبقات اقتصادی درجه سه ترکیه، به طبقات اقتصادی درجه دو 

ترکیه بالا کشیده و جزو طبقات متوسط و متوسط رو به پایین قرار گیرند، اما هنوز در اقتصاد ترکیه نقش 

مهمی ندارند.

4. آثار انقلاب اسلامی ایران بر شیعیان استانبول
4.1. همبستگی اجتماعی

تا پیش از انقلاب اسلامی ایران شاید بتوان قرار گرفتن در جایگاه درجه سه و پراکندگی را ویژگی اصلی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                             9 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


122

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

شیعیان آذری استانبول بیان نمود. سه مسأله همشهری گری )ناشی از گذشته مشترک و نوستالژیک وار(، 

آذری  میان شیعیان  اجتماعی  افزایش همبستگی  در  اسلامی  انقلاب  وقوع  و  ترک  ناسیونالیسم رسمی 

استانبول اثر گذاشتند. پذیرش به عنوان برادران آذری زبان ناسیونالیسم ترک پذیرش مهاجران شیعه را در 

 از شهر شرقی توزلوجا و روستاهای اطراف آن در منطقه 
ً
استانبول تسهیل نمود، تجمع مهاجران شیعه اکثراً

هالکالی موجب شد عنصر همشهری گری در ایجاد همبستگی اجتماعی نقش ایفا کند و  ساخت مسجد 

زینبیه هالکالی در سال 1978 موجب شد همبستگی اجتماعی شیعیان آذری قوام یابد؛ محوریت یافتن 

مسجد زینبیه در بازتعریف هویتی شیعیان آذری استانبول با محوریت یافتن مساجد در انقلاب اسلامی 

گاه انقلاب اسلامی یافت. تأثیری که با فرهنگ  ایران همزمان بود و می توان آن را نشانه ای از تاثیرات ناخودآ

شیعیان نیز همخوانی دارد. 

محوریت مسجد موجب گردید در امر همبستگی اجتماعی دین )به تعریف انقلاب اسلامی( از 

عنصر همشهری-گری دارای اهمیت بیشتری شود. این مسأله را می توان از نقل مکان دیگر شیعیان از سایر 

نقاط استانبول به منطقه هالکالی پس از تأسیس مسجد زینبیه و تغییر چهره جغرافیای اطراف مسجد به 

ماهیت آذری – شیعی فهمید. این اتفاق اعتراض ساکنان پیشین منطقه هالکالی با گرایش های چپ را در 

پی داشت اما با ایستادگی شیعیان ساکن در نهایت هویت بخشی از منطقه هالکالی تغییر یافته و با نام 

محله زینبیه رسمیت یافت. 

پس از وقوع انقلاب اسلامی ایران شیعه به عنوان یک مذهب مهم در جهان اسلام مطرح شد؛ متناسب 

با آن در استانبول شاهد تلاش هایی برای طرح شیعه با عنوان جعفری به عنوان یک مذهب با هویت خاص 

خود هستیم. تشکیل اجتماعات شیعی کوچک در جای جای استانبول به محوریت مسجد پس از تجربه 

مسجد زینبیه پی گرفته شد، تا آنجا که اکنون استانبول دارای بیش از 35 مسجد بزرگ و کوچک شیعی در 

همین تعداد محله است. 

تعدد مساجد شیعی موجب می شد نظام سیاسی لائیک ترکیه جهت مقابله با هویت شیعی در حال 

رشد استانبول دچار مشکل شود، چراکه اگرچه بستن یک یا دو مسجد و برهم زدن یک یا دو اجتماع تشکل 

یافته شیعی برای نظام سیاسی ترکیه امکان پذیر است اما چنین رفتاری در قبال بیش از 35 مسجد و اجتماع 

حول آنها هزینه  سیاسی قابل توجهی برای نظام سیاسی ترکیه دارد )اوزگوندوز، 1395 به نقل از خبرگزاری 

ایکنا، 1395(. علاوه بر این مسجدسازی موجب عادی سازی حضور فقه شیعی در جامعه اسلامی اهل 

کید بر جدایی شیعیان از علویان و نیز ایجاد و به راه افتادن یک شبکه ارتباطی میان شیعیان آذری  سنت، تأ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            10 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

123

فصلنامه علمی - پژوهشی

استانبول به محوریت شبکه مساجد گردید. در هر سه نتیجه بیان شده نیز می توان با تکیه بر محوریت 

مسجد و هویت یابی خاص شیعی آثار بازتاب انقلاب اسلامی را در میان شیعیان استانبول شاهد باشیم.

در حال حاضر علاوه بر محله زینبیه هالکالی می توان اجتماعات شیعی به محوریت مساجد را در 

محلات فوزی چاکماک منطقه باغجئلار، هازندار منطقه باهچلی اؤلر، خیابان ایکی تلی و کاییش داغی 

منطقه کادی کوی استانبول مشاهده نمود. همچنین اجتماعات کوچکتری از شیعیان به محوریت مساجد 

در مناطق و محلات یاکاجیک، اورتاکوی، زیتین بورنو، تپه باشی، اسن یورت،  آرناووت کوی، آلتین شهیر 

و محمودبی استانبول قابل مشاهده است.

میزان موفقیت شبکه مساجد را می توان در بسیج شیعیان استانبول برای برگزاری مجالس ماه محرم 

سنجید. همان-طور که در انقلاب اسلامی ایران توان بسیج شبکه مساجد در راهپیمایی های عید فطر، 

تاسوعا و عاشورای سال 1357 قابل سنجش است، شبکه مساجد شیعی استانبول نیز با بسیج شیعیان 

در مراسم روز عاشورای هالکالی با رکورد نزدیک به سیصدهزار عزادار شیعی در یک مراسم توان خود 

را به نمایش گذاشتند. این امر پژوهشگران ترک و روحانیت شیعه استانبول را به این امر راهنمایی کرد 

 حدود یک میلیون نفر )با در نظر گرفتن جمعیت 
ً
که جمعیت شیعیان استانبول در حال حاضر احتمالاً

.)dw.com,2013( باشد )مهاجران ایرانی پس از انقلاب اسلامی ایران

4.2. گروه گرایی مذهبی

محوریت مساجد در همبستگی اجتماعی شیعیان استانبول موجب گردید روحانیت شیعه حضور 

بیشتری در زیست اجتماعی شیعیان استانبول ایفا کند و همبستگی اجتماعی در قالب گروه /های مذهبی 

ظهور یابد. تفاوت در شهود و رؤیت روحانیون شیعه از انقلاب اسلامی موجب گردید پس از حدود 27 

سال از وقوع انقلاب اسلامی شاهد سه گروه اصلی با سه تفسیر متفاوت از چگونگی تعامل و اثرپذیری از 

انقلاب اسلامی در بین شیعیان استانبول باشیم. اگرچه هر سه گروه از انقلاب اسلامی اثر پذیرفته اند، اما 

شدت ظهور انقلاب اسلامی در میان آن سه متفاوت است.

4.2.1. گروه زینبیه

گروه زینبیه نخستین گروه متشکل مذهبی شیعیان استانبول است که همزمان با انقلاب اسلامی ایران 

به محوریت مسجد زینبیه ایجاد شده است و نمی توان هویتی مجزا از مسجد زینبیه به آن داد. در نتیجه 

تمامی زیرمجموعه ها و کارهایی را که در مسجد زینبیه انجام می شود همزمان ذیل گروه زینبیه نیز قرار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            11 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


124

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

می گیرد. گروه زینبیه شیخ اوزگوندوز را رهبر شیعیان ترکیه معرفی نمود و این معرفی با همراهی از سوی 

دولتین ترکیه و ایران رسمیت بیشتری در عرصه سیاسی به خود گرفت. در سال های قبل دولت ترکیه در 

خطاب خود نسبت به جماعت شیعه ترکیه به سراغ شیخ اوزگوندوز می رفت و دولت ایران نیز با کارهایی، 

مانند واسطه قرار دادن شیخ اوزگوندوز برای تبادل پیام میان دو دولت ترکیه و ایران، سعی در رسمیت بخشی 

و بالا بردن جایگاه ایشان نزد نظام سیاسی ترکیه داشت )درخشه و مفیدنژاد، 1391: 50(. 

اصل وجود یک رهبر مذهبی برای جماعت شیعی را می توان یکی از آثار انقلاب اسلامی ایران در 

میان شیعیان استانبول دانست. بااین حال، رهبری ایشان از سوی همه روحانیون ترکیه پذیرفته نشده و در 

قبال آن گروه کوثر در اوایل دهه 90 میلادی تشکیل گردید. این امر موجب بروز اختلافاتی میان روحانیت 

شیعه ترکیه شده و به رخدادهایی مانند اعلان دوباره رهبری شیخ اوزگوندوز از سوی 124 روحانی شیعی 

 .)ehlibeytmektebi, 2013( ترک در سال 1993 میلادی منجر شد

ذیل گروه زینبیه، می توان از زیرمجموعه هایی همچون مسجد زینبیه، انجمن علمای جعفری، انجمن 

آموزش، پژوهش و تبلیغ عقاید جعفری، انجمن خیریه زهرای مادر، مرکز حرکت جوانان زینبیه، درمانگاه 

خیریه، ایفااسپور، انجمن فرهنگی صلح و همبستگی پدر و غیره نام برد. گروه زینبیه در پی استحکام 

ساختار درونی شیعیان ترکیه و علی الخصوص استانبول و انسجام بخشی به هویت شیعی آذری های ترکیه 

بر اساس رهبریِِ علمایی است. می توان نوع کنش و اهداف گروه زینبیه را با اسلام فرهنگی دهه 30 شمسی 

در ایران نزدیک دانست.

4.2.2. گروه کوثر

جمعی از روحانیون و طلاب شیعه آذری پس از به نتیجه نرسیدن جلسات و گفتگوهایشان با شیخ 

اوزگوندوز در سال 1992 میلادی گروه کوثر را تشکیل دادند. از اعضای آن می توان به آقایان عباس کاظمی 

به بیت آیت الله جوادی آملی وابستگی فقهی دارد و روحانیون  کاراس اشاره کرد. گروه کوثر  و غدیر آ

فعال در آن نیز نسبت به روحانیون اصلی گروه زینبیه از سابقه کمتری میان جمعیت شیعه آذری استانبول 

برخوردار هستند. تمایل تجار آذری ترکیه به سوی گروه زینبیه بیشتر است و به همین نسبت توانایی مالی 

گروه زینبیه بیشتر از گروه کوثر است. 

با آنکه گروه کوثر به فعالیت هایی همچون ساخت مسجد، اعزام مبلغ، اعزام امام جماعت، برگزاری 

دست  نیز  امثالهم  و  کریم  قرآن  قرائت  آموزش  هدف  با  طباطبایی  علامه  دارالقرآن  تأسیس  کنفرانس، 

می زند، اما مهم ترین فعالیت های آن را می توان تأسیس انتشارات کوثر و انجمن  بین المللی کمک های 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            12 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

125

فصلنامه علمی - پژوهشی

انسانی کوثر دانست. )kevseryayincilik,2018( شاید بتوان گفت گروه کوثر در پی نشر فراجماعتی 

و فرامذهبی بینش شیعی با راهبری عقل جمعی است. اولویت آن نیز شیعه فرهنگی است. در این هدف 

می توان ردپای یکی از مفاهیم انقلاب اسلامی یعنی اصالت امت اسلامی، اعتباری بودن دولت-ملت و 

دوری از فرقه گرایی مذهبی را یافت.

کید بر  اینکه بینش شیعی در بین پیروان دیگر جماعت ها و مذاهب و نگاه ها گسترش یابد، بدون تأ

شیعی شدن آن ها، محور تکلیف مداری گروه کوثر را تشکیل می دهد. مبتنی بر این تکلیف پیروان گروه 

 عمده روابط آن ها با یکدیگر نیست )یک 
ً
کوثر جماعتی متکثر هستند؛ در یک منطقه جمع نشده اند و لزوماً

نشانه را شاید بتوان مخاطبین دارالقرآن علامه طباطبایی نام برد. طبق مشاهدات نگارنده گروه کوثر ذیل 

این دارالقرآن سعی در گسترش قرائت قرآن کریم میان کودکان علوی دارد(. ارتباط با بدنه علویان، محبین 

اهل بیت علیهم السلام و علاقه مندان به اسلام سیاسی انقلاب اسلامی از اهل سنت در بین پیروان گروه 

کوثر امری عادی و حتی تکلیفی است.

4.2.3. انجمن تایدر

انجمن تایدر به صورت رسمی در سال 2006 میلادی )27 سال پس از انقلاب اسلامی( در استانبول 

ضیاء  و  ترک ییلماز  صباح الدین  حجت الاسلام  آقایان  به  توان  می  آن  اعضای  از  و  است  شده  تأسیس 

ترک ییلماز نام برد. فعالیت های اعضای اصلی انجمن پیش از آن تاریخ در گروه کوثر متمرکز بود؛ اما نباید 

تأسیس انجمن تایدر را انشعاب از گروه کوثر به شمار آورد. چراکه حجت الاسلام صباح الدین ترک ییلماز 

هنوز جزو روحانیون گروه کوثر به شمار می رود. 

تایدر برخلاف گروه کوثر، انجمن روحانیون شیعی نیست بلکه انجمن اجتماع  همچنین انجمن 

شیعی است. اجتماعی که از روحانی، پزشک، تاجر، کارگر، اصناف، دانشجو، معلم و استاد، وکیل و ... 

تشکیل شده است. نتیجه آنکه در میان اعضای اصلی انجمن تایدر روحانی، وکیل، استاد، دانشجو، تاجر، 

مغازه دار خرده فروش، فعال رسانه ای و غیره حضور دارند. تمرکز اصلی انجمن تایدر بر روی دانشجویان 

شیعه است و در مسیر این تمرکز به تشکیل خوابگاه های خودگردان دانشجویی و بورس کردن دانشجویان 

ترکیه خوابگاه  در حدود 18 شهر  تایدر  انجمن  ترکیه  کودتای 2016  از  پیش  تا  شیعی دست می زند. 

دانشجویی )که دفتر انجمن نیز محسوب می شوند( دایر کرده بود. اما در پی کودتا بسیاری از خوابگاه های 

دانشجویی انجمن از سوی دولت بسته شده و تا سال 2018، تنها دو خوابگاه دانشجویی در شهرهای 

استانبول و ایغدیر دایر بودند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            13 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


126

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

علاوه بر خوابگاه های دانشجویی، انجمن تایدر دو دفتر اصلی نیز در شهرهای استانبول )در منطقه 

 )TAYDER,2018( .و ایغدیر دارد. ساختمان ایغدیر نیز پس از کودتای 2016 بسته شد )باهجلی اؤلر

انجمن تایدر ورود به دورانی است که اجتماع شیعی را شکل یافته از تک تک اعضای آن می داند. پس بالا 

رفتن سطح این اجتماع مشروط به رشد در همه ابعاد آن است. رشد همه جانبه منوط به حضور همه جانبه 

اعضای آن اجتماع است.

گروه گرایی مذهبی شیعیان استانبول به سبب تفاوت در شهود و رؤیت انقلاب اسلامی رخ داد. به بیان 

دیگر شدت و ضعف بازتاب انقلاب اسلامی را در بین شیعیان استانبول شاهد هستیم و متناسب با آن سه 

گروه مختلف با اثرپذیری متفاوت از انقلاب اسلامی در بین شیعیان استانبول تأسیس شده اند. در گروه 

زینبیه می توان تمرکز بر اسلام اجتماعی را تحت تأثیر انقلاب اسلامی دانست، اسلامی که زمینه مورد 

نیاز برای رشد اسلام سیاسی است. البته اسلام اجتماعی زینبیه سیاست را بخش مهمی از ساخت هویت 

اجتماعی می داند، اما تنها یک بخش آن؛ نیز در اسلام سیاسی حق فهم مستقل از جمهوری اسلامی ایران 

را برای خود قائل است. گروه کوثر نیز بیشتر در پی اسلام فرهنگی در معنای خاص آن است و بر اساس 

اصالت امت و اعتباری بودن دولت_ملت ها، به دنبال فهم همدلانه با جمهوری اسلامی ایران است. اما 

اسلام انجمن تایدر یک اسلام سیاسی است؛ اسلامی که سیاست را محور اصلی ساخت جامعه می داند 

و از این منظر می توان گفت بیشترین ظهور مفاهیم انقلاب اسلامی را در خود نشان می دهد. 

4.3.تغییر جایگاه شیعیان

حمایت نظام سیاسی حاکم بر ترکیه از شیعیان آذری، آنگاه که آنان را در منتهی الیه شرق ترکیه و در 

حصار اکراد و ارامنه می نگریم، برای در دست داشتن اداره امور در محدوده ولایت های ایغدیر و کارس؛ 

موجب رشد سیاسی آنان نشد. البته ناسیونالیسم ترک را به عنوان اصل اول فعالیت در عرصه سیاست برای 

شیعیان آذری تثبیت کرد و چون با فضای حاکم بر سیاست ترکیه همخوانی داشت موجب فعال شدن 

شیعیان در محدوده دو ولایت فوق الذکر شد.

گاهی سیاسی شیعیان آذری نقش بسزایی داشت، در حدی که آنان را برخوردار از سه گانه  آنچه در خودآ

قومیت، مذهب و وطن برای تعمیق فهم از هویت سیاسی خود کرد، انقلاب اسلامی ایران بود. انقلاب اسلامی 

گاه شیعیان متدین ثبت شود، به دیگر سخن می توان  سبب شد وطن به عنوان امری جدای از مذهب در ناخودآ

شیعه ماند و اهل ترکیه نیز بود چراکه اعتبار وطن از اعتبار مذهب جداست. )ترک یلماز، 2014: 2( روابط با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            14 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

127

فصلنامه علمی - پژوهشی

آذری های ایران نیز از ارتباطات سنتی فراتر رفته و سیاست رنگ خود را بر چهره ارتباطات سنتی ثبت کرد. 

استکبار،  با  مبارزه  در  اسلامی  کشورهای  پیشرو  عنوان  به  شیعی  کشور  یک  نام  شدن  مطرح 

عدالت خواهی فراملی و نیز طراحی نظام سیاسی بومی که برآیندی از سنت و مدرنیته بود موجب اعتبار 

بیشتر شیعیان آذری نیز شد. )جعفریان، 1389: 649( البته هزینه هایی را نیز بر آنان، به خصوص در 

سال های اولیه پس از انقلاب اسلامی و داغ بودن تب صدور انقلاب اسلامی بدون در نظر گرفتن شرایط 

جامعه مقصد، تحمیل کرد. با وجود متحمل شدن آن هزینه ها به غیر از دوره کوتاهی شیعیان استانبول اعم 

از لائیک و متدین نگاه مثبتی به ایران داشتند. 

آن دوره کوتاه نیز به سبب رخدادهای حزب خلق مسلمان در تبریز و جدایی آیت الله شریعتمداری 

از انقلاب اسلامی بود. هادی بودن قومیت برای سیاست در این دوری کوتاه‌مدت قابل مشاهده است. 

زیرا پرسش یک خطی »آیا انقلاب اسلامی )به عنوان امری سیاسی( به آذری‌ها )به عنوان امری فرهنگی-

قومی( نگاه مثبتی دارد؟« در آن دوران کوتاه پاسخ نادرستی گرفته بود. )ترک یلماز، 2014: 5( البته آذری 

 فرهنگی نیست. همان طوری که انقلاب اسلامی یک 
ً
بودن برای شیعیان استانبول هنوز هم یک امر صرفاً

گاه شیعیان استانبول به خوبی در   سیاسی نیست. تودرتویی پیچیده قومیت و سیاست نزد ناخودآ
ً
امر صرفاً

مسئله جدایی آیت الله شریعتمداری از انقلاب اسلامی و سپس بازگشت شیعیان استانبول به همراهی با 

انقلاب اسلامی )با شدت و ضعف متفاوت( قابل مشاهده است.

تغییر جایگاه شیعیان استانبول از شهروند درجه سه به شهروند درجه دو پس از وقوع انقلاب اسلامی 

و اثرپذیری از آن در قالب تشکیل اجتماعات شیعی مذهبی و شکل گیری جماعت شیعیان ترکیه بر اساس 

شبکه مساجد به تدریج رخ داد. در این مسیر افزایش مهاجرت شیعیان ترکیه به استانبول، افزایش آزادی های 

دینی در ترکیه و نیز افزایش تحصیلات دانشگاهی میان شیعیان سرعت بخش این تغییر جایگاه بود.

4.4طرح اندیشه شیعی 

در کنار افزایش تعداد طلاب شیعه ترکیه محصل در حوزه های علمیه قم ) بیش از یکصد طلبه و حدود 

سیصد روحانی فارغ التحصیل در حال حاضر )ترک یلماز، 2014: 6(، از جمله ظهورات انقلاب اسلامی 

موج ترجمه آثار اندیشمندان شیعه ایرانی در ترکیه بود؛ این موج چنان قدرتمند بود که فراتر از شیعیان، 

اهل سنت و علویان ترکیه را نیز درگیر خود ساخت. در صدر این اندیشمندان دکتر شریعتی قرار داشت 

که به سبب تلاش برای ارائه راه حلی که آرمان های اسلامی را در ظرف چپ‌گرایی معنا داده و ترجمانی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            15 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


128

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

انقلابی از مفاهیم اسلام سنتی ارائه می داد بسیار مورد اقبال جامعه  متدین ترکیه قرار گرفت. هرچقدر که 

دکتر شریعتی میان توده دانشجویان و دغدغه مندان رواج داشت، آثار اندیشمندانی مانند سید حسین نصر 

)به خصوص تأملاتش درباره نسبت سنت اسلامی و مدرنیته غربی و دین داری در جهان مادی( و سروش 

در میان نخبگان جامعه ترکیه رواج یافت. )fcr.com.tr, 2018( حتی در سال های اخیر توجه برخی از 

نخبگان ترکیه به عالمان بزرگ همچون ملاصدرا نیز جلب شده و کتاب هایی در فهم از جهان اطراف مبتنی 

)kalın,2015: 5( .بر فلسفه صدرایی نگاشته شد

تفسیر  )به خصوص  روحانی  اندیشمندان  آثار  ترجمه  نهضت  و  شیعی  نشر  بنگاه های  شکل گیری 

المیزان علامه طباطبایی و در کنار آن آثار شهید مطهری، آیت الله سبحانی، آیت الله رمضانی و...(، ترجمه 

محصولات ادبی، سمعی و بصیری مذهبی ایرانی، حضور آثار سینمایی ایرانِِ پس از انقلاب اسلامی 

در فضای فرهنگی ترکیه و اموری ازاین دست در تبدیل مذهب شیعه به نوعی از الگوی همه جانبه زیست 

و ظهور   )kevseryayincilik,2018( فراوان داشت  تأثیر  استانبول  متدین  در ذهن شیعیان  مسلمانی 

چنین تأثیری را می توان در شکل گیری ابتدا گروه کوثر و سپس انجمن تایدر ردیابی نمود.

یست مسلمانی 4.5. الگوی ز

امری  به   عبادی 
ً
امری صرفاً از  انقلاب اسلامی  را در طی  آن  که  ایران،  در  دین  به تناسب گسترش 

همه جانبه تبدیل کرد، چنین گسترشی در ذهن نخبگان شیعه متدین ترکیه نیز رخ داد؛ البته با ترجمانی 

بومی. الگوی شیعی همه جانبه زیست مسلمانی )ظهور اعلای انقلاب اسلامی در بین شیعیان استانبول( 

دست به هماهنگ کردن خود با زمینه موجود می زند. عقلانیت نهفته در نگاه شیعه  پیرو مرجع تقلید در 

تلاش است شیعیان را به شهروند درجه اول ترکیه اهل سنت تبدیل سازد، آن هم از طریق تبدیل آنان به یک 

جامعه منسجم و پیشرو که توان الگو شدن برای مسلمانان سایر مذاهب اسلامی را دارد. 

شیعیان در مناطقی که اقلیت هستند نسبت به جوامعی که در اکثریت هستند اهداف متفاوتی در پیش 

روی خود دارند؛ پس شیعه اقلیت در پی آرمان حکومت اسلامی شیعی نیست، حتی در پی به دست 

گرفتن قدرت به قدر امکان سلطه نیز نیست، بلکه در پی آن است که در وهله اول در تعامل با جامعه 

بزرگ تر امکان ساخت جامعه ای منسجم و پیشرو را فراهم کرده و سپس در قدرت سیاسی به صورت نسبی 

سهم داشته باشد. این سهم هم نگاهبان جامعه کوچک ولی پیشروی شیعی خواهد بود و هم در تلاش 

برای جلوگیری از روندهای سیاسی مخالف اصول الهی و انسانی. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            16 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

129

فصلنامه علمی - پژوهشی

مهم ترین اصل برای دستیابی قدرت های نسبی به اهداف خود، توان تعامل است. انزوا و یا افراط گرایی 

بود. عقلانیت شیعی  اقلیت خواهد  به جامعه در  زننده  برده و ضربه  به تحلیل  را رو  تعامل  توان  دینی 

قادر به آینده نگری در این زمینه است. البته گاهی شیعه را به سمت محافظه کاری سوق می دهد اما این 

محافظه کاری به انزوا منجر نمی شود. علاوه بر عقلانیت شیعی باید به نوع مسلمانی متفاوت ترکیه نیز 

فعالین  اندیشه اخوانی و حضور  ترکیه دموکرات مسلک است. حتی سیل ترجمه  توجه کرد. مسلمانی 

اخوان المسلمین نیز نتوانست مسلمانی دموکرات مسلک ترکیه را دچار تغییر کند. اندیشه های وهابی نیز با 

وجود حضور فیزیکی سال های اخیرشان در ترکیه، مورد نفرت عمومی قرار داشته اند. )مفیدنژاد، 1388: 

)36

پیروزی انقلاب اسلامی ایران نقطه عطفی در برداشت های شیعیان جهان اسلام از دنیای پیرامون 

 در پی خواستار 
ً
خود بود. تغییر نگاه به مذهب شیعه به عنوان مذهبی در پی تحقق عدالت و نه صرفاً

اجرای عدالت از سوی »دیگری«، نمادسازی های متناسب با دوران حاضر از کربلا، فرا رفتن از فهم دین 

به مثابه سنت تاریخی به فهم دین به مثابه الگوی همه جانبه زیست مسلمانی و در مرتبه ثانی فرا رفتن از 

الگوی زیست یک فرد به الگوی زیست یک جامعه، همگی را می توان از آثار ظهور انقلاب اسلامی ایران 

دانست. اما یکسان سازی این برداشت ها در تمامی ساحت ها، حوزه ها و سطوح به صرف اشتراک در مبانی 

دینی-مذهبی همان قدر خطاست که ایجاد افتراق کامل میان این برداشت به جهت افتراق محیط های 

اجتماعی، تاریخ، سنت و فرهنگ ها میان شیعیان در مناطق مختلف جهان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            17 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


130

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

نتیجه گیری
شیعیان آذری استانبول، که در اصل مهاجرانی از جمهوری آذربایجان فعلی و مناطق آذری نشین جمهوری 

اسلامی ایران در یک سده اخیر بوده اند، با فهم از موقعیت خود در ناسیونالیسم لائیک ترکی شروع به 

تعریف جایگاه خود در جامعه ترکیه کردند. وقوع انقلاب اسلامی ایران سبب شد در کنار اندیشه های 

ناسیونالیسم ترکی، اندیشه های مبتنی بر اسلام شیعی نقش بیشتری در تعریف هویت اجتماعی شیعیان 

آذری ترکیه ایفا کند؛ تا حدی که با شکل دهی به وجه دینی هویت اجتماعی شیعیان، اثرگذار در فرهنگ 

سیاسی آنان نیز باشد. با بهره گیری از نظریه نظام نوری بازتاب انقلاب اسلامی، می توان گفت مقولاتی 

اجتماعی،  اسلام  مذهبی،  گروه های  تشکیل  مساجد،  شبکه  اجتماعی،  همبستگی  شکل گیری  مانند 

اندیشمندان  آثار  اندیشه های شیعی، نهضت ترجمه  اصالت امت و اعتباری بودن دولت-ملت، طرح 

شیعه، تغییر جایگاه شیعیان و در نهایت الگوی همه جانبه زیست مسلمانی آثار ظهور انقلاب اسلامی در 

میان جماعت شیعیان استانبول ترکیه است. مقولاتی که در بازتعریف هویت شیعیان استانبول و فرهنگ 

سیاسی آنان نقش مهمی داشتند. این مقولات به مثابه ظهور انقلاب اسلامی در میان شیعیان استانبول 

امری از پیش برنامه ریزی شده نبود بلکه صورت طبیعی بازتاب انقلاب اسلامی به مثابه نور در میان آن 

جماعت بود، اگرچه در ادامه و پس از برقراری تعاملات شاهد صدور بدون برنامه ریزی جامع مفاهیم 

انقلاب اسلامی به آن جماعت نیز بودیم.

می توان پرسشی را در نسبت با بازتعریف هویت شیعیان استانبول مطرح نمود: چرا شیعیان متدین 

استانبول مسیر شبیه شدن به اکثریت جامعه ترکیه را در پی نگرفتند؟ اگر هویت مجزا به فرد اعتبار ببخشد، 

فرد در پی جدایی از آن هویت نخواهد بود. هویت شیعی از پایه های متعددی تشکیل شده است. این 

پایه ها از توانمندی کشورهای شیعی تا پیشرو بودن جامعه اقلیت شیعی را در برمی گیرد. مهم تر از چنین 

آن  از  انقلابیِِ ضدظلم  با ترجمان  به خصوص عاشورا،  پایه هایی، سنت های شیعی است. سنن شیعی 

که محصول انقلاب اسلامی ایران است، هویت شیعی را تا حد بسیاری به عنوان یک هویتِِ متفاوتِِ 

کید بر محوریت عاشورا در تجلی چهره شیعی از سوی  ضدظلمِِ قابل احترام بالا می برد. یکی از دلایل تأ

شیعیان ترکیه شاید این امر است: عاشورا، به روایت انقلاب اسلامی، هویت شیعی را قابل احترام می کند. 

این احترام موجب اعتباربخشی به فرد صاحب هویت شیعی خواهد شد. اعتباری که حتی اگر فرد دارای 

)بایلاک،  بود.  نخواهد  آن  از  پرهیز  به  قادر  باشد،  اجتماع- سیاست  و  دین  امر  در  دیدگاه های لائیک 

)7 :2009

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            18 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

131

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسلام  به  سنتی  اسلام  بازسازی  در  سرعت  و  برون گرایی  خصوصیت  سبب  به  استانبول  شیعیان 

اجتماعی قادرند پایگاه جهان شیعی در اروپا شده و یکی از رابطان جدی جهان شیعی با جهان غرب 

شوند. به بیان دیگر شدت ظهور انقلاب اسلامی در میان شیعیان استانبول بر اساس نظریه نظام نوری 

می تواند به سطحی برسد که بازتاب دهنده نور )معارف و مفاهیم دینی انقلاب اسلامی( به سایر جوامع 

شیعی و نیز مراتب پایین تر نظام نوری شوند.

نقطه آغاز بر عهده گرفتن چنین نقشی رسیدن به جایگاه یک جماعت اقلیت منسجم، توانمند، دارای 

هویت محترم و خوداتکا در جامعه ترکیه در مرتبه نخست و در جهان شیعی در مرتبه ثانی است. جماعتی 

که اقلیت بودن آن به معنای مظلومِِ منفعل نباشد. در بین جمعیت شیعه استانبول می توان چنین نگاه هایی 

را دید و نقطه آغاز )رتبی و نه زمانی( کنش های اجتماعی در جهت رسیدن به این جایگاه بسترسازی 

مناسب ارزش پایه ای عدالت، ساخت انگاره های ذهنی حسن و در نهایت کنش های اجتماعی منطقی 

است. کنش هایی که هم در نگاه دیگران ناعادلانه تلقی نشوند و هم عقب گرد و درجا زدن در مسیر نیل به 

جایگاه مدنظر نباشد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            19 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


132

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

منابع
فارسی

ایمان، محمدتقی )1390(، مبانی پاردایمی روش های تحقیق کمی و کیفی در علوم انسانی، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه: قم.

بایلاک، آیشن )2009(، نگاهی به آيين هاي مذهبی شیعیان جعفری در ترکیه، دانشگاه بوغازیچی: استانبول.

ترک یلماز، ضیا )2014(، شیعیان آذری ترکیه، انجمن تایدر: تهران.

درخشه، جلال و مفیدنژاد، سیدمرتضی، »تاثیر انقلاب اسلامی ایران بر اسلام گرایی در ترکیه«، فصلنامه پژوهشنامه انقلاب 

اسلامی، سال اول، شماره 2، بهار 1391: صص 62-29

جعفریان، رسول )1389(، اطلس شیعه، سازمان جغرافیایی نیروهای مسلح: تهران.

فکوهی، ناصر )1385(، پاره های انسان شناسی، انتشارات نشر نی: تهران.

محمدی، منوچهر )1399(، بازتاب انقلاب اسلامی بر جوامع بشری: بر اساس نظام نوری شیخ اشراق، فرشتگان فردا: قم.

مفیدنژاد، سیدمرتضی، »انقلاب اسلامی ایران و تاثیر آن بر اسلام سیاسی در ترکیه«، ره آورد سیاسی، شماره 26 و 27، 

زمستان 88 و بهار 89: صص 51-28.

مددلو، رامین )1397(، در جستجوی جامعه عادل: شیعیان ترکیه پس از انقلاب اسلامی ایران، مرکز رشد دانشگاه امام 

صادق علیه السلام: تهران.

انگلیسی
Almond, Gabriel and Verba, Sidney(1963), The Civil Culture, Political Attitude and 

Democracy in Five Countries, Harper Collins Publishers: New York.

Russell, Bernard(2000), Social Research Methods, Sage Publications: London.

Mendieta, Eduardo(2004), "Identities: Postcolonial and Global" in Identities: Race Class, 
Gender and Nationality, edited by Linda Martin Acloff and Eduardo Mendieta, 
Blackwell Publishing: Oxford.

Yavuz, Hakan(2003), Islamic Political Identity in Turkey, Oxford University Press: Oxford

Hovannisian, Richard (1971), The Republic of Armenia, Vol. I: The First Year, 1918–1919, 
University of California Press: Berkeley.

ترکی استانبولی
Andrews, Peter Alford (1992), Türkiye’de Etnik Gruplar, Ant Yayınları: Istanbul.

Yeler, Abdülkadir (2015). “İstanbul'da Caferiler” , Büyük İslam Tarihi,cilit 5, ISAM: 
İstanbul.

kalın, ibrahim (2015), Varlık ve İdrak, Tercüme Nurullah Koltaş, Klasik Yayınlar: Istanbul.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

                            20 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html


... 
کیه

 تر
نی

 دی
ای

ت ه
ماع

 ج
 بر

ران
ی ای

لام
 اس

ب
قلا

ر ان
آثا

133

فصلنامه علمی - پژوهشی

اینترنت
--- (2006), Vakıf Tarihçesi in Türkiye Caferileri Vakfi, 2018/5/6, Retrieved from: 

http://www.turcav.org/vakif-tarihcesi-127470

TAYDER (2018), TAYDER-Toplumsal Araştırma ve Yardımlaşma Derneği, 2018/5/8, 
Retrieved from:

 https://tr-tr.facebook.com/TAYDER-Toplumsal-Araştırma-ve-Yardımlaşma-
Derneği-569017109853352/

 (2018)---, Ali Şeriati Yazıları, 2018/5/8 Retrieved from:

 https://www.fcr.com.tr/ali-seriati_20-5

---(2013), SELAHATTİN ÖZGÜNDÜZ HOCA HAKKINDA YAPILAN YAYINLAR 
VE TÜRKİYE CAFERİLERİ HAKKINDA BİR ANALİZ, 2018/5/9, Retrieved from:

 http://ehlibeytmektebi.blogspot.com/2013/12/selahattin-ozgunduz-hoca-hakkinda.html

شیرمحمدی )2013(، مراسم عاشورای ترکیه، امسال پرشورتر از هر سال!، مشاهده شد در 9/10/1397، در: 

https://www.dw.com/fa-ir/a-17231016

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

مورد  ترکیه:  دینی  جماعت های  بر  ایران  اسلامی  انقلاب  »آثار   ،)1403( محمدرضا  داودی،  رامین؛  مددلو، 
مطالعه شیعیان آذری استانبول« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س14، ش2، تابستان 1403، صص 

.113-133

DOI: 10.21859/priw-140205

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
28

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            21 / 21

http://priw.ir/article-1-1802-en.html
http://www.tcpdf.org

