
ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

43

فصلنامه علمی - پژوهشی

Discourse Analysis of the Islamic Socialism of the 
Mojahedin- E- Khalq1 during the Iranian Islamic 

Revolution
Hoseinali Ghajari2  

Date of Received: 2023/10/26        Date of Acceptance:2024/03/04

Abstract
Given the active role of the Mojahedin- E- Kalgh Organization of Iran (PMOI) 
during the Islamic Revolution, this article analyzes the Islamic socialist 
discourse of the organization during the 1979 Iranian Revolution using the 
discourse theory of Ernesto Laclau and Chantal Mouffe. Adopting a discourse 
analysis approach, the article examines how key concepts and signifiers—such 
as nodal points, fixation, moments, elements, articulation, floating signifiers, 
empty signifiers, master signifiers, subject positions, and identity—are 
represented and structured within the socialist discourse of the PMOI during 
the Revolution.
Data collection for this study is based on documentary sources, primarily 
relying on first-hand texts and writings of the organization The sampling 
method is purposive, and data analysis is qualitative, grounded in the theoretical 
categories of Laclau and Mouffe’s discourse theory.
According to the findings, the MKHOI’s discourse assigns meaning to four 
key dimensions of society—economy, politics, culture, and social relations—
primarily through a Marxist framework. The organization employs Islam as a 

1. People’s Mojahedin
2. Assistant Professor, Department of Social Sciences, Payam Noor University, Tehran, Iran, 
h_ghajari@pnu.ac.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 1, Spring 2024, 43-71
DOI: 10.21859/priw-130103

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             1 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


44

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

moral and legitimizing foundation. The economy is conceptualized as the base, 
political systems as the superstructure and social contradictions as the driving 
force of historical change—drawing on Marxist theory but infused with religious 
legitimacy. This discourse posits a compatibility between Islamic and Marxist 
identities, arguing that a true Muslim is inherently aligned with revolutionary 
socialist objectives. It challenges the dichotomies between religion and leftist 
ideology, attempting to redefine both within the sociopolitical realities of Iran. 
The central nodal point of this discourse is Marxism, and the master signifier 
is the “Muslim Marxist.” The discourse explicitly rejects the monarchical 
discourse, framing it as reactionary and an instrument of imperialism and 
capitalism, while promoting socialism as a political myth and ideal form of 
governance that is also endorsed by Islam.
Thus, the elements of this discourse reflect a synthesis of socialism and 
Islam, forming an interdiscursive and intertextual framework. This discourse 
represents a paradigmatic case of ideological hybridity in revolutionary Iran, 
striving to reconcile elements from competing discourses—particularly Marxist 
revolutionary theory and Islamic theology.

Keywords: Discourse Analysis, Mojahedin Khalgh Organization of Iran, 
Islamic Socialism, Political Myth, Master Signifier

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             2 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

45

فصلنامه علمی - پژوهشی

تحلیل گفتمان سوسیالیسم اسلامی مجاهدین خلق 
در فرایند انقلاب اسلامی ایران  

حسینعلی قجری1

تاریخ دریافت: 1402/08/04             تاریخ پذیرش: 1402/12/14

چكيده
با توجه به فعالیت سازمان مجاهدین خلق در جریان انقلاب اسلامی، این مقاله به تحلیل گفتمان سوسیالیست اسلامی 

سازمان مجاهدین خلق در جریان انقلاب اسلامی ایران )۱۳۵۷( با استفاده از  نظریه گفتمان ارنستو لاکلائو و شانتال موفه 

می پردازد. در این راستا،  مقاله حاضر با روش تحلیل گفتمان به بررسی چگونگی بازنمایی و سامان دهی مفاهیم و دال های 

کلیدی همچون:  قاط کانونی، انجماد، دقیقه، عنصر، مفصل بندی، دال شناور، دال تهی، دال برتر،  موقعیت سوژه ای و هویت  

در گفتمان سوسیالیستی در جریان انقلاب اسلامی ایران می پردازد . شیوه‌ گردآوری داده   ها در این مقاله اسنادی و منابع آن 

شامل متون و نوشته های دسته اول سازمان، شیوه نمونه گیری، نمونه گیری هدفمند و تجزیه‌ و تحلیل داده ها کیفی و مبتنی بر 

مقولات نظری نظریه گفتمان لاکلاو و موفه می باشد.

 از 
ً
بر اساس یافته های مقاله، گفتمان مجاهدین چهار بعد اصلی جامعه – اقتصاد، سیاست، فرهنگ و روابط اجتماعی – را عمدتاً

طریق چارچوب مارکسیستی نشان معنی می بخشد. این سازمان اسلام را به عنوان یک پایه اخلاقی و مشروعیت بخش به کار 

می برد. اقتصاد به عنوان زیربنا، نظام های سیاسی به عنوان روبنا و تضادهای اجتماعی به عنوان موتور تغییرات تاریخی مطرح 

می شوند که همگی برگرفته از نظریه مارکس اما آمیخته با مشروعیت دینی هستند. این گفتمان، سازگاری هویت های اسلامی 

و مارکسیستی را مطرح می کند و بیان می دارد که یک مسلمان واقعی به طور ذاتی با اهداف انقلابی سوسیالیستی همسو است. 

این ترکیب به چالش کشیدن دوقطبی های بین دین و ایدئولوژی چپ می پردازد و تلاش می کند هر دو را در زمینه واقعیت های 

اجتماعی-سیاسی ایران بازتعریف کند. نقطه ی کانونی این گفتمان مارکسیسم است. دال برتر مارکسیست مسلمان است. این 

گفتمان به صراحت گفتمان سلطنتی را تحت عنوان ارتجاع و عامل امپریالیسم و نظام سرمایه داری نفی می کند و سوسیالیسم 

را به عنوان اسطوره سیاسی و حکومت مطلوب که مورد پذیرش اسلام نیز می باشد مطرح می کند.

در نتیجه عناصر این گفتمان ترکیب از سوسیالیسم و اسلام و یک گفتمان بیناگفتمانی و بینامتنی است.  این گفتمان نمونه بارزی 

از ترکیب ایدئولوژیکی در ایران در جریان انقلاب است که تلاش می کند با قرض عناصری از دیگری گفتمانهای موجود در 

قلمرو گفتمانیت نظریه انقلابی مارکسیستی را با اصول الهیات اسلامی آشتی دهد.

واژه های كليدي: تحلیل گفتمان، سازمان مجاهدین خلق، سوسیالیسم اسلامی، اسطوره سیاسی، دال برتر

h_ghajari@pnu.ac.ir ، 1. استادیار گروه علوم اجتماعی دانشگاه پیام نور ،تهران ،ایران
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال چهاردهم، شماره اول، بهار 1403، صص 71  - 43

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

10
3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             3 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


46

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مسئله پژوهش
انقلاب اسلامی ایران در سال ۱۳۵۷ رویدادی مهم در تاریخ معاصر خاورمیانه بود که منجر به سرنگونی 

سلطنت پهلوی و تأسیس جمهوری اسلامی شد. این انقلاب یک حرکت یکنواخت نبود بلکه فرایندی 

رقابت  ایران  آینده  بر  نفوذ  برای کسب  متعددی  ایدئولوژی های  و  بود که گروه ها  پیچیده و چندوجهی 

می کردند. یکی از گروه های بحث برانگیز و بطور ایدئولوژیکی متمایز در این دوره، سازمان مجاهدین 

خلق بود. این سازمان که در دهه ۱۳۴۰ شکل گرفت، ترکیبی از ایدئولوژی های اسلامی و مارکسیستی را 

به کار گرفت و خواستار عدالت اجتماعی، ضد امپریالیسم و سرنگونی مسلحانه رژیم شاه بود. گفتمان 

آنها این هویت ایدئولوژیک ترکیبی را بازتاب می داد که مطالعه آن را برای تحلیل های انتقادی جذاب 

با وجود نقش مهم سازمان مجاهدین خلق در بسیج حمایت مردمی و  می کرد )ابراهامیان، 1982(. 

مشارکت در فعالیت های انقلابی، مطالعات موجود به ندرت به شیوه هایی که این گروه هویت سیاسی 

و مشروعیت خود را از طریق گفتمان در طول انقلاب شکل داد، پرداخته اند. این خلا پژوهشی، فهم 

فرآیندهای ارتباطی گسترده تر که فضای انقلابی را شکل داد، محدود می کند.

تحلیل گفتمان روشی قوی برای کشف معانی پنهان، روابط قدرت و چارچوب های ایدئولوژیک در 

متون و سخنرانی های سیاسی است. شیوه های گفتمانی سازمان مجاهدین خلق در طول انقلاب نشان 

می دهد که این گروه چگونه تلاش کرد چشم انداز انقلابی خود را بیان کند، مبارزه سیاسی علیه رژیم شاه 

را قاب بندی کند و موقعیت خود را در مقابل دیگر گروه های انقلابی مانند روحانیون به رهبری آیت الله 

خمینی مشخص نماید. با تحلیل سخنرانی ها، جزوات، منشورها و دیگر متون تولیدشده توسط سازمان، 

می توان استراتژی های بلاغی و ساختارهای روایی مورد استفاده آنها را پی گیری کرد )فیرکلاف، 1995(. 

 بر نتایج یا ریشه های ایدئولوژیک حرکت تمرکز داشته اند 
ً
اما پژوهش های پیشین درباره انقلاب ایران عمدتاً

و نقش گفتمان به عنوان ابزاری برای مبارزه سیاسی را نادیده گرفته اند. این مطالعه قصد دارد با تحلیل 

نظام مند زبان و بلاغت مجاهدین خلق، این خلأ را پر کند.

علاوه بر این، گفتمان سازمان مجاهدین خلق در طول انقلاب ۱۳۵۷، نشانگر ماهیت مورد مناقشه 

 بر اساس الهیات 
ً
اسلام و انقلاب در ایران است. برخلاف گفتمان غالب روحانی که انقلاب را عمدتاً

شیعه و ساختارهای سنتی قدرت توصیف می کرد، گفتمان مجاهدین خلق ترکیبی انقلابی و سکولار داشت 

که هم رژیم شاه و هم جمهوری اسلامی نوظهور را به چالش می کشید. این تنش برای فهم چگونگی 

بیان و مشروعیت بخشی دیدگاه های رقیب درباره آینده سیاسی ایران اهمیت دارد. گفتمان این گروه که با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             4 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

47

فصلنامه علمی - پژوهشی

فراخوان هایی برای برابری اجتماعی، مبارزه ضد امپریالیستی و ترکیب زبان دینی و مارکسیستی همراه بود، 

بازتاب دهنده تعارضات گسترده تری درباره هویت و معنای انقلاب در ایران است )کدی، 1981(. بررسی 

تولید گفتمانی سازمان مجاهدین خلق، امکان درک دقیق تر از تنوع ایدئولوژیک انقلاب و پیامدهای آن را 

فراهم می کند.

در نهایت، رویکرد مبتنی بر گفتمان به حوزه مطالعات سیاسی خاورمیانه کمک می کند تا نشان دهد 

چگونه گروه های شورشی از زبان به عنوان منبعی استراتژیک برای ساخت واقعیت های سیاسی و بسیج 

حمایت استفاده می کنند. شناخت گفتمان سازمان مجاهدین خلق نه تنها فهم تاریخی انقلاب ایران را 

عمیق تر می کند، بلکه مباحث معاصر درباره بلاغت سیاسی، جنبش های انقلابی و منازعات ایدئولوژیک 

در منطقه را غنی می سازد. با وجود منابع آرشیوی و خاطرات موجود، تحلیل های زبانی و گفتمانی دقیق 

درباره استراتژی های ارتباطی انقلابی سازمان مجاهدین خلق هنوز کم است. این پژوهش با به کارگیری 

تحلیل انتقادی گفتمان ارنستو لاکلاو و موفه1 متون این سازمان در دوره انقلاب، قصد دارد به صورت 

جامع نشان دهد چگونه گفتمان این سازمان گفتمان خود را مفصل بندی کرده است.

سؤال پژوهش
با توجه به آنچه ذکر آن در طرح مساله رفت مقاله حاضر تلاش دارد ب سوال اصلی زیر پاسخ دهد:

بر اساس نظریه گفتمان لاکلاو و موفه عناصر تشکیل دهند گفتمان سازمان مجاهدین خلق در جریان 

انقلاب اسلامی کدامند؟

اهمیت و ضرورت پژوهش
«مطالعه گفتمان سازمان مجاهدین خلق در جریان انقلاب اسلامی ایران ۱۳۵۷ از اهمیت علمی قابل 

توجهی برخوردار است، زیرا این سازمان به دلیل مواضع ایدئولوژیک خاص و نقش فعال خود در یکی از 

تحولات بنیادین تاریخ معاصر ایران، مورد توجه است. ترکیب گفتمان اسلامی با ایدئولوژی مارکسیستی 

انقلابی توسط سازمان مجاهدین خلق، گفتمانی پیچیده و گاه متناقض را پدید آورده است که روایت های 

 بر دیدگاه های روحانی و ملی گرای سکولار2 متمرکز بوده اند، را به چالش می کشد 
ً
رایج انقلاب، که عمدتاً

)ابراهامیان، 1378(. تحلیل این گفتمان برای درک دقیق تر تنوع ایدئولوژیک و منازعاتی که روند انقلاب را 

1. Laclau, E., & Mouffe
2. Secular nationalism

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             5 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


48

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

شکل دادند، ضروری است. بدون چنین تحلیلی، نقش جنبش های سیاسی-مذهبی ترکیبی مانند سازمان 

مجاهدین خلق کمتر شناخته شده باقی می ماند و این امر تاریخ نگاری جامع انقلاب را محدود می کند

مطالعه گفتمان سازمان مجاهدین خلق در جریان انقلاب اسلامی ایران ۱۳۵۷ از اهمیت علمی قابل 

توجهی برخوردار است، زیرا این سازمان به دلیل مواضع ایدئولوژیک خاص و نقش فعال خود در یکی از 

تحولات بنیادین تاریخ معاصر ایران، مورد توجه است. ترکیب گفتمان اسلامی با ایدئولوژی مارکسیستی 

انقلابی توسط سازمان مجاهدین خلق، گفتمانی پیچیده و گاه متناقض را پدید آورده است که روایت های 

 بر دیدگاه های روحانی و ملی گرای سکولار متمرکز بوده اند، را به چالش می کشد 
ً
رایج انقلاب، که عمدتاً

)ابراهامیان، 1982(. تحلیل این گفتمان برای درک دقیق تر تنوع ایدئولوژیک و منازعاتی که روند انقلاب را 

شکل دادند، ضروری است. بدون چنین تحلیلی، نقش جنبش های سیاسی-مذهبی ترکیبی مانند سازمان 

مجاهدین خلق کمتر شناخته شده باقی می ماند و این امر تاریخ نگاری جامع انقلاب را محدود می کند.

علاوه بر این، تحلیل گفتمان ابزارهای مهمی را برای کشف استراتژی هایی که سازمان مجاهدین خلق 

از طریق آنها هویت سیاسی خود را ساخت، حمایت مردمی را بسیج کرد و چشم انداز خود را برای آینده 

ایران منتقل نمود، فراهم می کند. با توجه به اهمیت زبان در شکل دهی واقعیت های سیاسی، فهم بلاغت 

سازمان مجاهدین خلق به توضیح چگونگی مشروعیت بخشی به مبارزه خود و تمایز آن از دیگر گروه های 

انقلابی، به ویژه رهبری روحانی تحت آیت الله خمینی کمک می کند )فرکلاف، ۱۳۷۴(. این تمرکز زبانی 

کید دارد و کمتر  خلأ مهمی را در ادبیات پژوهشی پر می کند که بیشتر بر نتایج سیاسی یا ایدئولوژی تأ

به مکانیزم های ارتباطی و گفتمانی پرداخته است که مشارکت انقلابی سازمان مجاهدین خلق را ممکن 

ساخته اند. بنابراین، این تحقیق برای پیشبرد مطالعات گفتمان در زمینه های انقلابی و تعمیق درک از بسیج 

سیاسی در ایران ضروری است.

با تحلیل گفتمان این سازمان در دوران انقلاب، این مطالعه زمینه تاریخی ارزشمندی فراهم می کند 

که به تفسیر بلاغت سیاسی کنونی و جنبش های شورشی در منطقه کمک می نماید. این فهم می تواند برای 

پژوهشگران، سیاست گذاران و تحلیل گران علاقه مند به اسلام سیاسی، جنبش های انقلابی و پویایی های 

منازعات ایدئولوژیک بسیار مفید باشد.

علاوه بر این، تحلیل گفتمان ابزارهای مهمی را برای کشف استراتژی هایی که سازمان مجاهدین خلق 

از طریق آنها هویت سیاسی خود را ساخت چشم انداز خود را برای آینده ایران منتقل نمود، فراهم می کند. 

با توجه به اهمیت زبان در شکل دهی واقعیت های سیاسی، فهم بلاغت سازمان مجاهدین خلق به توضیح 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             6 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

49

فصلنامه علمی - پژوهشی

چگونگی مشروعیت بخشی به مبارزه خود و تمایز آن از دیگر گروه های انقلابی، به ویژه رهبری روحانی 

تحت آیت الله خمینی کمک می کند )فرکلاف، 1995(. این تمرکز زبانی خلأ مهمی را در ادبیات پژوهشی 

کید دارد و کمتر به مکانیزم های ارتباطی و گفتمانی  پر می کند که بیشتر بر نتایج سیاسی یا ایدئولوژی تأ

پرداخته است که مشارکت انقلابی سازمان مجاهدین خلق را ممکن ساخته اند. بنابراین، این تحقیق برای 

پیشبرد مطالعات گفتمان در زمینه های انقلابی و تعمیق درک از بسیج سیاسی در ایران ضروری است.

پیشینه تحقیق
پژوهشگران متعددی به بررسی ریشه ها و بنیادهای ایدئولوژیک این سازمان پرداخته اند و ترکیب منحصر 

به فرد گفتمان اسلامی و مارکسیستی انقلابی آن را برجسته کرده اند. آبراهامیان )1378( تاریخچه ای جامع 

ارائه می دهد و تحول سازمان از گروه چریکی زیرزمینی علیه شاه تا منتقد صریح رژیم روحانیت پس از 

انقلاب را شرح می دهد. همچنین طباطبایی )1993( تلاش مجاهدین خلق برای تلفیق اصول اسلامی 

از گروه های چپ سکولار و جناح های  را  آنها  داده که  قرار  بررسی  را مورد  آرمان های سوسیالیستی  با 

محافظه کار مذهبی متمایز می کرد.

گفتمان به کار رفته توسط مجاهدین خلق در دوران انقلاب، روایت ایدئولوژیکی پیچیده ای را نشان 

می دهد که این گروه را به عنوان پیشرو انقلاب و مدافع عدالت مردمی معرفی می کند. این گفتمان در 

بسیج جوانان و نخبگان نقش اساسی داشت؛ پژوهش هایی همچون  بیل )1996( به تحلیل رپرتوار ضد 

امپریالیستی و ضد استبدادی این سازمان پرداخته اند. این مطالعات نشان می دهند که چگونه بیانیه ها و 

نشریات مجاهدین خلق، روایت مقاومت در برابر دیکتاتوری شاه و همچنین استبداد رو به گسترش رهبری 

روحانیت را شکل دادند. کدی )1981( نیز به بررسی تحول گفتمان سازمان پس از انقلاب می پردازد و 

دشمنی فزاینده این گروه با رهبری جمهوری اسلامی را تشریح می کند که در نهایت به مبارزه مسلحانه و 

حذف سیاسی آن ها منجر شد.

رویکردهای تحلیل انتقادی گفتمان توسط پژوهشگرانی همچون خسروخاور )1993( و فرکلاف 

)1995( برای بررسی استراتژی های زبانی و بلاغی مجاهدین خلق به کار گرفته شده است. خسروخاور با 

دیدگاه جامعه شناختی خود نشان می دهد که چگونه گفتمان مجاهدین مفاهیمی مانند شهادت، مقاومت 

و انقلاب را چارچوب بندی کرد تا انسجام ایدئولوژیک خود را در دوران ناآرامی های سیاسی حفظ کند. 

فیرکلاف نیز چارچوب نظری خود را برای تحلیل روابط قدرت در متون و سخنرانی های سازمان ارائه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             7 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


50

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

می دهد و نشان می دهد چگونه زبان هم ابزار مشروعیت بخشی و هم مخالفت است. همچنین ووداک 

اقتدار سیاسی در  و  و مایر )2001( اهمیت تحلیل گفتمان را در نشان دادن نحوه شکل گیری هویت 

زمینه های انقلابی برجسته کرده اند که این موضوع به طور مستقیم به مطالعه مجاهدین خلق در این دوره 

مربوط می شود.

و  سیاسی  پیامدهای  تا  پرداخته اند  مجاهدین خلق  گفتمان  بازخوانی  به  نیز  پژوهش های جدیدتر 

نمادین بلندمدت آن را تحلیل کنند. برای مثال، قیصری و نصر )2006( تحول گفتمان سازمان را از 

حرکت انقلابی به گروه مخالف تبعیدی بررسی کرده اند. این مطالعات به درک دقیق تری از تاثیرگذاری 

گفتمان مجاهدین در لحظه انقلابی و همچنین شکل دهی به درگیری های سیاسی بعدی در داخل و خارج 

ایران کمک کرده اند. 

چارچوب نظری
این پژوهش، نظریه گفتمان ارنستو لاکلائو و شانتال موفه را به عنوان چارچوب نظری اصلی خود برای 

ایران در سال  تحلیل گفتمان و ساختارهای بلاغی سازمان مجاهدین خلق در دوران انقلاب اسلامی 

۱۳۵۷ برمی گزیند. نظریه گفتمان لاکلائو و موفه، که در کتاب هژمونی و استراتژی سوسیالیستی )۱۹۸۵( 

ارائه شده، تحلیل ایدئولوژی و سیاست را از تمرکز بر تعین های اقتصادی به سوی ماهیت ساخت یافته و 

مبتنی بر زبان پدیده های اجتماعی سوق می دهد. در مرکز این نظریه، این باور قرار دارد که همه پدیده های 

اجتماعی از طریق گفتمان ساخته می شوند و هویت ها و مطالبات سیاسی نه ذاتی، بلکه در بستر منازعات 

به ویژه برای تحلیل جنبش هایی مانند سازمان مجاهدین خلق  این رویکرد  گفتمانی شکل می گیرند. 

سودمند است، چرا که هویت و اهداف سیاسی آن ها از طریق رقابت های معنایی با روایت های دیگر، از 

جمله گفتمان روحانیت و چپ سکولار، شکل گرفت )لاکلائو و موفه، ۱۹۸۵(.

یکی از مفاهیم کلیدی در نظریه لاکلائو و موفه، مفهوم مفصل بندی1 است؛ یعنی فرایندی که در آن 

بازیگران اجتماعی میان مطالبات و مفاهیم مختلف زنجیره ای از هم ارزی ایجاد می کنند تا هویت جمعی 

بسازند. گفتمان مجاهدین خلق را می توان به عنوان نوعی مفصل بندی در نظر گرفت که تلاش داشت 

 اسلامی به 
ً
نمادهای اسلامی را با مفاهیم مارکسیستی پیوند دهد و هویتی انقلابی خلق کند که نه کاملاً

 مارکسیستی به معنای چپ سکولار. با ایجاد زنجیره هایی از مفاهیمی مانند 
ً
معنای سنتی آن بود و نه صرفاً

1. Articulation

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             8 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

51

فصلنامه علمی - پژوهشی

عدالت، ضد امپریالیسم، شهادت و مبارزه طبقاتی، این سازمان می کوشید تا پایگاه وسیعی از نیروهای 

ناراضی از شاه و همچنین مخالفان حاکمیت روحانیت را جذب کند. این مدل نظری به ما اجازه می دهد 

تحلیل کنیم که چگونه گفتمان سازمان مجاهدین خلق تلاش داشت از طریق بازمفصل بندی عناصر 

ایدئولوژیک کلیدی، پروژه ای ضد هژمونیک ایجاد کند )لاکلائو، ۱۹۹۶(.

مفهوم محوری دیگر در نظریه گفتمان لاکلائو و موفه، هژمونی است که به تثبیت موقتی و مشروط 

معنا از طریق طرد معناهای دیگر اشاره دارد. در بافت انقلابی ایران در سال ۱۳۵۷، بازیگران متعددی 

– از جمله سازمان مجاهدین خلق، رهبری روحانی، و گروه های چپ گرا – در پی آن بودند که معنای 

»انقلاب«، »اسلام«، »عدالت« و »مردم« را هژمونیک سازند. تلاش گفتمانی مجاهدین خلق معطوف 

به برهم زدن هژمونی در حال ظهور روحانیت بود، از طریق ارائه فهمی بدیل از این مفاهیم. با استفاده از 

این چارچوب، پژوهش حاضر بررسی می کند که چگونه متون و سخنرانی های این سازمان، به عنوان 

مداخلاتی در میدان گفتمانی عمل کرده و در صدد بازتعریف دال های کلیدی و تثبیت موقعیت هژمونیک 

در بستر انقلابی بوده اند )موفه، ۲۰۰۰(.

در مجموع، نظریه گفتمان لاکلائو و موفه چارچوب تحلیلی قدرتمندی برای بررسی گفتمان انقلابی 

مجاهدین خلق فراهم می کند؛ گفتمانی که نه بازتاب ایدئولوژی های ثابت، بلکه سازه ای پویا، منازعه آمیز 

و راهبردی در میدان گفتمانی انقلابی بود. از این منظر، گفتمان انقلابی سازمان مجاهدین خلق به مثابه 

عرصه ای از مبارزه برای نظم نمادین و سیاسی ایران پس از انقلاب تحلیل می شود. این چارچوب نظری 

امکان درکی ژرف تر از پویایی های شکل گیری هویت، تضادهای سیاسی و رقابت های ایدئولوژیک را در 

یکی از مهم ترین دوره های تاریخ معاصر ایران فراهم می سازد )تورفینگ، ۱۹۹۹(.

نظریه معنای لاکلاو و موفه که مبتنی بر ساختارگرایی است ابزار مناسبی را برای توصیف گفتمان و 

اجزای تشکیل دهند ه آن فراهم می کند. لاکلاو و موفه برای توصیف هر گفتمان، از مفاهیم زیر استفاده 

برتر8،   دال  تهی7،  دال  دال شناور6،  بندی5،  دقیقه3، عنصر4، مفصل  انجماد2،  کانونی1،  نقاط  می کنند: 

1. nodal point
2. closure
3. moment
4. element
5. articulation
6. floating signifier
7. Empty signifier
8. Master signifier

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                             9 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


52

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

موقعیت سوژه ای1 و هویت. در زیر ابتدا مفاهیم فوق تعریف و سپس ارتباط آنها با همدیگر، توضیح داده 

خواهد شد:

نقاط کانونی: به نظر لاکلاو و موفه یک گفتمان با تثبیت نسبی معنا حول نقاط کانونی شکل  می گیرد 

) لاکلاو و موفه، 1985: 112(. نقطه کانونی یک نشانه ی ممتاز است که نشانه های دیگر اطراف آن مرتب 

شده اند؛ نشانه های دیگر معنایشان را از ارتباط با نقطه کانونی بدست می آورند. بعنوان نمونه، "بدن "یک 

نقطه کانونی است که حول آن خیلی معانی دیگر متبلور می شوند. نشانه هایی از قبل علایم بیماری، بافت 

و جراحی معانی یشان را در رابطه با بدن به شیوه فرهنگی خاصی بدست می آورند. یکی از نقاط کانونی در 

گفتمانهای سیاسی "دموکراسی " و در گفتمانهای ملی" مردم" است. 

عناصر: عناصر نشانه هایی هستند که معنایشان هنوز تثبیت نشده است، یا به عبارت دیگر نشانه هایی 

هستند که معانی چندگانه ای دارند.

دقایق: عناصری هستند که معنایشان در درون گفتمان و توسط مفصل بندی گفتمان تثبیت شده است 

با استفاده از مفهوم عنصر و دقیقه می توان گفت که گفتمان تلاش می کند تا بوسیله کاهش چند معنایی به 

یک معنی کاملأ تثبیت شده "عناصر" را به "دقیقه ها" تبدیل کند. به اصطلاح لاکلاو و موفه  گفتمان یک 

انجماد، یعنی توقف موقتی برای سیالیت معنای نشانه ها ایجاد می کند. اما این انجماد هرگز قطعی نیست 

به عبارت دیگر گذر از عناصر به دقیقه ها هرگز تکمیل نمی شود  )همان110(.

در نظر لاکلاو و موفه" بدن" مادامیکه چندین شیوه رقیب برای فهم آن وجود دارد یک عنصر است. در 

گفتمان غالب پژشکی غرب،  بدن با تعریف شدن به شیوه ای روشن و بدون ابهام می تواند به یک دقیقه 

تبدیل کند و در یک گفتمان جایگزین نیز بدن می تواند بطور همزمان و به شیوه ای مختلف از گفتمان 

پزشکی و بدون ابهام تعریف شود. 

مفصل بندی: بنظر لاکلاو و موفه، یک کلمه خودش نمی گوید که چگونه باید در ارتباط با دیگر 

نشانه ها برای معنی دار شدن قرار داده شود بلکه این کار توسط مفصل بندی انجام می شود.لاکلاو و موفه 

مفصل بندی را به هر عملی که بین عناصر رابطه برقرار می کند، بطوریکه هویت عناصر تغییر داده شود، 

تعریف می کنند) یورگنسن و فیلیپس 2002: 28(.

دالهای شناور: نظریه تحلیل گفتمان لاکلاو و موفه برای عناصری که پذیرای توصیفهای مختلف 

هستند از اصطلاح دالهای شناور استفاده می کند. دالهای شناور نشانه هایی هستند که گفتمانها مختلف 

1. Subject position

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            10 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

53

فصلنامه علمی - پژوهشی

برای معنا دادن به آنها به شیوهی خودشان با همدیگر مبارزه می کنند. نقاط کانونی، دالهای شناور هستند. 

)همان28-29(.

دال تهی: لاکلاو مفهوم ساختاربندی گفتمانی را با معرفی مفهوم دال تهی بسط داده است. در نظریه 

گفتمان، عرصه اجتماعی هرگز بسته نیست و کردارهای سیاسی سعی می کنند تا این عدم انجماد را رفع 

کنند. اگر چه تمامیت و کلیت اجتماعی هرگز غیر قابل دسترس است، ضرورتش را هرگز نمی توان نادیده 

گرفت حتی اگر انجماد کامل در هیچ جای جامعه قابل تحقق نباشد. ایده انجماد و تمامیت هنوز به عنوان 

یک آرمان کاربرد دارد. آنچه که برای ظهور و کارکرد این آرمان ضروری است دال تهی می باشد)دیوید 

هوراث و یانیس استاوراکاکیس2000: 7-9(.

بنابراین مفصل بندی یک گفتمان سیاسی می تواند حول یک دال تهی که بعنوان یک نقطه کانونی عمل 

می کند اتفاق بیفتد. بعبارت دیگردر این حالت تهی بودن نقطه کانونی بعنوان کیفیت ذاتی اش شرط مهمی 

برای امکان موفقیت هژمونیک شدنش است. اگر چه لاکلاو از مثال نظم استفاده می کند او می گوید دالها 

دیگر می توانند به شیوه ی مشابهی عمل کنند. او بیان می کند که هر مفهوم که در یک بافت اجتماعی 

خاص دال عدم وجود چیزی می شود همان نقش را بازی می کند. 

موقعیت سوژه ای: بنظر لاکلاو و موفه گفتمانها موقعیتهایی را برای مردم طراحی می کنند که مردم 

آنها را بعنوان سوژه اشغال کنند)یورگنسن و فیلیپس 2002: 41(.

دال برتر: نظریه گفتمان لاکلاو و موفه در مورد سوژه متأثر از لاکان نیز هستند. لاکان از دالهای برتر1 

صحبت می کند که به زبان لاکلاو و موفه می توانیم آنها را نقاط کانونی  هویت  بنامیم "مرد" یک نمونه 

برای دال برتر است و گفتمانها مختلف محتواهای متعددی برای پرنمودن این دال ارایه  می دهند. این کار 

بواسطه پیوند دادن دالها در زنجیره هم ارزی که هویت را به شیوه رابطه ای شکل می دهد اتفاق می افتاد 

)لاکلاو و موفه 1985: 12(. 

هویت: نظریه گفتمان راهی را که کردارهای اجتماعی بطور نظام مند هویت سوژه ها و ابژه ها را با 

مفصل بندی مجموعه ای از عناصر دلالتگر امکانی و قابل دسترس در یک قلمرو گفتمانی شکل می دهند 

کید دارد، ولی با این  مورد بررسی قرار می دهد. نظریه گفتمان بر امکانی بودن همه ی هویتهای اجتماعی تأ

کید می کند که تثبیت جزیی ممکن و ضروری است. لاکلاو و موفه بیان می کنند که هویت توسط  وجود تأ

مفصل بندی یا مفصل بندی مجدد عناصر دلالتگر آشکار می شود. از اینرو، آنها مفصل بندی را بعنوان 

1. master signifier

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            11 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


54

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

هر اقدام برقرار کننده‌ رابطه بین عناصر، بگونه ای که هویتشان ناشی از عمل مفصل بندی باشد تعریف 

می کنند)دیوید هوارث و یانیس استاوراکاکیس2000: 7(.

ما اکنون می توانیم همه اصطلاحات را به یک دیگر مرتبط کنیم. بر  اساس نظریه لاکلاو و موفه 

گفتمان مجموعه ای از دالها است که حول یک یک یا چند نقطه کانونی، دال برتر یا دال تهی مفصل 

بندی میشوند. عمل مفصل بندی باعث می شود که به دالها و سوژها معانی، هویتها و موقعیتهای خاصی 

تخصیص داده شود. تخصیص موقعیت، معنا و هویت خاصی باعث طرد سایر معانی، هویتها و موقعیتها 

می شود. این معانی، موقعیتها و هویتهای طرد شده وارد قلمرو گفتمانیت می شوند و به عنوان رقیب مفصل 

بندی حاضر امکان دارد زمانی به مفصل بندی غالب تبدیل شوند. بنظر لاکلاو موفه در تضاد و مجادله 

بین گفتمانها، همیشه دالهایی وجود دارد که بر سر معنای آنها مجادله وجود دارد که در نزد آنها این دالها 

دالهای شناور نامیده می شوند. 

آنگونه که لاکلاو و موفه می گویند، هدف گفتمان با تبدیل "عناصر" به" دقیقه ها "بوسیله انجماد زدودن 

ابهام است. اما این هدف هرگز بطور کامل موفقیت آمیز نیست، چرا که امکانهای معنایی ای که  گفتمان 

جایگزین قلمرو گفتمانیت می کند همیشه در معرض تهدید و بی ثیاتی معنا هستند. در نتیجه همه دقیقه ها 

بالقوه چند معنایی هستند و این بدین معناست که "دقیقه ها " بالقوه "عناصر" هستند.

روش شناسی
گفتمان  نظریه  نظری  چارچوب  بر  مبتنی  که  می برد  بهره  کیفی  گفتمان  تحلیل  روش  از  پژوهش  این 

پسامارکسیستی ارنستو لاکلائو و شانتال موفه است. تمرکز اصلی بر چگونگی ساخت و مفصل بندی 

هویت سیاسی و اهداف انقلابی سازمان مجاهدین خلق از طریق زبان در دوران انقلاب اسلامی ایران 

 بازتاب ساختارهای اجتماعی یا ایدئولوژی ها 
ً
۱۳۵۷ است. برخلاف رویکردهایی که گفتمان را صرفاً

آن  در  که  می نگرد  معنا  تولید  و  سیاسی  مبارزه  از  عرصه ای  عنوان  به  را  گفتمان  روش  این  می دانند، 

واقعیت های اجتماعی فعالانه ساخته و به چالش کشیده می شوند )لاکلائو و موفه، ۱۹۸۵(. روش شناسی 

این مطالعه بر تحلیل گفتمان مبتنی است که به ویژه از چارچوب نظری ارنستو لاکلائو و شانتال موفه 

در زمینه هژمونی و گفتمان استفاده می کند. تحلیل گفتمان برای بررسی ساخت هویت های سیاسی و 

بیان مطالبات ایدئولوژیک سازمان مجاهدین خلق در طول انقلاب اسلامی ایران در سال 1357 به کار 

گرفته می شود. این رویکرد امکان تحلیل انتقادی چگونگی شکل گیری، چالش ها و در نهایت حاشیه ای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            12 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

55

فصلنامه علمی - پژوهشی

شدن گفتمان سوسیالیست اسلامی سازمان مجاهدین خلق را در میان مبارزه سیاسی میان چپ گرایان 

سوسیالیست و نیروهای اسلامی فراهم می آورد. با اعمال چارچوب نظری لاکلائو و موفه، این مطالعه بر 

این امر تمرکز دارد که چگونه سوژه های سیاسی، هویت های اجتماعی و ایدئولوژی ها از طریق زبان شکل 

می گیرند و بازسازی می شوند. 

 شیوه ی گردآوری داده ها: روش اصلی تحلیل در این مطالعه، بررسی کیفی منابع اولیه تولید شده 

توسط سازمان مجاهدین خلق در دوران انقلاب 1357 خواهد بود. این منابع شامل جزوات، منشورهای 

دیگر  و  مجاهدین خلق  سازمان  به  وابسته  روزنامه های  در  منتشر شده  مقالات  سیاسی، سخنرانی ها، 

انتشارات حزبی است که گویای زبان سیاسی و بلاغت آن ها در این دوران است. 

 متفاوت از 
ٌ
شیوه  ی نمونه گیری: در تحقیقات کیفی از جمله تحلیل گفتمان، منطق نمونه گیری اساساٌ

منطق نمونه گیری آماری است. منطق نمونه گیری در مطالعه ی کیفی مستلزم نمونه گیری از موارد برجسته 

و افراد شاخص یا مستلزم نمونه گیری نظری یا مبتنی بر هدف است؛ به معنی این که هدف نمونه گیری 

در این جا انتخاب نمونه هایی است که با نظریه همخوانی داشته باشند و نظریه را بسط دهند یا مقوله های 

نظری را پرکنند و برای انواع متقابل نمونه هایی ارایه شود. در این مقاله، پس از مشورت با متخصصین و 

محققین در حوزه گفتمان‌ مربوطه در ایران در دوره ی مورد نظر، افراد، متون و نمونه های برجسته ای که 

توان بازنمایی هر کدام از گفتمان ها را دارند به عنوان نمونه انتخاب و مورد تجزیه و تحلیل واقع می شوند.

شیوه ی  تجزیه و تحلیل داده ها: روش های تجزیه و تحلیل در تحلیل گفتمان در همه ی صورت‌هایش 

مبتنی بر نظریه است و نظریه های مختلف تحلیل گفتمان روش های مختلف را برای تجزیه و تحلیل 

 مبتنی بر نظریه معنای لاکلاو و موفه است. 
ً
پیشنهاد می کنند. روش های تجزیه و تحلیل این مقاله عمدتاً

بطور خلاصه، بر اساس نظریه‌ معنای لاکلاو و موفه و فرکلاف برای توصیف نظم گفتمان و گفتمان ها، 

محقق باید به سؤالات زیر پاسخ دهد:

- گفتمان ها به چه جنبه هایی از جهان معنا می دهند؟ چه معنایی به این جنبه می دهند؟

- نقطه یا نقاط کانونی هر گفتمان کدامند؟

- دال برتر هرگفتمان چیست؟

- دال تهی هر گفتمان چیست؟

- دقایق هر گفتمان چیستند؟

- براساس منطق تمایز در هر گفتمان چه خرده گفتمان هایی یافت می شود؟

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            13 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


56

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

- اسطوره ی هر گفتمان چیست؟ هر گفتمان چه چیزی را نفی می کند و چه وضع مطلوب و آرمانی ای 

را پیشنهاد می کند؟

- هر گفتمان چه سوژه هایی را معرفی و خلق می کند؟

- با توجه به منطق هم ارزی و تمایز هر سوژه دارای چه هویتی است و چگونه تعریف می شود )مثبت 

یا منفی(؟

- موقعیت های سوژه ای هر گفتمان کدامند؟

معیارهای ارزیابی کیفیت: در این مقاله جهت بالا بردن میزان اعتبار و روایی یافته های تحقیق سعی 

شده است نمونه های مناسبی انتخاب شوند، از روش تلفیق آن گونه که وداک)2001( می گوید استفاده 

شود، نمونه ها بر اساس نظریه و نظر متخصصین انتخاب شوند، در روش شناسی و تحقیق انسجام وجود 

داشته باشد، مراحل مختلف تحقیق به خوبی روشن شوند، از منابع مختلف استفاده گردد و حتی الامکان 

تحقیق جامع و شفاف باشد و نویسنده سعی خواهد نمود تا حد ممکن در تحقیق و متون درگیر شود و آن ها 

را با توجه به تکنیک های مختلف معنا کاوانه فهم و تحلیل کند و همه ی جنبه های مرتبط با سؤال را مد نظر 

قرار دهد )جاگر2001: 52- 51؛ سیلورمن1993: 56؛ می یر2001: 29؛ یورگنسن و فیلیپس 2002: 

173- 171؛ ادیب حاج باقری و همکاران1385(.

یافته ها
د- گفتمان سوسیالیسم اسلامی: یکی از گفتمان های رایج در این عصر گفتمان "سوسیالیسم  اسلامی" 

است. این گفتمان تا میزانی حاصل ناکارآمدی گفتمان سوسیالیسم و سایر گفتمان های موجود در نظم 

گفتمان است. این گفتمان سعی داشت تا بر تن گفتمان سوسیالیسم، لباسی اسلامی بپوشاند. این گفتمان، 

درواقع گفتمانی بینامتنی و بیناگفتمانی است که بر متون سوسیالیستی قبل ازخود دارد و سعی دارد ترکیبی 

بین گفتمان های سوسیالیستی و اسلامی ایجاد نماید. این گفتمان مدعی است که حکومت اید ه آل و 

با سوسیالیسم هیچ  اسلام  که  نشان دهد  دارد  و سعی  ایران سوسیالیسم است  برای جامعه ی  مطلوب 

مخالفتی ندارد و به عبارت دیگر سوسیالیسم، مورد تأیید اسلام و حکومت مطلوب اسلام و به عبارت 

دیگر همان جامعه ی توحیدی مورد نظر اسلام است.

این گفتمان با شکل گیری سازمان مجاهدین خلق بازنمایی می شود. این سازمان، به شدت، تحت تاثیر 

مارکسیسم- لنینیسم قرار داشته و به دلیل آشنا شدن با تجربه برخی از انقلاب های کمونیستی بیش از پیش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            14 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

57

فصلنامه علمی - پژوهشی

با اندیشه های چپ آشنا شد و به مطالعه ی آثار کمونیستی پرداخت. دغدغه ی اصلی مجاهدین این بود تا 

جاذبه های فکری مارکسیسم را به نوعی در اسلام و تفکرات اسلامی جستجو کنند.

اعضای سازمان به شدت متأثر از بازرگان بودند اما یک قدم از بازرگان جلوتر گذاشتند. آنان علمی 

بودن مارکسیسم را تحت عنوان "علم مبارزه" آن هم برای تحلیل طبقات اجتماعی و رویارویی آنان و 

پیروزی طبقه ی کارگر پذیرفتند چرا که به دنبال مبارزه ی قهرآمیز بودند و علم این مبارزه را در نهضت  آزادی 

 
ً
نمی یافتند. پذیرش دیدگاه های مارکسیسم درباره ی طبقات جامعه و مناسبات آنان با مسأله ی  تولید و اساساً

نظریه ی ماتریالیسم تاریخی، مهم ترین اصل در تحلیل روند حرکت جامعه توسط مجاهدین خلق بود.

بنا به نوشته ی خود سازمان، پس از قرآن و نهج البلاغه، آموزش های دینی، بر محور كتاب راه طی 

شده مهندس مهدی بازرگان بود كه مورد بحث و بررسی قرار می گرفت. اساس این كتاب آن بود كه راه 

انبیاء و راه بشر یكی است. بنابر این راه ماركس و لنین هم مانند راه انبیاء است. توسط مجاهدین، یافته  های 

جدید از دل كتاب های ماركسیستی و مادی در می آمد، اما لاجرم می بایست رنگ مذهبی پیدا میكرد. 

حسین روحانی، عنصر فعال و ایدئولوژیك سازمان، فهرست كتاب هایی كه در جلسات مطالعه می شد، 

چنین آورده است: راه طی شده، خدا در اجتماع، عشق و پرستش، مسأله ی وحی، اسلام مبارزه و مولد 

)همه از مهدی بازرگان( جهاد و شهادت و تفسیر پرتوی از قرآن )آیت الله طالقانی(، خلقت انسان و قرآن 

و تكامل )یدالله سحابی( آیا انسان زاده ی میمون است )محمود بهزاد(، انسان و كهكشان ها )جان ففر( 

منشأ تكامل و حیات )اپارین(، علم به كجا می رود )ماكس پلانك(، چهار مقاله ی فلسفی )استالین(، 

دوزخیان روی زمین، مبارزات مردم الجزایر، سرگذشت ویتنام، تاریخ مشروطه ی ایران )كسروی(، چه 

باید كرد )لنین(، و تألیفات متعدد مائو از قبیل: علیه لیبرالیسم، اصلاح سبك كار حزبی، آموزش خود را 

از نو بسازیم و كتاب هایی مانند: چگونه می توان یك كمونیست خوب بود از شائوچی. كتاب دیگری كه 

بویژه در ادامه ی تحلیل های طبقاتی- ماركسیستی مطالعه می شد، و به نظر میثمی در تحول درونی سازمان 

در فاصله 52 تا 54 مؤثر بود، كتاب سیر تحولات اجتماعی بود كه ادوار پنجگانه ی تاریخ را براساس 

دیدگاه ماتریالیسم تاریخی تشریح كرده بود. این كتاب، متن آموزشی در درون سازمان بود... پس از انجام 

كارهای مطالعاتی، تدوین ایدئولوژی در سازمان آغاز شد )جعفریان 1383: 388-9(.

  سازمان جهت مشخص نمودن مواضع خود یک تیمی را تحت عنوان ایدئولوژی شکل داد. این تیم با 

الهام از تعالیم مارکسیستی و کتبی که در بالا ذکر آن ها رفت، چندین کتاب جهت معرفی گفتمان سازمان 

منتشر نمود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            15 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


58

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

همان طور که گفته شد، به دلیل اختلافات درونی سازمان در اوایل دهه ی 50 دچار انشعاب می شود 

انشعاب در  از  یا راستین و مجاهدین مارکسیست شکل می گیرند. پس  و دو گروه مجاهدین مسلمان 

مجاهدین در اوایل دهه  ی 50 و شکل گیری مجاهدین مارکسیست و اعلام تغییر مواضع ایدئولوژی و روی 

آوردن آن ها به مارکسیست، مجاهدین راستین در سال 1354- تحت عنوان سازمان دانشجویان مسلمان 

ایرانی در آمریكا- جزوه ای تحت عنوان گامی فراتر در افشای منافقین منتشر كرده و ماهیت منافقانه ی 

مجاهدین مارکسیست را شرح دادند و از ماهیت اسلامی سازمان دفاع نمودند )جعفریان 1383: 27- 

.)23

با توجه به آن چه در بالا آمد و با عنایت که به این که بخش اعظم فهم مجاهدین خلق از اسلام و 

مارکسیست در کتاب های منتشره ی تیم ایدئولو زی ارایه شده  است. می توان عناصر مورد نظر این گفتمان 

را از متون زیر استخراج نمود:

1- کتاب شناخت: اولین کتاب تیم ایدئولوژِِی "شناخت" نام داشت كه دیدگاه های ارایه شده در كتاب، 

به گونه ای آشكار تفاوتی با دیدگاه های ماركسیستی نداشت. این كتاب پس از مطالعات جمعی توسط حسین 

روحانی، تألیف و زیر نظر حنیف نژاد نوشته شده و در سازمان به "شناخت محمدآقا" شهرت داشت.

در این کتاب به بحث درباره ی اهمیت و ضرورت شناخت صحیح، ملاک های تشخیص شناسایی 

علمی و صحیح از غلط، ارکان اصلی شناخت علمی، روش علمی، اصول شناسایی دینامیک، اصل تغییر 

و حرکت، تأثیر متقابل، تضاد و نتایج عملی آن ها در جامعه، انواع تضاد، راه حل های تضاد، گذر از تغییر 

کمی به کیفی، نفی در نفی، نتایج این اصول برای جامعه، مراحل شناخت و شناسایی و نتایج عملی آن 

پرداخته می شود.

میهن دوست-  علی  كار  تكامل-  كتاب  سازمان،  در  شده  تدوین  اثر  دومین  تکامل:  کتاب   -2

است. کتاب  تکامل چیزی جز خلاصه کتاب »حیات، طبیعت، منشأ و تکامل آن« از اپارین، تئوریسین 

مارکسیست نیست. این کتاب در شمار آثاری بود که بینش مارکسیستی در تدوین آن سخت مؤثر افتاده 

از مارکس و مائو هم  تا  بود. سازمان که تلاش می کرد  و »راه خدا«، و »راه تکامل« یكی دانسته شده 

یک موحد بسازد. به نظر سازمان، اگر راه خدا همان راه تکامل است، مارکس و مائو هم در راه خدا گام 

برمی دارند چون در راه تکامل بشر قدم می گذارند. 

این کتاب با آیه 3 تا 5 سوره ی الجاثیه شروع می شود. در این کتاب سعی می‌شود در قالب تئوری های 

علمی و به طور خاص نظریه های مارکسیستی، تکاملی و نظریه های داروین و سایر تکامل گرایان به مسایلی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            16 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

59

فصلنامه علمی - پژوهشی

از جمله این که: جهان چیست؟ جهان به چه سمتی حرکت می کند؟ چگونه حرکت می کند؟ حیات 

چیست؟ اختلاف موجود زنده و موجود غیر زنده در کجاست؟ آثار تکامل موجودات زنده چیست؟ انسان 

به چه سمتی می رود؟ فرق حیوانات و انسان چیست؟ خصوصیات ویژه ی انسان چیست؟ هدف انسان 

چیست؟ حق و باطل چیست؟ پرداخته شود.

3- کتاب راه انبیا، راه بشر: سومین متن تدوین شده در سازمان، كتاب راه انبیاء، راه بشر- كار محمد 

حنیف نژاد- است كه براساس تئوری های بازرگان در كتاب راه طی شده نوشته شد؛ با این افزوده كه لباس 

ماركسیستی یا به اصطلاح مجاهدین، لباس علمی بر آن پوشانده گردید. در این کتاب مجاهدین سعی 

 دارند مستندات و شواهدی از آیات قرآن، نهج البلاغه و احادیث برای تأیید قانون علیت و تکامل و حرکت 

جامعه به سمت سوسیالیسم بیاورند و بگویند که اسلام و انبیا همانند مارکسیسم سعی دارند که جامعه را 

به سوی کمال که همان سوسیالیسم و مبارزه ی با سرمایه داری است هدایت کنند. به عنوان نمونه در این 

کتاب آمده است:

»راه خدا یکی بیش نیست و تمام موجودات عالم خواهی نخواهی همان راه را طی می کنند و انسان 

گاهانه باید همین راه را طی کند و تمام انبیا جز دعوت بشر به آن یگانه راه مأموریت دیگری نداشته اند  هم آ

از این رو دین تمام انبیا دین اسلام بوده است. از دیدگاه قرآن راه حق همان راهی است که مبتنی بر تکامل 

است و باطل همان راه های مبتنی بر انحطاط ضدتکامل است و به همین دلیل است که حق را به طور قطع 

پیروز و باطل را شکست پذیر می دانند« )سازمان مجاهدین خلق ایران 1357ب: 62(.

4- کتاب گامی فراتر در افشای منافقین: این کتاب، کتابی است که در نفی مجاهدین مارکسیست 

در سال 1354 توسط مجاهدین مسلمان یا راستین نوشته می شود. مجاهدین مسلمان سعی دارد در این 

کتاب نشان دهند که هنوز سازمان مجاهدین خلق به اسلام وفادار است و مجاهدین مارکسیست، که 

 اعلام جدایی و بریدن از اسلام نموده اند، منافقینی هستند که از نام سازمان سوء استفاده می نمایند.
ً
رسماً

معانی  و  عناصر  کننده ی  منعکس  که  دیگر  کتاب های  از  یکی  زبان ساده:  به  اقتصاد  کتاب   -5

گفتمان "سوسیالیسم اسلامی" است کتاب "اقتصاد به زبان ساده" می باشد. در این کتاب به مسایلی از 

جمله تعریف اقتصاد، انواع اقتصاد، ابزار تولید، سرمایه، کار، تولید، عرضه و تقاضا، استعمار، استثمار، 

مالکیت عمومی و خصوصی، زیربنا و روبنا، انقلاب صنعتی، بحران های اقتصادی سرمایه داری، رقابت 

در سرمایه داری و اثرات آن، امپریالیسم، پول و تورم و راه های مقابل با تورم و برخی مفاهیم دیگر به زبانی 

ساده و عامیانه در قالب مارکسیسم پرداخته می شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            17 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


60

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

این کتاب در سال 47 توسط محمود عسگری زاده از اعضای برجسته ی سازمان تهیه و سپس در سال 

1450 تکمیل گردید. در مقدمه ی این کتاب آمده است: 

»هدف از تهیه ی چنین کتاب هایی آشنا ساختن افراد سازمان، به ویژه اعضای جدید به اصول اولیه ی 

علم اقتصاد، نقش اقتصاد در ادوار تاریخی حیات بشر، اهمیت زیربنایی آن، مفهوم استثمار و هدفی که 

علم اقتصاد می بایست در عصر حاضر دنبال کند بود« )عسکری زاده 1357: 9(. با توجه به مطالب گفته 

شده در روش شناسی و چارچوب نظری عناصر اصلی گفتمان این سازمان جهت مفصل بندی گفتمان 

خود بشرح زیر می باشند:

• این گفتمان به چه ابعادی از جهان معنا می دهد؟ این گفتمان به دلیل این که اعتقاد به مبارزه ی 

مسلحانه دارد و از مارکسیسم و اسلام بیشتر تفسیری مبارزه جویانه دارد، متون زیادی را تولید نمی کند و 

به جای گفتار بیشتر دست به عمل می زند ولی براساس همین متون اندک تولید شده، می توان گفت که 

این گفتمان هر چند نیم نگاهی به آخرت  دارد ولی بیشتر سعی دارد به ابعاد جهان دنیوی بپردازد و براساس 

دیدگاه و اصول مارکسیسم به این ابعاد معنا ببخشد و سپس این معانی را مستند به شواهدی از قرآن و 

نهج البلاغه و اسلام سازد و آن ها را به رنگ و لعاب اسلامی مزین نماید. به عنوان نمونه سازمان در کتاب 

"تکامل" با نگاهی ماتریالیستی و مارکسیستی در تعریف جهان می نویسد:

 در حال تکوین و تبدیل هستند... بدین ترتیب 
ً
»... جهان مجموعه ی بی نهایت پدیده  است که دایماً

 در حال 
ً
جهان عبارتست از ماده ی در حال تغییر و حرکت. طبیعت یک واقعیت عینی است که دایماً

تحول می باشد.گوناگونی پدیده های موجود در جهان صورت های مختلف حرکت ماده است« )سازمان 

مجاهدین خلق 1357 الف،: 9(.

این سازمان همچنین با برداشتی مارکسیستی، جهان و انسان را براساس قانون علیت و با اعتقاد به 

جبر، رو به تکامل می داند ولی در عین حال به ناتوانی علم و لزوم کمک از اسلام اذعان دارد. در خصوص 

ناتوانی علم در شناخت مبنای اصلی تغییرات و ... بیان می کند: 

»علم نمی تواند مبنای اصلی تغییرات و تحولات عظیم ماده را در جهت تکاملی اش بیان نماید و باز 

نمی تواند علت و مکانیسم سازمان یافته و شکل پذیری ماده را در این جریان نشان دهد.... جریان عظیم 

تحول و تکامل ماده..... به پیش می رود و همه چیز را پشت سر می گذارد ) همان: 33(.

این سازمان علی رغم این که ایراداتی را به مارکسیست وارد می داند آشکارا اعلام می دارد که چون ما این 

دیدگاه را سودمند یافتیم به آن روی آورده ایم. این سازمان در کتاب "گامی فراتر در افشای منافقین" می نویسد:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            18 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

61

فصلنامه علمی - پژوهشی

»اگر سازمان ما به مارکسیسم رو آورد و آن را جزء مطالعات و آموزش های ایدئولوژیکی خود قرار داد. 

گاهی صورت گرفت که بنیاد فلسفی مارکسیسم )یعنی ماتریالیسم( دارای ایرادات اصولی  این کار با این آ

فلسفی است و از یک پیش داوری خود- محورانه مایه می گیرد و پذیرش این اصل فلسفی هیچ ربطی 

به ایدئولوژی و منافع اساسی درازمدت پرولتاریا ندارد. در عین حال سازمان ما به درستی دریافت که 

تئوری های علمی مارکسیسم به خصوص در رابطه  ی با تفسیر تاریخ و کشف قانون مندی های آن و تحلیل 

طبقات و روابط زیربنا- روبنا و پدیده ی استثمار و ... عناصر زیادی از حقیقت را دربردارد که آشنایی با 

آن برای شناخت و تحلیل درست پدیده ها و به خصوص در جریان یک تحول انقلابی ضرورت دارد. در 

واقع این دینامیزم ایدئولوژی سازمان ما و قابلیت تحول و تکامل پذیری ان بود که با واقع گرایی خاص با 

مارکسیسم برخورد نمود... سازمان و ایدئولوژی آن باید به مثابه ی یک واحد ارگانیک، در برخورد با سایر 

ایدئولوژی ها از قانون عام تغذیه ی موجودات زنده پیروی می کرد. به موجب این قانون، برای جلوگیری از 

هرگونه پیوند غیرطبیعی و اتخاذ ایدئولوژی التقاطی، سازمان می بایستی در فعل و انفعال متقابل با سایر 

ایدئولوژی ها عناصر مفید و مورد نیاز خود را از این ایدئولوژی ها گرفته و آن‌ها را ابتدا تجزیه و سپس به 

مصرف تغذیه خود رسانده و در درون خود جذب و هضم کند...« )سازمان مجاهدین خلق ایران 1354: 

.)88-89

همان گونه که گفته شد، این گفتمان متون زیادی را تولید نمی نماید ولی با مرور همین متون اندک 

می توان دریافت که هر چهار بعد جامعه همان معنایی را در نزد این گفتمان دارند که در گفتمان سوسیالیسم 

و نظریه ی مارکسیسم موجود است اما با رنگ و لعابی اسلامی. به طور خلاصه ابعاد چهارگانه ی جامعه 

در نزد این گفتمان دارای معانی زیر هستند:

به سوی  رو  که  اجتماعی  تحولات  و  است  اساس  و  اصل  اقتصاد  گفتمان،  این  براساس  اقتصاد: 

تکامل دارند، دارای منشأ اقتصادی می باشند. در حالی که براساس اصول مارکسیسم به اقتصاد اهمیت 

اصلی ای  متن  می گردد.  اسلامی  احادیث  و  قرآنی  آیات  به  مزین  اهمیت،  این  می شود  داده‌  زیربنایی 

که اقتصاد را در نزد این گفتمان معنا می نماید کتاب "اقتصاد به زبان ساده" تألیف عسگری زاده است. 

عسگری زاده در این کتاب، اقتصاد را با بینشی مارکسیستی به گونه ی زیر تشریح می نماید:

»به آن مسائلی که شامل ابزار تولید و مالکیت می گردد در اصطلاح اقتصاد می گویند زیربنا و سایر 

مسائل از قبیل دزدی، احترام گذاردن، فقر، گرینگی، فحشا، عادات و رسوم، قانونی و مسایلی از این قبیل 

را فرهنگ اجتماعی یا روبنا می گویند.« )عسگری زاده 1357: 85- 84(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            19 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


62

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

سیاست: سیاست در این گفتمان همانند گفتمان سوسیالیسم به عنوان روبنا و ماحصل روابط  تولید 

و زیربنای اقتصادی قلمداد می شود. این گفتمان نظام سیاسی حاکم بر هر عصری را مطابق با زیربنای 

 عسگری زاده در " کتاب اقتصاد به زبان ساده" به نظام های سیاسی و سیاست 
ً
اقتصادی آن می داند. مثلاً

با تعالیم مارکسیسم(  معنایی اقتصادی می دهد و آن ها را براساس زیربنا و نظام اقتصادی شان )مطابق 

تقسیم بندی می کند و سپس همه را نفی می نماید. او در این خصوص می نویسد:

»سیستم های )سیاسی( مختلفی در جهان وجود دارند که نتایج کار بشر را غارت کرده و انسان را 

در فقر و تنگدستی نگاه می دارند و در اصطلاح افراد بشر را استثمار می کنند. برده داری، فئودالیسم و 

سرمایه داری از آن جمله اند. سرمایه داری که سیستم حاکم در اکثر کشورهای جهان امروزی است از طریق 

تصاحب ابزار تولید به تولید مسلط بوده و خلق های جهان را به اسارت خود درآورده  است. کارگرانی که 

تولیدکننده هستند از تولید محروم هستند و در عوض سرمایه داران مالک ابزار تولید، تمام تولید را تصاحب 

کرده و فقط مقداری از آن را به کارگران داده و بقیه را بنام سود )ارزش اضافی( به جیب خود می ریزند. 

همین مسئله در جهان باعث شده که عده ای ثروتمند شوند و عده ای دیگر فقیر، گرسنه، بی خانمان و 

بی فرهنگ و ... در بیغوله ها زندگی کنند...« )همان: 207- 206(.

فرهنگ و اجتماع: براساس تعالیم مارکسیسم جامعه و فرهنگ روبنا هستند و جامعه حاصلِِ تضاد 

می باشد و در حال تغییر و تحول دایمیِِ ناشی از نفی در نفی براساس زیر بنای اقصادی است. به عنوان 

نمونه در خصوص این که جامعه حاصل تضاد و نفی در نفی می باشد و این که جامعه دایم در حال تغییر 

است این سازمان در کتاب "شناخت" می نویسد:

»... همه ی پدیده ها در حال حرکت و تغییر می باشند و... تغییر تمام پدیده ها به هم ارتباط دارد و در 

واقع پیشرفت جریانات همبستگی کامل به هم دارند. حال می خواهیم ببینیم علت اصلی تغییر حرکت 

پدیده ها چیست؟ و چرا پدیده ها در حال رشد مداوم هستند؟ و همچنین علت وابستگی کلیه ی تغییرات به 

هم چیست؟..... تضاد به مثابه ی یکی از علل تغییر پدیده ها از نقطه ی مذهبی، صحیح تر از نظر دینامیک 

علت اصلی تغییر پدیده ها در درون آن ها نهفته است و آن عبارتست از وجود دو وجه متضاد و یا دو وجه 

متناقض، در ذات اشیا و پدیده ها« )مجاهدین خلق1351: 38(.

باز در همین خصوص سازمان در این کتاب می نویسد:

»گفتیم جهان در حال تغییر است: تغییرات هماهنگ انجام می گیرند. علت تغیییرات در درون پدیده ها 

نهفته است )تضاد در جنبه های متضاد آن( نحوه  ی تغییر، گذر از مراحل کمی و تدریجی به مرحله ی کیفی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            20 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

63

فصلنامه علمی - پژوهشی

است... توالی و استمرار این تغییرات کمی و کیفی در قالب عمل نفی در نفی پدیده ها ظاهر می شود...« 

)همان: 70(.

دال  است.  مارکسیسم  گفتمان  این  کانتونی  نقطه ی  چیست؟  گفتمان  این  کانونی  نقاط  یا  نقطه   •

مارکسیسم به کرات در این گفتمان تکرار شده است و سایر دال ها معنای خود را از این دال می گیرند و 

همان گونه که در مبحث معنایی که این گفتمان به ابعاد جهان می دهد به نوشته ای از این سازمان اشاره 

گردید خود سازمان به صراحت اعلام می کند که معنای دال های خود را از مارکسیسم می گیرد و سپس 

تلاش دارد مستندسازی کند که این معنا تفاوتی با اسلام ندارد.

• دال برتر این گفتمان چیست؟ در این گفتمان مردم و افراد و جامعه هم زمان می توان دارای دو هویتِِ 

مارکسیست و مسلمان باشند چرا که اسلام و مارکسیسم با هم در مسیر تکامل جامعه حرکت می کنند و 

یک مسلمان واقعی همان مارکسیست واقعی است. به عنوان نمونه در این خصوص در متنی از متون این 

گفتمان آمده  است:

 ضدامپریالیست نباشد، 
ً
»... در چهارچوب مکتب ما نمی شود کسی مسلمان و موحد باشد ولی عمیقاً

نمی شود از اسلام و توحید دم زد ولی به سمت تأمین حاکمیت کارگر و دهقان و امحاء طبقات حرکت 

نکرد، نمی شود صحبت از یک نظام اجتماعی تحت عنوان اسلام کرد ولی حقوق ملیت ها را نداد، به 

حاکمیت مردم احترام نگذاشت یا زن را درجه ی دوم تلقی کرد، آزادی کامل احزاب و مطبوعات را سلب 

با روابط و سیستم  ارتش  نشان دهیم که در اسلام  توانمان  و  امکان  توانستیم در حدود  ما   .... و  نمود 

امریکایی نداریم..... وفکر می کنیم در همان حد توانایی مان توانستیم چنین خط فاصلی را میان اسلام 

اصیل و اسلام بی محتوای سرمایه داری کوچک رسم نمایی« )سازمان مجاهدین خلق 1358: 12(.

• دال )دال های( تهی این گفتمان چیست؟ دال های تهی در این گفتمان عبارتند از: عدالت و برابری، 

استقلال، پیشرفت و آزادی. این گفتمان در راستای نبود آزادی و استقلال و برابری در متون خود از استثمار، 

استبداد و امپریالیسم به کرات شکوه و گلایه دارد و خواهان استقلال، آزادی، برابری و پیشرفت است. به 

عنوان نمونه در متنی از سازمان، در عین حال که بخشی از اسطوره ی خود را مطرح می کند، آمده است:

»جنبش خروشان خلق به پیش می رود و اینک در چشم انداز تاریخی ما، نظمی نوین نمایان شده است: 

جامعه ای که در آن از ظلم و بهره کشی خبری نخواهد بود، نظام توحیدی که به دست طبقات رنجبر خلق، 

به دست مستضعفان زمان، به دست کارگران و دهقانان و سایر زحمت کشان و ستمدیدگان بنا خواهد شد 

و در این میان ایدئولوژی اسلامی انقلابی ما علاوه بر تجارب تاریخی در سال  های گذشته نیز و در میدان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            21 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


64

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

عمل به وضوح نشان داده  است که چگونه توانسته در مبارزه بر ضد ارتجاع و امپریالیسم و استثمار به سلاح 

برنده ای در دست توده های مردم تبدیل شود... « )سازمان مجاهدین خلق1358: 19(.

• دقایق این گفتمان چیستند و چگونه در اطرف نقطه ی  کانونی یا دال  تهی مفصل بندی  می شوند؟ 

سوسیالیسم،  طبقه،  وحی،  اختیار،  استثمار،  استعمار،  تشیع،  جهاد،  ارتجاع،  جهانی،  امپریالیسم 

فئودالیسم، سرمایه داری، برده داری، نبوت، امامت، اسلام، حکومت و سوسیالیسم.

• براساس منطق تمایز در این گفتمان چه خرده گفتمان هایی یافت می شود؟ این گفتمان خود یکی از 

خرده گفتمان های سوسیالیسم است و دارای هیچ خرده گفتمانی در درون خود نیست.

• اسطوره ی این گفتمان چیست؟ این گفتمان چه چیزی را نفی می کند و چه وضع مطلوب و ایده آلی 

عامل  و  ارتجاع  عنوان  را تحت  استبداد سلطنتی  گفتمان  به صراحت  گفتمان  این  پیشنهاد می کند؟  را 

امپریالیسم و نظام سرمایه داری نفی می کند و سوسیالیسم را به عنوان اسطوره و حکومت مطلوب که مورد 

پذیرش اسلام نیز می باشد مطرح می کند. این گفتمان با توجه به این که گفتمان سلطنت استبدادی را 

دست نشانده ی امپریالیسم می داند در نفی آن و معرفی اسطوره ی  خود بیان می کند:

»امپریالیسم و دست نشاندگانش در کشورهای مختلف همچون خورشیدی می مانند که در ظلمت 

افق فرو می رود حال آن که سوسیالیسم و جنبش های انقلابی ملی که از پشتیبانی آن برخوردارند چون 

خورشید صبح گاهی از افق مشرق سر بیرون می کشند« )سازمان مجاهدین خلق 1357ب: 48-49(.

باز همچنین این گفتمان در نفی سلطنت استبدادی، ارتجاع و لیبرالیسم اعلام می دارد:

 »موضع گیری های سیاسی سازمان در گذشته به طور کلی در دو مؤلفه با یک مبدأ واحد ضدامپریالیستی 

خلاصه می شده اند:1- مؤلفه ی ضد ارتجاعی حول دموکراسی خواهی انقلابی )دموکراسی خلقی(.2- 

مؤلفه ی ضد کمپرادوری حول ضدیت با امپریالیسم و لیبرالیسم وابسته گرا. ارتجاع نیز طی این مدت، 

ضدیت  ارتجاع،  ممیزه ی  بارزترین   
ً
اصولاً می دید.  انقلابی  نیروهای  را  خود  دشمن  بزرگترین  همواره 

تا پشتوانه ی مردمی آن ها را خنثی و عقیم سازد... « )سازمان  انقلابی و ترقی خواه است..  نیروهای  با 

مجاهدین خلق ایران 1358: 11- 10(.

یکی دیگر از گفتمان هایی که توسط این گفتمان نفی می شود گفتمان سلطنت اسلامی است. در 

خصوص نفی این گفتمان در متنی از گفتمان سوسیالیسم اسلامی آمده است:

»گذشته از همه ی این ها ما در موضع گیری ها ی مان، یک هدف بسیار بسیار مهم دیگری را نیز دنبال 

می کرده ایم. این هدف همان انجام رسالت مکتبی احیای اسلام راستین و عاری از زنگار قرون و اعصار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            22 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

65

فصلنامه علمی - پژوهشی

بود. در یک کلام ما می خواستیم علی رغم تمام برداشت ها و عملکردها و شیوه های ارتجاعی که به نام 

اسلام در آشفته بازار کنونی عرضه می شود و علی رغم همه ی تفکرات شرک آلودی که اسلام را از محتوای 

واقعی خود تهی می کرد و آن را به لوث فرهنگ خرده سرمایه داری و فئودالی آلوده  است، یک شعله ی 

هرچند ضعیف و کوچک از اسلام راستین و انقلابی را روشن نگاه داریم« )سازمان مجاهدین خلق ایران 

.)11 :1358

باز در متنی دیگر از متون این گفتمان، در خصوص اسطوره ی مورد نظر آن آمده  است:

 ایجاد جامعه ای است که در آن استثمار محو شده باشد و در واقع جامعه ای 
ً
»هدف مارکسیسم هم فعلاً

است که در آن طبقات از بین رفته است. اما مرحله ی بعد از آن به درستی معلوم نیست و البته حق هم 

چنین است زیر بشر با دانش کنونی خود بیشتر از این نمی تواند چیزی بداند« )سازمان مجاهدین خلق 

1357 الف: 97(.

• این گفتمان چه سوژه هایی را معرفی و خلق می کند؟ مهم ترین سوژه هایی که این گفتمان معرفی 

می کند عبارتند از: کارگر، دهقان، امپریالیست، فئودال، سرمایه دار، روحانی سیاسی و مبارز، روحانی  

غیرسیاسی، مستضعف، خلق و توده، زحمتکش، ارتجاع، استثمار، مجاهد و رزمنده، شهید، پیامبر، 

پیشه ور، دانشجو، امام، شاه، مارکس و لنین.

• با توجه به منطق هم ارزی و تمایز هر سوژه دارای چه هویتی )مثبت منفی( است یا چگونه بازنمایی 

می شود )مثبت یا منفی(؟  

مهم ترین سوژه های مثبت این گفتمان عبارتند از: کارگر، دهقان، روحانی سیاسی و مبارز، مستضعف، 

خلق و توده، زحمتکش، مجاهد و رزمنده، شهید، پیامبر، پیشه ور، دانشجو، امام، مارکس و لنین.

روحانی  سرمایه دار،  فئودال،  امپریالیست،  از:  عبارتند  گفتمان  این  منفی  سوژه های  مهم ترین 

غیرسیاسی، ارتجاع، استثمار و شاه.

• موقعیت های سوژه ای این گفتمان چیستند؟ نبوت، امامت، رهبری حزب، حزب، توده و مردم.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            23 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


66

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

بحث و نتیجه گیری 
گفتمان سوسیالیسم اسلامی، همان طور که در زمینه سازمان مجاهدین خلق  بیان شده است، نمایانگر 

یک ترکیب پیچیده بین متنی و بین گفتمانی است که تلاش می کند اصول سوسیالیسم مارکسیستی را با 

و  ناکارآمدی ها  به  واکنشی  عنوان  به  این گفتمان  ایدئولوژیک اسلامی هماهنگ سازد.  چارچوب های 

محدودیت های سوسیالیسم کلاسیک و سایر گفتمان های غالب در نظم اجتماعی-سیاسی آن زمان ظهور 

یافته و در پی آن است که ایده های سوسیالیستی را از دریچه اسلام به تصرف درآورد. تلاش مجاهدین 

خلق برای پیوند ماتریالیسم مارکسیستی با الهیات اسلامی، نوعی ترکیب ایدئولوژیک را نشان می دهد 

که ایده آل سوسیالیستی را با چشم انداز نهایی جامعه اسلامی – یک »جامعه توحیدی« بر اساس اصول 

عدالت و برابری الهی – منطبق می داند.

سفر فکری این سازمان، که به شدت تحت تأثیر مارکسیسم-لنینیسم و عمل انقلابی است، به ویژه 

در ادبیات ایدئولوژیک آن دیده می شود؛ ادبیاتی که به طور گسترده نظریه های مارکسیستی مانند مبارزه 

طبقاتی، ماتریالیسم تاریخی و نقد اقتصادی را در بر می گیرد و در عین حال تلاش می کند آن ها را در 

سنت های متنی اسلامی همچون قرآن و نهج البلاغه ریشه دار سازد. این ترکیب، یک مانور استراتژیک 

ایدئولوژیک را نشان می دهد که هدف آن مشروعیت بخشی به مفاهیم مارکسیستی در چارچوب اسلامی 

است و بدین ترتیب گفتمانی دیالکتیکی ایجاد می کند که به هر دو بعد مادی و معنوی جامعه می پردازد.

کید مجاهدین بر تفسیر مبارزانه هر دو سوسیالیسم و اسلام است که مبارزه مسلحانه  از نکات مهم، تأ

کید بر عمل )پراکسیس( بیش از نظریه، تا  را به عنوان روشی برای تحول اجتماعی ارجح می داند. این تأ

حدی توضیح می دهد که چرا تولید متون گسترده در این گفتمان محدود است و بیشتر انتقال دانش از 

با این حال، متون موجود  طریق جلسات آموزشی و تمرینات ایدئولوژیک سازمانی صورت می گیرد. 

نشان دهنده تلاش مداوم برای چارچوب بندی ساختارهای اقتصادی، قدرت سیاسی، پدیده های فرهنگی 

و روابط اجتماعی از منظر تحلیل مارکسیستی، همراه با اصطلاحات اسلامی و توجیهات اخلاقی است.

شناخت سازمان از محدودیت های فلسفی مارکسیسم – به ویژه ماتریالیسم آن – و نقش مکمل اسلام 

در پرداختن به سوالات متافیزیکی، انعطاف پذیری و عمل گرایی ایدئولوژیک را نشان می دهد. با قرار دادن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            24 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

67

فصلنامه علمی - پژوهشی

مارکسیسم به عنوان ابزاری علمی مفید نه یک دکترین مطلق، مجاهدین گفتمانی تطبیقی ارائه می دهند که 

توانایی نقد درونی و تحول دارد، که از ویژگی های سیستم های ایدئولوژیک پویا است.

روابط  و  فرهنگ  سیاست،  اقتصاد،   – جامعه  اصلی  بعد  چهار  مجاهدین  گفتمان  این،  بر  علاوه 

 از طریق چارچوب مارکسیستی نشان می دهد، و اسلام را به عنوان یک پایه اخلاقی و 
ً
اجتماعی – را عمدتاً

 اقتصاد به عنوان زیربنا، نظام های سیاسی به عنوان روبنا و تضادهای 
ً
مشروعیت بخش به کار می برد. مثلاً

اجتماعی به عنوان موتور تغییرات تاریخی مطرح می شوند که همگی برگرفته از نظریه مارکس اما آمیخته 

با مشروعیت دینی هستند.

از اهمیت ویژه ای برخوردار است که این گفتمان، سازگاری هویت های اسلامی و مارکسیستی را 

مطرح می کند و بیان می دارد که یک مسلمان واقعی به طور ذاتی با اهداف انقلابی سوسیالیستی همسو 

است. این ترکیب به چالش کشیدن دوقطبی های بین دین و ایدئولوژی چپ می پردازد و تلاش می کند هر 

دو را در زمینه واقعیت های اجتماعی-سیاسی ایران بازتعریف کند. اما مفاهیم کلیدی رهایی بخش مانند 

عدالت، برابری، استقلال و آزادی – هرچند در ظاهر برجسته اند – در عمل ایدئولوژیک کم توسعه یافته یا به 

اصطلاح »دال های تهی« هستند که نشان دهنده تنش ها و تناقض های درون گفتمان میان آرمان های ایده آل 

و بیانات عملی است.

مهمترین دقایق این گفتمان امپریالیسم جهانی، ارتجاع، جهاد، تشیع، استعمار، استثمار، اختیار، 

و  حکومت  اسلام،  امامت،  نبوت،  برده داری،  سرمایه داری،  فئودالیسم،  سوسیالیسم،  طبقه،  وحی، 

سوسیالیسم می باشند که بشدت نشان دهنده بینامتنیت و بیناگفتمانیت آن می باشند.

این گفتمان به صراحت گفتمان سلطنتی را تحت عنوان ارتجاع و عامل امپریالیسم و نظام سرمایه داری 

نفی می کند و سوسیالیسم را به عنوان اسطوره و حکومت مطلوب که مورد پذیرش اسلام نیز می باشد 

مطرح می کند. مهم ترین سوژه های مثبت این گفتمان عبارتند از: کارگر، دهقان، روحانی سیاسی و مبارز، 

مستضعف، خلق و توده، زحمتکش، مجاهد و رزمنده، شهید، پیامبر، پیشه ور، دانشجو، امام، مارکس 

روحانی  سرمایه دار،  فئودال،  امپریالیست،  از:  عبارتند  گفتمان  این  منفی  سوژه های  مهم ترین  لنین.  و 

غیرسیاسی، ارتجاع، استثمار و شاه..موقعیت های سوژه ای این گفتمان  عبارتند از نبوت، امامت، رهبری 

حزب، حزب، توده و مردم. این عناصر هم بینامتنی بودن و بیاگفتمانی بودن این گفتمان دلالت دارند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            25 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


68

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

شکاف درونی مجاهدین خلق به دو گروه »مجاهدین مسلمان واقعی« و »مجاهدین مارکسیست« 

نمونه ای دیگر از شکنندگی و چالش های ذاتی سوسیالیسم اسلامی به عنوان یک گفتمان ترکیبی است. 

این موضوع دشواری های حفظ انسجام ایدئولوژیک هنگام ترکیب اپیستمولوژی ها و آنتولوژی های بنیادین 

متفاوت را آشکار می کند، به ویژه در زمینه ای که با مبارزات سیاسی شدید و فراکسیون بندی سازمانی همراه 

است.

گفتمان سوسیالیسم اسلامی که توسط سازمان مجاهدین خلق شکل گرفته است، نمونه بارزی از 

ترکیب ایدئولوژیک در ایران پس از انقلاب است که تلاش می کند نظریه انقلابی مارکسیستی را با اصول 

الهیات اسلامی آشتی دهد. این گفتمان نمونه ای است از نحوه انطباق و تصاحب سنت های ایدئولوژیک 

رقیب توسط جنبش های سیاسی برای ایجاد چارچوب های نوین که با زمینه های فرهنگی و مذهبی محلی 

همخوانی دارد. با وجود پذیرش گزینشی تحلیل مارکسیستی و تعهد به تحول سوسیالیستی، این گفتمان 

 در ارزش های اخلاقی اسلامی ریشه دارد و بدین ترتیب سوسیالیسم را به گونه ای بازسازی می کند 
ً
عمیقاً

که برای مخاطب اسلامی قابل فهم باشد.

اگرچه گفتمان توانسته ترکیبی ارائه دهد که امکان هویت های دوگانه مارکسیستی و مسلمان را فراهم 

می کند، همزمان تناقضات ذاتی – به ویژه در مفهوم سازی ارزش های سیاسی بنیادی مانند آزادی و عدالت – 

را نشان می دهد. این تنش ها همراه با شکاف های سازمانی درونی، چالش های حفظ انسجام ایدئولوژیک 

سوسیالیسم اسلامی را در مواجهه با الزامات عملی سیاسی، ارتدوکسی دینی و شور انقلابی برجسته 

می سازد.

در نهایت، گفتمان سوسیالیسم اسلامی مجاهدین خلق یک مطالعه موردی حیاتی در دینامیک های 

ترکیب ایدئولوژیک ارائه می دهد که نشان می دهد چگونه جنبش های انقلابی میراث های فکری متنوع 

تولید گفتمان هایی که هم مدرن، هم سنتی، هم ماتریالیستی و هم معنوی هستند، هدایت و  برای  را 

مذاکره می کنند. این گفتمان نه تنها به درک ما از اسلام سیاسی در ایران کمک می کند، بلکه به بحث های 

نظری گسترده تر درباره تلاقی های دین، ایدئولوژی و سیاست انقلابی در کشورهای جهان سوم نیز یاری 

می رساند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            26 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

69

فصلنامه علمی - پژوهشی

فهرست منابع
فارسی

1.  آبراهامیان، یرواند، ایران بین دو انقلاب )درآمدی بر جامعه شناسی سیاسی معاصر(، ترجمه ی احمدگل محمدی، تهران، 

نشر نی، 1378.

2. ادیب حاج باقری، محسن و همکاران. روش هاي تحقيق کيفي، تهران، نشر بشري، ۱۳۸۵.

3. بیل، جک آ. )۱۳۷۵(. عقاب و شیر: تراژدی روابط آمریکا و ایران. انتشارات ییل.

4. جعفریان، رسول. جریان های و سازمان های مذهبی-سیاسی در ایران، تهران، انتشارات مرکز اسناد انقلاب اسلامی، 

.۱۳۸۳

5. خسروخاور، فریدون. )۱۳۷۲(. انقلاب اسلامی در ایران: تحلیل جامعه شناختی. دانشگاه مینه سوتا.

6. کدی، نیکلاس ر. )۱۳۸۲(. ایران مدرن: ریشه ها و نتایج انقلاب. انتشارات ییل.

کسفورد. 7. قیصری، احمد و نصر، ولید. )۱۳۸۵(. دموکراسی در ایران: تاریخ و جستجوی آزادی. انتشارات آ

8. سازمان مجاهدین خلق ایران)1351(، شناخت، تهران، سازمان مجاهدین خلق.

9. سازمان مجاهدین خلق ایران)1357الف (، تکامل، تهران، سازمان مجاهدین خلق.

سازمان مجاهدین خلق ایران) 1357 ب(، راه انبیا و راه بشر، ناشر، تهران، صادق. 	.10

سازمان مجاهدین خلق ایران)1354( گامی فراتر در افشای منافقین، تهران، سازمان مجاهدین خلق. 	.11

سازمان مجاهدین خلق ایران)1358(، مجموعه اعلامیه ها و موضع گیری های سیاسی مجاهدین خلق ایران)1( از تاریخ  	.12

21 دی ماه 1357 تا 18 تیر 1358، انتشارات سازمان مجاهدین خلق ایران.

سيلورمن، ديويد) 1379(روش تحقيق کيفي در جامعه شناسي، ترجمه ي محسن ثلاثي، موسسه ی فرهنگي انتشاراتي  	.13

تبيان، چاپ اول، ۱۳۷۹.

طباطبایی، هادی. )۱۳۷۲(. ایران: مردمی که قطع شدند. انتشارات نیو پرس. 	.14

ون دايک، تئون اِِي) 1382(. مطالعاتي در تحللِِي گفتمان )از دستورِِ متن تا گفتمان کاوي انتقادي(، گروه مترجمان:  	.15

پيروز ايزدي و دیگران؛ تهران، مرکز مطالعات و تحقيقات رسانه ها، انتشارات وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي.

عسگری زاده، محمود) 1357(. اقتصاد به زبان ساده، چاپ دوم، تهران، سازمان مجاهدین خلق ایران. 	.16

انگلیسی
1. Abrahamian, E. (1982). Iran between Two Revolutions. Princeton University Press.

2. Beal, J. A. (1996). The eagle and the lion: The tragedy of U.S.–Iran relations. Yale 
University Press. (Original work published 1996 in Persian, translated 1375 SH)

3. Fairclough, N. (1995). Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. 
Longman.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            27 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


70

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

4. Foucault, M. (1980). The History of Sexuality: An Introduction, Volume 1. Pantheon 
Books.

5. Gheysari, A., & Nasr, V. (2006). Democracy in Iran: History and the quest for liberty. 
Oxford University Press. (Original work published 2006, translated 1385 SH)

6. Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Si¬gnifying Practices. 
Sage Publications.

7. Howarth, D., & Stavrakakis, Y. (2000). Introducing Discourse Theory and Political 
Analysis, in Norval, A. J., & Stavrakakis, Y. (Eds.), Discourse Theory and Political 
Analysis (Identities, Hegemonies and Social Change), Manchester University Press, 
Manchester and New York, pp. 1-25.

8. Jager, S. (2001). Discourse and Knowledge: Theoretical Methodological Aspects of 
A Critical Discourse and Dispositive Analysis, in Wodak, R., & Meyer, M. (Eds.), 
Methods of Critical Discourse Analysis, London: Sage, pp. 32-62.

9. Jorgensen, M., & Phillips, L. (2002). Discourse Analysis As Theory and Method. SAGE 
Publications, London, Thousand Oaks, New Delhi.

10.	Keddie, N. (1981). Religion, Society, and Revolution in Modern Iran, in Bonine, M. E., 
& Keddie, N. R. (Eds.), Modern Iran: The Dialectics of Continuity and Change, State 
University of New York Press, New York.

11.	Khosrokhavar, F. (1993). The Islamic Revolution in Iran: A sociological analysis. 
University of Minnesota. (Original work published 1993, translated 1372 SH)

12.	Laclau, E., & Mouffe, C. (1985). Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical 
Democratic Politics. Verso.

13.	Laclau, E. (1996). Emancipation(s). Verso.

14.	Meyer, M. (2001). Between Theory, Method and Politics: Positioning of The Approaches 
to CDA, in Wodak, R., & Meyer, M. (Eds.), Methods of Critical Discourse Analysis, 
London: Sage, pp. 14-31.

15.	Meyer, M., & Wodak, R. (2001). Methods of Critical Discourse 

Analysis. London: Sage.

Moein, B. (1999). Khomeini: The life of Ayatollah. Thomas Dunne Books. (Original work 
published 1999, translated 1378 SH)

16.	Mouffe, C. (2000). The Democratic Paradox. Verso.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

                            28 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html


ر...
  د

لق
 خ

ین
هد

جا
ی م

لام
 اس

سم
یالی

وس
 س

ان
فتم

ل گ
حلی

ت

71

فصلنامه علمی - پژوهشی

17.	Tabatabai, H. (1993). Iran: A disconnected people. New Press. (Original work published 
1993, translated 1372 SH)

18.	Torfing, J. (1999). New Theories of Discourse: Laclau, Mouffe and Žižek. Blackwell.

19.	Vahdat, F. (2012). Politics and Ideology in the Iranian Revolution. University of Texas 
Press.

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

قجری، حسینعلی )1403(، »تحلیل گفتمان سوسیالیسم اسلامی مجاهدین خلق  در فرایند انقلاب اسلامی 
ایران« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س14، ش1، بهار 1403، صص 71-43.

DOI: 10.21859/priw-140103

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
30

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            29 / 29

http://priw.ir/article-1-1968-en.html
http://www.tcpdf.org

