
ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

93

فصلنامه علمی - پژوهشی

Historical Analysis of the Political in Husseini 
Discourse with Emphasis on the Arbaeen Walking 

Ritual
Naeem Sherafat1, Ruhollah Farhadi2  

Date of Received: 2024/08/02        Date of Acceptance: 2024/12/18

Abstract
The Arbaeen pilgrimage of Imam Hussein, as one of the most significant 
manifestations of the Husseinite discourse, has, in contemporary Iraqi history, 
functioned beyond a mere religious ritual and played an active role in the 
social organization and political mobilization of Shiites. The main objective 
of this study is to explain how the Arbaeen ritual becomes a “political act” 
and to examine its discursive capacities in confronting rival hegemonic 
discourses. Using Laclau and Mouffe’s discourse analysis framework and 
a descriptive-analytical approach, this research investigates the elements, 
nodal points, and the articulation logic of the Husseinite discourse within the 
Arbaeen pilgrimage. Data were collected and analyzed through documentary 
research and historical analysis of two key events: the 1920 Iraqi Revolution 
and the 1977 Safar Intifada. Findings indicate that, during these periods, the 
Arbaeen ritual, by producing chains of identity, protest, and emancipatory 
signification, contributed to the reproduction of Shiite social power and the 
shaping of collective political action against colonial and Ba‘athist discourses. 
Based on the results, the Arbaeen pilgrimage demonstrates a durable capacity 
1. Assistant Professor, Department of History and Civilization of Islamic Nations, Faculty of 
Islamic Sciences and Research, Imam Khomeini International University,iran 
n.sherafat@ISR.ikiu.ac.ir
2. Assistant Professor of Political Science, Secretariat of the Supreme Council of the Cultural 
Revolution, Tehran, Iran (responsible Author) , r.farhadi@sccr.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 4, Winter 2025, 93-120
DOI: 10.21859/priw-140405

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


94

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

to function as an effective discursive mechanism in social organization and 
political resistance, and can serve as a meaningful resource for policymakers 
and activists confronting contemporary discursive challenges.

Keywords: Husseinite discourse, Arbaeen pilgrimage, Laclau and Mouffe 
discourse analysis, 1920 Iraqi Revolution, 1977 Iraqi Intifada

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

95

فصلنامه علمی - پژوهشی

تحلیل تاریخی امر سیاسی در گفتمان حسینی با تأکید بر آیین پیاده روی 
اربعین  

نعیم شرافت1
روح الله فرهادی2

یخ پذیرش: 1403/09/28 یافت: 1403/03/12             تار یخ در تار

چكيده
آیین پیاده روی اربعین حسینی به عنوان یکی از مهم ترین نمودهای گفتمان حسینی، در تاریخ معاصر عراق کارکردی 

فراتر از یک مناسک مذهبی صرف یافته و در فرآیندهای سازمان دهی اجتماعی و بسیج سیاسی شیعیان نقش آفرین 

بوده است. مسئله اصلی این پژوهش، تبیین چگونگی تبدیل آیین اربعین به »امر سیاسی« و بررسی ظرفیت های 

گفتمانی آن در مواجهه با گفتمان های هژمونیک رقیب است. پژوهش حاضر با بهره گیری از چارچوب تحلیل 

گفتمان لاکلا و موف و با روش توصیفی–تحلیلی، به بررسی عناصر، دال های محوری و منطق مفصل بندی گفتمان 

حسینی در آیین پیاده روی اربعین می پردازد. داده های پژوهش از طریق مطالعه اسنادی و تحلیل تاریخی دو رویداد 

شاخص، یعنی انقلاب 1920 عراق و انتفاضه صفر 1977، گردآوری و تحلیل شده اند. یافته ها نشان می دهد 

که آیین اربعین در این دوره ها، با تولید زنجیره ای از دلالت های هویتی، اعتراضی و رهایی بخش، توانسته است 

به بازتولید نیروی اجتماعی شیعه و شکل دهی به کنش سیاسی جمعی در برابر گفتمان های استعماری و بعثی 

کمک کند. بر اساس نتایج پژوهش، آیین پیاده روی اربعین واجد ظرفیت پایدار برای تبدیل شدن به یک سازوکار 

گفتمانی مؤثر در سازمان دهی اجتماعی و مقاومت سیاسی است و می تواند به عنوان یک منبع معنایی در مواجهه با 

چالش های گفتمانی معاصر مورد توجه سیاست گذاران و کنشگران قرار گیرد.

عراق،  انقلاب 1920  موف،  و  گفتمان لاکلا  تحلیل  اربعین،  پیاده روی  گفتمان حسینی،  كليدي:  واژه های 
انتفاضه 1977 عراق.

1. استادیار گروه تاریخ و تمدن ملل اسلامی دانشکده علوم و تحقیقات اسلامی دانشگاه بین المللی امام خمینی)ره( ،ایران 
n.sherafat@ISR.ikiu.ac.ir

r.farhadi@sccr.ir ، )2. استادیار علوم سیاسی، دبیرخانه شورای عالی انقلاب فرهنگی ،تهران،ایران)نویسنده مسئول
 Copyright © 2010, SAIWS (Scientific Association of Islamic World Studies). This is an Open Access article
 distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 International, which permits others to
download this work, share it with others and Adapt the material for any purpose

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال چهاردهم، شماره چهارم، زمستان 1403، صص 120  - 93

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

40
5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


96

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مقدمه
بیان مسأله: ماجرای شهادت امام حسین )ع( و خاندان و یارانش در دهم محرم سال 61 هجری قمری، 

همواره نماد قیام و اعتراض علیه بی عدالتی و حمایت از مظلومین در طول تاریخ بوده است و گفتمان 

همواره  که  آورد  وجود  به  اسلامی  تمدن  تاریخ  در طول  حسینی  گفتمان  عنوان  با  را  فردی  به  منحصر 

زمینه ساز بسیاری از خیزش ها، قیام ها و انقلاب های ضداستبدادی بوده است. در این میان راهپیمایی 

اربعین حسینی در روز بیستم ماه صفر از کشورها و شهرها و روستاها به سمت شهر کربلا، به یکی از 

نمادها و نشانه های گفتمان حسینی در ادوار مختلف تاریخی شهرت یافته و همواره تهدید و چالش بزرگی 

برای رژیم های حاکم بر عراق بوده و از ترس حضور جمعیت انبوهی که به زیارت کربلا هر ساله در 

روز اربعین حسینی می آمدند، برای محدود کردن و جلوگیری از برگزاری این مراسم تلا ش های بسیاری 

صورت گرفته است. چرا که این حضور انبوه و یکپارچه و متحد، می توانست تبدیل به شورشی علیه دولت 

حاکم شود و این همان چیزی است که در رویدادهای انقلاب 1920 عراق یا انتفاضه ماه صفر سال 

1977 در کربلا یا شکل گیری انتفاضه شعبانیه 1991 یا در انتفاضه مهدویه )جنگ نجف( که در روزهای 

اربعین حسینی 2004 با مقاومت میان نیروهای جیش المهدی در مقابل حمله نظامیان آمریکایی در 

حرم امیرالمؤمنین شکل گرفت، یا مبارزه نیروهای نظامی و شبه نظامی شیعی با جریان تکفیری داعش در 

سال 2016 اتفاق افتاد و مؤلفه های گفتمان حسینی در مراسم پیاده روی اربعین در هر یک از این حوادث 

و وقایع سیاسی، الهام بخش انقلابیون شیعی بود. در این مقاله ابتدا عناصر و مؤلفه های گفتمان حسینی 

را شرح داده و سپس با بررسی موردی دو حادثه تاریخی انقلاب 1920 و انتفاضه 1977 عراق، تأثیر 

پیاده روی اربعین حسینی در شکل گیری یک حرکت سیاسی و انقلابی در برابر دو گفتمان رقیب استعماری 

و بعثی مورد بررسی قرار می دهیم. 

اهمیت: با توجه به استقبال روزافزون شیعیان برای شرکت در مراسم پیاده روی اربعین حسینی و تبدیل 

این مراسم سنتی فولکلور عراقی به یک حماسه تاریخی و مانور اقتدار شیعیان جهان، بررسی ابعاد مختلف 

این حادثه و شناخت قابلیت ها و ظرفیت های آن در شکل گیری یک حماسه سیاسی می تواند از اهمیت 

بسیاری برخوردار باشد.

ضرورت: در دهه های اخیر، گفتمان های رقیب و متخاصم همچون صهیونیسم و جریان تکفیری، 

با استفاده از ابزارها و تکنیک های رسانه ای و نظامی و فرهنگی به جنگ مستقیم با گفتمان انقلابی شیعی 

پرداخته اند و تمام مظاهر و نشانه های اقتدار شیعیان در جهان را مورد هدف قرار داده اند. یکی از این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

97

فصلنامه علمی - پژوهشی

نشانه های اقتدار شیعیان مراسم راهپیمایی اربعین حسینی است که به شدت مورد حمله دشمن قرار گرفته 

گاهی و شناخت شیعیان و دولت های شیعی نسبت به ظرفیت های این مراسم و  است. بنابراین رشد آ

برنامه ریزی برای بهره مندی هرچه بیشتر از آن در مقابل حملات دشمنان، بسیار ضروری است. 

اهداف: هدف اصلی این مقاله روشنگری اقشار مختلف مخاطبان از عموم مردم تا سیاست مداران و 

نخبگان، نسبت به شناخت ظرفیت ها و قابلیت های سیاسی مراسم پیاده روی اربعین حسینی است.

سؤال ها و فرضیه: فرضیه این پژوهش این است که در طول تاریخ آیین پیاده روی اربعین حسینی 

به سازماندهی جامعه/جوامع عینیت بخشیده است و زمینه ساز حماسه ها و حرکت های سیاسی مؤثر و 

تاریخ ساز در کشور عراق بوده است. مبتنی بر این فرضیه سوال اصلی این پژوهش این است که: »مراسم 

پیاده روی اربعین حسینی چه قابلیت ها و ظرفیت هایی برای تبدیل به امر سیاسی دارد؟«. مبتنی بر این 

سوال، سؤالات فرعی زیر نیز مطرح می شود: 1- مراسم اربعین در طول تاریخ تا چه اندازه توانسته است 

زمینه شکل گیری حرکت های سیاسی مردمی علیه گفتمان های متخاصم شود؟؛ 2- مؤلفه ها و عناصر 

گفتمان حسینی مراسم اربعین چیست؟؛ 3- چه گفتمان های رقیب و با چه مشخصاتی در برابر گفتمان 

حسینی در طول تاریخ وجود داشتند؟ )با اشاره موردی به واقع تاریخی(

به تحلیل عناصر و مؤلفه های  با روش تحلیل گفتمان لاکلا و موف  این مقاله  در  روش تحقیق: 

گفتمان حسینی در مراسم پیاده روی زیارت اربعین خواهیم پرداخت. بر اساس چهارچوب و مؤلفه های 

روش پژوهش تحلیل گفتمان لاکلا و موف، مراحل زیر می بایست برای تحلیل گفتمان حسینی در این 

پژوهش صورت گیرد:

برای شناخت شرایط سیاسی،  اربعین  پیاده روی  مراسم  در  گفتمان حسینی  تبارشناسی شکل گیری   .1

اجتماعی و فرهنگی سوژه )مطالعه توصیفی – تاریخی( 

2. تعیین نظام معنایی گفتمان ناسیونالیسم عربی )تعیین دال و مدلول و نقطه  گره گاهی گفتمان حسینی(

3. بررسی رویکرد تقابل یا سازش گفتمان حسینی با گفتمان های هژمونیک رقیب در دوره های مختلف 

تاریخی

4. شناخت گفتمان های رقیب و متخاصم و بررسی نگاه گفتمان های رقیب به مؤلفه های گفتمان حسینی 

1- پیشینه پژوهشی
پژوهش های متعدی و هرکدام با زاویه دید و روش پژوهشی متفاوتی درباره مراسم پیاده روی اربعین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


98

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

انجام شده است. از جمله این پژوهش ها می توان به موارد زیر اشاره کرد:

از  جامعه شناختی  و  مردم شناسانه  روایت  اربعین:  پیاده روی  »روایت  گزارش های  مجموعه  	-1-1

و  هنر  فرهنگ،  پژوهشگاه  و محمد روزخوش،  یگانه  نظر محمدرضا جوادی  زیر  اربعین«،  پیاده روی 

ارتباطات با همکاری مرکز مطالعات و برنامه ریزی شهرداری تهران، 1398. این کتاب در 971 صفحه، 

مجموعه ۱۶ روایت از پیاده روی اربعین ۱۳۹۶ است. نویسندگان این کتاب تلاش می کنند مبتنی بر روش 

مشاهده نگاری گزارش دست اولی از این مراسم در اختیار جامعه علمی قرار دهد. رویکرد اصلی در این 

روایت ها، توصیف راهپیمایی و جنبه های متنوع آن است. گزارش های دقیق مبتنی بر »توصیف غنی« از 

این مناسک مهم و موثر، نه فقط یافته های بی بدیل و غیرقابل جایگزینی از معناها و تفسیرهای کنشگران آن 

به دست خواهد داد، بلکه می تواند در سطح تحلیل کلان اجتماعی و فرهنگی نیز مفید و راهگشا باشد.

مقاله »أثر زيارة الاربعينية في مقاومة نظام البعث« )تأثیر زیارت اربعین بر مقاومت در برابر  	-2-1

نظام بعث(، عدنان ارحیم القیسی، دانشکده ادبیات دانشگاه عراقیه، مجموعه مقالات همایش بین المللی 

اربعین حسینی، سال پنجم، دوره پنجم، شماره دوم، ج1، 2019 م: صص 348-335. این مقاله با رویکرد 

توصیفی تحلیلی و بدون اشاره به پیشینه پژوهش های مربوط به اربعین و دیرینه‌شناسی آن در عراق، مستقیم 

سراغ دوره تاریخی استقرار نظام بعث رفته است. فرضیه این پژوهش رویکرد سکولار و ضد دین نظام بعث 

است که با برپایی مراسم اربعین که زمینه شکل گیری جریان های اعتراضی علیه دولت گردید، مقابله می کرد.

1-3-	مقاله »ادراک و تجربه زیسته زائران پیاده ایرانی در عراق )مورد مطالعه: پیاده روی اربعین آذر 

1393-عراق(، ندا رضوی زاده، نشریه مطالعات و تحقیقات اجتماعی در ایران، 1396، دوره 6، شماره 

4: صص 631-595. این مقالة با اتکا به رویکرد کیفی و با تحلیل مصاحبه‌هایی که با 36 زائر پیادة زن و 

مرد ایرانی در مسیر نجف به کربلا انجام شده، درصدد واکاوی ادراک و تفسیر این زائران از تجربة زیستة 

خود از این سفر است. پس از تحلیل داده های کیفی، سه مضمون اصلی شناسایی شد: تجربة تعلیق امر 

مادی؛ رنج مقدس؛ به مثابة مولد معنا؛ برانگیزانندگی عاطفی مناسک جمعی زیارت. در انتها دربارة این 

یافته ها بحث، و دلالت های عملی مرتبط ارائه می شود.

1-4-	مقاله »واکاوی ادراک زائران از رفتار خادمان در اربعین: روایتی مردم شناختی از پدیده عظیم 

پیاده روی اربعین«، اسماعیل شراهی و محمدمهدی ذوالفقارزاده کرمانی، نشریه دین و ارتباطات، سال 

1398، دوره 26، شماره 1: صص 148-115. در این مقاله سعی شده است رفتار مردم عراق و خادمان 

در میزبانی از زائران اربعینی از دیدگاه و تجربه زیسته زائران روایت شود. نوع تحقیق کیفی و از سنخ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

99

فصلنامه علمی - پژوهشی

مردم شناسی است. روش گردآوری داده ها مشاهده مشارکتی و مصاحبه فردی و گروهی می باشد که 

پژوهشگران با بهره گیری از آن ها و حضور چندین باره در این پیاده روی و مشارکت در آن، مشاهدات و 

یافته های خود را دسته بندی و ارائه می نمایند.

1-5-	مقاله »کاوشی در آیین پیاده روی اربعین حسینی و اثرگذاری کارکردهای اجتماعی و سیاسی 

آن«، سید محمد موسوی  و رضا بیات، نامه فرهنگ و ارتباطات سال سوم پاییز و زمستان 1397 شماره 

1 :صص 116-93. این مقاله، در دو بُُعد سیاسی و اجتماعی، اثرگذاری مراسم پیاده روی اربعین را مورد 

بررسی و واکاوی قرار می دهد و از این دریچه پژوهشی، به جُُستار کارکردهای »اجتماعی« نظیر هویت 

یابی، سبک زندگی، اصلاح جامعه، زمینه سازی ظهور و ...، و هچنین به کارکردهای »سیاسی« نظیر 

مقاومت، وحدت، امنیت آفرینی، استکبارستیزی و ... می پردازد.

دمتنی«،  زری اهمتسیسی  و  یندمت: اهتیفرظ  ای  وقاره  در  ایعامتج  1-6-	مقاله »ارنیعب کسنم 

نویسنده: حسین محمدی سیرت، پاییز و زمستان 1395، شماره 2:  صص 26-5. به اعتقاد نویسنده 

وچن  یتیوه  کسانم  هب  دحمود  ینیسح  ارنیعب  وصخص  هب  و  ایملاس  ایعامتج  کسانم  مقاله،  این 

کسانم یموق، کسانم یلم و کسانم زیناب دنتسین و یتح از رمزاهی یتیوه دینی مه رفارت رهتف و کسنم 

ایعامتجای را ولجهرگ دشه اتس هک اوقام، اهتیلم، زابناه و اداین فلتخم را در وخد اجی داده اتس. 

رب  در  را  ااسنن  یتیوه  اههیلای  یمامت  هک  اتس  وعومد  یناهج  دمتن  ریگلکشی  ربای  ینیرمت  ارنیعب 

ریگیمد. کسنم ایعامتج ارنیعب ابجومت قلخ اهتیفرظ و زاهمتسیسریی یندمت وشیمد هک نیرتمهم 

نیون،  ایعامتج  مظن  یندمت،  رنهی  و  یگنهرف  انعمی  اعتون وحمر،  ااصتقدی  اوگلی  از:  ابعردنت  آانن 

اتینم ایباجی، تیوه یندمت. 

اثرگذاری  اربعین حسینی«، سعی می کند  امر سیاسی در مراسم  تاریخی  »تحلیل  مقاله پیش رو: 

سیاسی گفتمان شیعی در مراسم پیاده روی اربعین حسینی را در لابلای حوادث و وقایع تاریخی و مبتنی 

بر تقابل گفتمان شیعی با گفتمان های رقیب استعماری و بعث سکولار مورد بررسی قرار دهد. کاری که تا 

کنون در هیچ پژوهشی صورت نگرفته است. 

2- آیین پیاده روی اربعین به مثابه یک برساخت گفتمانیِِ امر سیاسی
این پژوهش ترکیبی از تأملات نظری پیرامون چگونگی بازنمایی امر سیاسی در ساخت اجتماعی واقعیت 

)در اینجا آیین پیاده روی اربعین( است. بازنمایی امر سیاسی تغییر پارادایمیکی را نشانه دار می کند که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


100

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

امروزه این نکته را تداعی می کند که «معنا»ی واقعیت صرفا و یا لزوما توسط سرمایه های مادی تولید 

و روابط قدرت )دولت( به عنوان ساختار سنتی امر سیاسی )آنچنان که میکل اوکشات معرفی می کند( 

 
ً
ساخته نمی شود. منطق این رستاخیز، عمومی شدن امر سیاسی است )لفت ویچ، 1984: 54(؛ مآلاً

ساخت یابی امر سیاسی لاجرم موکولِِ شیوه های بازنمایی واقعیت در حیات اجتماعی آدمی و سویه های 

اجتماعی آن است و متقابلا پایانی بر سویه های خصمانه سیاست است.

بر اساس نظریه لاکلا و موف، گفتمان ها از طریق مفصل بندی دال ها حول یک دال مرکزی1 شکل 

می گیرند و با ایجاد زنجیره های هم ارزی، هویت های جمعی را سامان می دهند. در این پژوهش، آیین پیاده روی 

اربعین به مثابه عرصه ای گفتمانی تحلیل می شود که در آن مجموعه ای از دال های شناور نظیر »شهادت«، 

»مظلومیت«، »عدالت خواهی«، »جمع گرایی« و »مقاومت« حول یک دال مرکزی )حسین/ قیام حسینی( 

 منسجم تبدیل می شوند. این انسجام، نه طبیعی و نه پایدار، بلکه 
ً
مفصل بندی شده و به یک نظام معنایی نسبتاً

حاصل نزاع گفتمانی با گفتمان های رقیب و تلاش برای تثبیت موقت معناست )لاکلا، 1996م: 78(.

در این چارچوب، »امر سیاسی«2 به معنای حضور همیشگی ضدیت3 و امکان منازعه بر سر معنا فهم 

می شود، در حالی که »سیاست«4 به مجموعه نهادها، تصمیم ها و کنش های عینی اطلاق می گردد که در 

پی مدیریت و مهار این ضدیت ها هستند )موف، 2005م: 20(. بر این اساس، آیین اربعین زمانی واجد 

کیفیت امر سیاسی می شود که به عرصه ای برای ظهور و بازتولید ضدیت گفتمانی بدل گردد؛ ضدیتی که 

در آن، گفتمان حسینی از طریق ساخت »دیگری« )نظیر گفتمان استعمار یا بعث(، مرزهای هویتی خود 

 بر وقایع سیاسی یا کنش های اعتراضی، 
ً
را تعریف و تثبیت می کند. بنابراین، تمرکز این پژوهش نه صرفاً

بلکه بر چگونگی شکل گیری مرز »ما/آن ها« و نقش آن در تولید هویت سیاسی شیعی است.

از منظر لاکلا و موف، هژمونی زمانی شکل می گیرد که یک گفتمان خاص بتواند دال های شناور را 

به گونه ای مفصل بندی کند که به عنوان معنای غالب و بدیل ناپذیر بازنمایی شود)لاکلا، 1996م: 78(. در 

این پژوهش، فرض بر آن است که آیین پیاده روی اربعین در برخی مقاطع تاریخی، به ویژه در شرایط بحران 

هژمونیک، به بستری برای هژمونیک شدن گفتمان حسینی بدل شده و امکان بازتعریف نظم اجتماعی 

مسلط را فراهم آورده است. در عین حال، پژوهش با حفظ فاصله تحلیلی، این فرآیند را نه به مثابه حقیقتی 

1. Nodal Point
2. The Political
3. Antagonism
4. Politics

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

101

فصلنامه علمی - پژوهشی

رهایی بخشِِ مفروض، بلکه به عنوان یک سازوکار گفتمانی بررسی می شودکه هم زمان فرآیندهای قدرت، 

شمول و طرد را تولید می کند.

از حیث روشی، این مطالعه با رویکردی کیفی و تحلیل گفتمان لاکلا و موف، به بررسی متون، 

شعارها، روایت ها و بازنمایی های مرتبط با آیین اربعین در دو مقطع تاریخی انقلاب 1920 و انتفاضه صفر 

1977 می پردازد. هدف، شناسایی دال های مرکزی، دال های شناور، منطق مفصل بندی و سازوکارهای 

ضدیت در گفتمان حسینی و گفتمان‌های رقیب است. بدین ترتیب، تحلیل تاریخی در این پژوهش نه 

غایت، بلکه ابزاری برای فهم پویایی های گفتمانی و منازعات معنایی تلقی می شود.

در نهایت، این چارچوب نظری امکان آن را فراهم می آورد که آیین پیاده روی اربعین به عنوان یک 

میدان گفتمانی سیال تحلیل شود که در آن، امر سیاسی به واسطه ناممکنی تثبیت نهایی معنا و استمرار نزاع 

هژمونیک، همواره در حال بازتولید است.

3- تبارشناسی مراسم پیاده روی اربعین
زیارت امام حسین)ع( در روز اربعین در احادیث بسیاری سفارش شده است. حدیث مشهور از امام 

حسن عسگری )ع( است که نشانه مؤمن را پنج مورد می داند که یکی از آن زیارت اباعبدالله در روز 

دارند  اربعین  زیارتنامه  عنوان  با  دراین خصوص  زیارت نامه ای  امام صادق)ع(  اربعین است. همچنین 

)طوسی، 1417هـ.ق، ج6: 113(. نقل است که جابر ابن عبدالله انصاری از صحابه پیامبر، در روز 20 

صفر سال 61 هجری، پس از شنیدن خبر شهادت امام حسین)ع( به کربلا می رسد و اولین کسی است که 

در کربلا به زیارت و عزاداری اباعبدالله می پردازد. 

»تحقیق درباره اولین اربعین حضرت سید الشهداء)ع(« کتابی است که شهید محراب، سید قاضی 

طباطبائی در آن به بررسی اولین زیارت اربعین در سال 61 هجری قمری توسط اهل بیت در چهلمین روز 

شهادت امام حسین)ع( پرداخته است. ایشان بازگشت اهل بیت به کربلا چهل روز پس از واقعه عاشورا 

را اثبات می کند و همچنین می نویسد که زیارت اربعین امام حسین)ع( از زمان ائمه و در دوره امویان و 

عباسیان مرسوم بوده است )قاضی طباطبائی، 1385 :2(. البته به گفته قاضی طباطبائی انجام زیارت در 

اربعین سال 61 هجری توسط اهل بیت پیامبر در کربلا محل اختلاف عالمان دینی و پژوهشگران تاریخ 

تشیع است که ایشان در کتاب خود به تک تک نظرات موافق و مخالف پرداخته اند. محمدباقر مجلسی1  در 

1. ۱۰۳۷–۱۱۱۰ ه.ق

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


102

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

»بحار الانوار«)مجلسی، 1386، ج 101: 334 ـ 335(، میرزا حسین نوری مشهور به محدث نوری1 در 

»لؤلؤ و مرجان« )نوری، 1390: 162-161(، شیخ عباس قمی2 در »منتهی الآمال« )قمی، 1393، ج1: 

621( و میرزا ابوالحسن شعرانی3 در »ترجمه نفس المهموم« و از معاصران افرادی همچون محمدابراهیم 

آیتی در »بررسی تاریخی عاشورا« )آیتی، 1375: 148( و مرتضی مطهری در »حماسه حسینی« )مطهری، 

1377، ج 1: 30(، ورود اهل بیت به کربلا را در نخستین اربعین نپذیرفته اند. اما کسانی همچون ابن نما 

ی4 در »مثیر الاحزان« )حلی، 1406هـ.ق: 107(، سید بن طاووس در »لهوف« )ابن طاووس، 1394 
ّ
حلّ

:273-272( و شیخ مفید5 در »مسار الشیعه« )مفید، 1372 : 46( معتقدند که اهل بیت)ع( در همان 

نخستین اربعین به کربلا آمده اند. ابوریحان بیرونی در آثار الباقية، ملاحسین کاشفی و شیخ بهایی نیز بر 

این نظرند )قاضی طباطبائی، 1385 : 33-133(.

سید جواد شبر نویسنده دائره المعارف ادبیات کربلا که در سال 1409 قمری منتشر گردید، مراسم 

اربعین را اینگونه تعریف کرده است: »روز چهلم شهادت حسین بن علی بن ابی طالب که روز بیستم ماه 

صفر است و یکی از بزرگترین اجتماعات اسلامی به حساب می آید. در آن روز مردم همچون اجتماع خود 

برای ادای فریضه حج واجب در مکه مکرمه، در شهر کربلا از شمال و جنوب عراق و سایر کشورهای 

اسلامی جمع می شوند و در این موکب عظیم شعارها و عزاداری هایی به زبان عربی و فارسی و ترکی و 

اردو خوانده می شود. روایت ها حاکی از آن است که در این روز سر مبارک حسین بن علی به جسد ایشان 

باز می گردد «. )شبر، 1409ه.ق، ج1 :41(

نظام بعث عراق با برپایی مراسم زیارت اربعین مخالفت می کرد و راه های ورود به کربلا را در روزهای 

منتهی به اربعین حسینی مسدود می کرد. اما با سقوط نظام بعث عراق در سال 2003 میلادی، تعداد 

زائرین اربعین حسینی برای احیای این مراسم دینی و سنتی فولکلور عراقی، به چند میلیون نفر رسید. به 

طوری که در سال اول سقوط نظام بعث تعداد زائرین سه میلیون نفر و در سال های بعد بیش از ده میلیون 

نفر زائر بیان شده است. طبق آمار در سال2022 میلادی، تعداد زائرین مراسم اربعین حسینی 21 میلیون 

و 198 هزار و 640 نفر بوده است. )فرات نیوز، 2022/9/21(. 

زیارت با پای پیاده آیینی است که از گذشته مرسوم بوده و در ادیان و مذاهب مختلف به آن سفارش 

1. 1254-1308 ه.ق

2. ۱۲۹۴–۱۳۵۹ه.ق

3. ۱۳۲۰ – ۱۳۹۳ هـ. ق

4. محمد بن جعفر بن نمای حلی )متولد حدود 565 ه.ق(

5. مُُحمّّد بن مُُحمّّد بن نُُعمان )۳۳۶ - ۴۱۳ ه.ق( ملقب به شیخ مُُفید

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

103

فصلنامه علمی - پژوهشی

شده است. از حضرت آدم )ع( که بیان شده هزار بار مسیر خانه خدا را با پای خود پیمود )دربندی، 

1392: 136( تا قیصر پادشاه روم که پس از پیروزی در جنگ با ایرانیان با پای پیاده، از قسطنطنیه به زیارت 

بیت المقدس رفت )سبحانی، 1385: 696(. در گفتمان شیعی نیز فرهنگ زیارت با پای پیاده وجود دارد 

و به آن توصیه فراوان شده است. امام صادق)ع( ثواب یک حج با پای پیاده را برابر هفتاد حج می داند )ابن 

بابویه، 1413ه.ق، ج3: 53(. همچنین ایشان ثواب زیارت امام علی)ع( با پای پیاده را برابر ثواب دو سفر 

حج و دو عمره بیان نموده است )ابن طاووس، 1392: 75(. ایشان درباره ثواب زیارت اباعبدالله الحسین 

)ع( با پای پیاده فرموده اند: 

»هر کس با پای پیاده به زیارت قبر امام حسین)ع( برود، خداوند متعال به گامی که برمی دارد، ثواب 

کامل  در  قولویه  ابن  تهرانی، 1389: 439(.  )ذهنی  می دهد«  را  اسماعیل  اولاد  از  بنده ای  کردن  آزاد 

الزیارت بیش از ده روایت درباب ثواب پیاده  رفتن به زیارت امام حسین)ع( را جمع کرده است که نمونه 

آنها: آمرزیدن تمام گناهان در قدم اول و نوشتن اعمال نیکو و حسنات در قدم دوم، رفع حوائج دنیوی، دفع 

بلاء در دنیا و آخرت، رهایی از آتش جهنم و ... است )ابن قولویه، 1375: 142-145(.

همچنین در سیره علمای شیعه نیز تشرف به زیارت با پای پیاده بسیار مشاهده شده است. علمایی 

از جمله آخوند خراسانی، شیخ انصاری، میرزا حسین نوری و حتی حاکمان آل بویه از جمله جلال 

الدوله دیلمی و بسیاری دیگر هستند که با پای پیاده به زیارت قبر حسین بن علی)ع( رفته اند )ابن جوزی، 

1412ه.ق، ج8: 115(. 

4- دال های سیاسی گفتمان حسینی در مراسم پیاده روی اربعین
در چارچوب تحلیل گفتمان لاکلا و موف، می توان دال مرکزی گفتمان حسینی را »قیام حسینی به عنوان 

مقاومت علیه ظلم و استبداد« در نظر گرفت. حول این دال مرکزی، مجموعه ای از دال های شناور شکل 

گرفته اند که در طول تاریخ با یکدیگر مفصل بندی شده و انسجام گفتمانی ایجاد می کنند. این دال ها 

شامل:

4-1- مبارزه با ظلم و فساد و استکبار

نهضت عاشورا به مسلمانان نشان داد که در برابر ظلم و فساد و استکبار حاکمان، راهی جز مقاومت 

وجود ندارد و هیچ سازشی در برابر ظلم پذیرفتنی نیست و باید در برابر نظام حاکم ایستادگی کرد. این نگاه 

در تکوین تاریخ  تشیع وجود داشته و قیام ها و خیزش های بسیاری را علیه ظلم و ستم امویان و عباسیان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


104

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

به وجود آورده است. به اعتقاد کامل مصطفی الشیبی، این ظلم ستیزی میراث اصلی شیعیان است که از 

سقیفه به وجود آمده و در عاشورا به اوج رسیده است و تشیع هیچگاه از این شعار خود فاصله نگرفته است 

)الشیبی، 1381: 26-38(. 

مراسم پیاده روی اربعین نیز به عنوان نماد و نشانه گفتمان حسینی، روح ظلم ستیزی و استکبارستیزی را 

همواره با خود همراه دارد. زیرا اربعین زمینه تمسک و پیروی از سیره حسین بن علی که قتیل العبره )کشته 

شده عبرت ها( است )ابن شهر آشوب، 1376، ج3، 239( را برای هر مؤمنی فراهم می کند. قطعا به 

همین دلیل بود که سال ها در زمان رژیم بعث، مراسم اربعین با ممنوعیت و محدودیت های بسیار مواجه 

بود چون رژیم به ظرفیت بالای این مراسم برای عبرت آموزی و ظلم ستیزی و مقاومت مردمی پی برده بود.

4-2- استقلال طلبی

عدم پذیرش بیعت اباعبدالله با یزید، نشانه روح استقلال طلبی ایشان بود که به هیچ وجه زیر بار 

پذیرش حرف زور نمی رفت حتی اگر در این راه کشته شود. ایشان در خطبه روز عاشورای خود خطاب به 

نیروهای دشمن می فرماید:

»هیهات منا الذله، زیرا خداوند، رسول خدا و مؤمنان بر ما زبونی و ذلت را نمی پسندند و دامنهای 

پاکیزه ای که ما را در خود پرورش داده اند، در سرهای پرحمیت و نفس های استواری که ابدا زیر بار ظلم 

و تعدی نمی روند، بر ما نمی پسندند که اطاعت فرومایگان و زشت سیرتان را بر قتلگاه کریمان و شرافتمندان 

ترجیح می دهیم« )مجلسی، 1386،ج ۴۵: ۸(. 

تأسی به شعار هیهات من الذله، در اکثر قیام های ملی گرا پس از واقعه کربلا وجود دارد. حتی قیام های 

ایرانی ضدعربی در برابر امویان و عباسیان نیز متأثر از روح استقلال طلبی و آزادی خواهی حسین بن علی 

بودند. نیکلسون می نویسد: »حادثۀ کربلا مایۀ پشیمانی و تأسف امویان شد زیرا این واقعه شیعیان را 

 به نزد ایرانیان 
ً
متحد کرد و برای انتقام امام حسین)ع( هم صدا شدند و صدای آنها در همه جا و خصوصاً

که می خواستند از نفوذ عرب آزاد شوند انعکاس یافت« )ابراهیم حسن،  1389: 352(.

در دوره استعمار نیز تأسی به شخصیت استقلال طلب حسین بن علی که با هیچ رژیم فاسدی از در 

سازش وارد نمی گردید، موجب شکل گیری انقلاب های استقلال طلب و ضداستعماری قرن بیستم در 

کشورهای اسلامی گردید.

4-3- ایجاد اتحاد میان مسلمانان 

قیام کربلا آغاز یک نهضت بود که قرن ها محور وحدت و اتحاد مسلمانان به خصوص شیعیان و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

105

فصلنامه علمی - پژوهشی

دوستداران اباعبدالله)ع( برای برداشتن مجدد علم نهضت حسینی و برقراری حکومت اسلامی گردید. 

ایجاد وجدت اجتماعی است که طبق  و مراسم های ملی و مذهبی،  آیین ها  از کارکردهای مؤثر  یکی 

مطالعات جامعه شناختی، می تواند مبدأ شکل گیری یک جنبش اجتماعی کارآمد و الگویی برای دیگر 

جنبش های اجتماعی شود که در نهایت وحدت گروهی و انسجام اجتماعی پنهانی را به وجود خواهد آورد 

)گیدنز، 1376: 149(. مراسم اربعین نیز توانسته است چنین کارکردی در ایجاد وحدت میان انقلاب ها 

و جنبش های ضداستکباری معاصر را به وجود آورد. همانگونه که امام خمینی)ره( فرمودند: »اسلام این 

قدر برای اجتماع و برای وحدت کلمه، هم تبلیغ کرده و هم عمل کرده است؛ یعنی روزهایی را پیش آورده 

است که با خودِِ این روزها و انگیزه  این روزها، تحکیم وحدت می شود؛ مثل عاشورا و اربعین« )خمینی، 

1389، ج15: 438(. 

یعت گرا( 4-4-اجرای احکام اسلام اصیل )شر

در روایات آمده است، امام حسین)ع( در سفری به مکه برای مراسم حج شرکت می کند و در منی 

سخنرانی می فرماید مبنی بر اینکه: »مسلمانان! آیا شما حلال خدا را حرام می دانید و حرام خدا را حلال؟«، 

همه مردم جواب می دهند که به خدا سوگند نه!، سپس امام می فرمایند: »این حاکم شما شراب می خورد، 

قماربازی می کند، خلیفه ای که باید با قرآن مأنوس باشد، با سگ بازی می کند« )مجلسی، 1386، ج 

۱۰۰:  ۷۹(. همانگونه که عبدالله بن عمر در پاسخ به درخواست بیعت با یزید بن معاویه گفت: » با کسى 

که میمون باز و سگ باز و شراب خوار و داراى فسق آشکار است، بیعت کنم، در این صورت به خداوند چه 

پاسخى بدهم؟« )یعقوبى، ج 2، 1389: 220(. بنابراین امام حسین)ع( به دنبال اجرای احکام شریعت 

مبتنی بر اسلام اصیل بودند و فرمودند که: »طبق سیره جدم رسول الله و پدرم امیرالمؤمنین عمل خواهم 

کرد« )مجلسی، 1386، ج44: 329(. همچنین آنجا که امام در روز عاشورا خطاب به سپاهیان دشمن 

می فرماید: »شكم هايتان از حرام پر شده است، و خداوند بر دل هاى شما مُُهر زده است« )خوارزمى، 

1418ق، ج 2: 8-6(، باز نشان از اهمیت امام به رعایت احکام دین و محافظت از زندگی خود در برابر 

امر حرام دارد.

مراسم پیاده روی اربعین می تواند محل تربیت انسان برای اجرای احکام دین همچون برپایی نماز 

اول وقت به صورت جماعت، آموزش طهارت، رعایت بهداشت، رعایت حقوق مسلمین، رعایت آداب 

زیارت و بسیاری احکام فردی و اجتماعی دیگر باشد. 

4-5-توجه به مسائل سیاسی و اجتماعی )اسلام انقلابی(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


106

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

امام حسین)ع( انگیزه اصلی خود برای قیام و خروج از حاکمیت یزید را اصلاح امت و اجرای امر 

کید بر گزاره امر به معروف و  به معروف و نهی از منکر دانسته است)مجلسی، 1386، ج44: 329(. تأ

نهی از منکر در یک قیام اعتراضی علیه حکومت زمان، نشان دهنده توجه امام به تمام امور اجتماعی و 

سیاسی انسان زمانه خود است. بنابراین برخلاف دیدگاه اسلام سکولار، اهداف حكومت بسيار فراتر از 

تأمين رفاه و امنيت دنيوى و معيشتى مردم است، چرا که اصلاح امت امکان پذیر نیست مگر با تشکیل 

یک حکومت سالم. 

برای  گفتمانی  فضایی  بلکه  مذهبی،  مناسک   
ً
صرفاً نه  اربعین  پیاده روی  مراسم  ترتیب،  این  به 

مفصل بندی دال ها حول هسته مقاومت و امر سیاسی است. این مفصل بندی، امکان شکل گیری هژمونی 

موقت گفتمان حسینی، تعریف »دیگری« در برابر گفتمان های رقیب، و سازماندهی اجتماعی مبتنی بر 

امر سیاسی را فراهم می آورد.

5- شناخت تاریخی گفتمان های رقیب و متخاصم و بررسی نگاه آنها به مؤلفه های گفتمان 
حسینی و مراسم پیاده روی اربعین حسینی

یت  5-1- گفتمان هژمونیک استعمار در مقابل گفتمان استقلال طلب حسینی )شکل گیری محور

کربلا و ادبیات عاشورایی در انقلاب 1920 عراق(

پس از آغاز جنگ جهانی اول، نیروهای انگلستان به بهانه جلوگیری از نفوذ آلمان به کشور عراق 

حمله کردند. این حمله و مداخله نظامی، برخلاف تمام موازین و معاهدات بین المللی بود که منجر به 

استیلای کشورهای غربی بر سرزمین های اسلامی گردید و حتی با پایان جنگ جهانی اول نیز این سیطره 

ادامه پیدا کرد. بریتانیا می خواست عراقی ها را وادار کند که »سر پرسی زکریا کاکس«، کمیسر عالی بریتانیا 

را به عنوان نخست وزیر عراق بپذیرند. طرح نام زکریا کاکس که کارنامه سیاهی در تامین منافع بریتانیا در 

کشور ایران به ویژه در انعقاد قرارداد 1919 داشت، با مخالفت علمای دین در عراق مواجه شد. با این اقدام 

بریتانیا، میرزا محمدتقی شیرازی در تاریخ 1919/1/23  فتوای خود را از کربلا صادر کرد که به منزله رد 

قاطعانه اشغالگری بریتانیا، سلب هرگونه اختیار بر عراقی ها و اعلام قاطعانه ضرورت جهاد مسلحانه علیه 

آن و علیه برنامه هایش بود که در پشت این همه پرسی ساختگی پنهان شده بود.

اولین جرقه شکل گیری اعتراضات ضداستعماری مردم عراق با فتوای تاریخی میرزای شیرازی زده شد 

که در آن انتخاب غیرمسلمانان برای حکومت بر کشور مسلمان منع شد. این بیانیه توسط هفده نفر از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

107

فصلنامه علمی - پژوهشی

علما و بزرگان شهر کربلا امضا گردید. در تابستان ۱۹۲۰ )۱۲۹۸ شمسی( تظاهرات گسترده مردم عراق، 

منجر به مبارزه و انقلاب علیه استعمارگران انگلیسی شد. این فتوا، به عنوان یک نشانه گفتمانی، نقطه آغاز 

مفصل بندی دال های گفتمان حسینی حول دال مرکزی مقاومت علیه ظلم و استعمار بود. دال های شناور 

شامل عدالت خواهی، استقلال طلبی، وحدت ملی و مقابله با سلطه خارجی بودند که با ارجاع به قیام 

حسین)ع( و ادبیات عاشورایی تقویت شده و در ذهن و قلب مردم انسجام ایجاد کردند.

 موج اعتراضات با گسترش به مناطق شیعه نشین پایین و میانی فرات با مرکزیت کربلا و عتبه حسینیه 

و عباسیه شدت گرفت. البته با فوت مشکوک رهبر انقلاب عراق یعنی میرزای شیرازی، بریتانیا موفق شد 

که انقلاب مردمی عراق را شکست دهد اما موج این انقلاب و تمسک آن به قیام عاشورا تا سال ها در 

کشور عراق و دیگر کشورهای منطقه برپا بوده و هست. زیرا این اولین انقلاب ضداستعماری خاورمیانه 

بود که به شعارهای آزادی خواهانه و عدالت طلبانه حسین بن علی)ع( وصل می گردید و الهام بخش تمام 

پیشگامی مرجع  البته  بود.  از خود  در دهه های پس  منطقه  انقلاب های ضداستعماری و ضدسلطنتی 

عالیقدر میرزای شیرازی در هدایت انقلابیون و تمسک آنها به قیام امام حسین )ع( و ترسیم مسیر و نقشه 

انقلاب و بسیج تمام مسلمانان شیعه و اهل تسنن حائز اهمیت است. 

در سال 1919 میلادی همه نشانه ها حاکی از آن بود که کربلا آتشی زیر خاکستر است و انقلابی از 

دل آن بیرون خواهد آمد. تا آنجا که فرمانده نظامی شهر حله در گزارشی در سال 1919 از اوضاع سیاسی 

منطقه خود می نویسد: »آشفتگی در منطقه ناشی از تبلیغات علیه بریتانیا به شدت بالا گرفته و همه این 

نارضایتی ها از کربلا سرچشمه می گیرد«. در گزارش فرماندار شهر دیوانیه در مورد اوضاع سیاسی مناطقع 

سماوه، رومیثه و الشامیه در حومه نجف اشرف نیز آمده است که تحرکاتی گسترده علیه انگلیسی ها پس از 

فتوای میرزای شیرازی به وجود آمده است )آیرلند1، 1937م: 192(. 

مخفی  انجمن  تشکیل  به  منجر  انگلیسی ها  اشغالگری  از  شیعه  علمای  و  مردم  شدید  خشم 

ضداستعماری به نام »انجمن ملی اسلامی«2 شد که برجسته ترین علما و روشنفکران و چهره های مطرح 

کربلا در آن انجمن به عضویت درآمدند و ریاست این انجمن را شیخ محمدرضا شیرازی فرزند بزرگ 

آیت الله محمد تقی شیرازی برعهده داشت و این انجمن نقش مهمی در هدایت قیام عشایر و قبایل عراقی 

ایفا کرد. همچنین در نجف اشرف »انجمن نهضت اسلامی«3 تأسیس شد که بسیاری از چهره های ملی 

1. Ireland
2. الجمعية الوطنية الإسلامية

3. جمعية النهضة الإسلامية

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


108

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مذهبی نجف به عضویت آن درآمدند. در بغداد نیز »انجمن پاسداران استقلال«1 شکل گرفت. ابوالقاسم 

کاشانی نیز به راهنمایی شیخ الشریعه اصفهانی در شهر کاظمین »انجمن اسلامی«2 را تأسیس کرد. اما 

همه این انجمن ها و نهادها از حمایت و راهنمایی و پشتیبانی میرزا محمدتقی شیرازی یا به تعبیری امام 

شیرازی برخوردار بودند. 

فعال ترین این انجمن ها، انجمن ملی در کربلا بود که از ویژگی های آن جسارت و کارآمدی بود که 

باعث شد انگلیسی ها تعدادی از اعضای آن را در 1 ژوئیه 1919 دستگیر کنند. سپس میرزای شیرازی به 

ویلسون رئیس جمهور وقت آمریکا پیغام داد و از او خواست که برای آزادی این افراد وساطت کند. اما 

پاسخ سرد ویلسون و طفره رفتن او از این کار، خشم شیرازی را برانگیخت و در پاسخ به اهانت و تحقیر 

مردم عراق، فتوای جهان علیه انگلیسی ها صادر کرد. این تصمیم میرزای شیرازی، روحیه انقلابی گری 

را در روح و جان عراقی ها شعله ور ساخت و به محض شنیدن این خبر و انتشار آن در محافل عراقی، 

نامه های متعددی از کاظمین و نجف برای حمایت از فتوای شیرازی به دفتر ایشان سرازیر شد. وقتی 

ویلسون از این موضوع مطلع شد، بازداشت شدگان را آزاد کرد، اعضای تبعیدی انجمن را برگرداند و 

مبلغی را به واسطه محمد حسین خان کابلی به دفتر میرزای شیرازی فرستاد، اما شیرازی نپذیرفت.  

از ملی گراها، رهبران سیاسی و علمای دینی  با حضور تعدادی  بغداد  بود که نشستی در  اینجا  در 

برگزار شد که در آن رهبر ملی گراها جعفر ابوالتمن آمادگی خود را برای حمایت از قیام قبایل فرات میانه و 

مشارکت در جنبش سیاسی فرات میانه اعلام کرد. پس از این دیدار، جعفر ابوالتمن تصمیم گرفت برای 

شرکت در دومین نشستی که برای مستندسازی همگرایی دیدگاه های سیاسی بین سیاستمداران بغداد و 

فرات میانه برگزار می شود، به کربلا برود. شرایط اسفباری که عراق در زیر یوغ اشغال می گذراند مورد 

بحث و بررسی قرار گرفت و در پایان جلسه مقرر شد که 4 نفر از حاضران به همراه ابوالتمن به دیدار 

میرزای شیرازی بروند. به زعم بسیاری از مورخان، این دیدار در بیت میرزای شیرازی، اولین شعله انقلاب 

1920 عراق بود که در آن فریاد این مرجع بزرگ برای اخراج اشغالگرانی که مایه ترس و وحشت مردم 

عراق شده بودند بلند شد. 

 
ً
نویسنده کتاب »عراق، پژوهشی در توسعه سیاسی آن«3 می نویسد: »قطعاً آیرلاند  فیلیپ ویلارد 

برنامه ریزی انقلاب 1920 در کربلا و اواسط ژوئن، زمانی که نمایندگان شیوخ و بزرگان ملی به زیارت 

1. جمعية حرس الإستقلال

2. الجمعية الاسلامية

3. Iraq : a study in political development

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

109

فصلنامه علمی - پژوهشی

رفتند، کلید خورد« )آیرلند1، 1937م: 200(.  انقلابیون پس از خروج از بیت میرزای شیرازی، همه به 

سمت حرم امام حسین)ع( رفتند و آنجا در مقابل حرم با خدا و رسولش و حسین بن علی)ع( عهد کردند 

که به قیام و حرکت خود وفادار باشند و وظیفه ملی خود را انجام دهند. 

همزمان با این حرکت بیانیه آغاز انقلاب توسط میرزای شیرازی با دعوت از تمام انجمن ها، احزاب، 

گروه ها و قبایل برای شرکت در تظاهرات مسالمت آمیز برای مطالبه حقوق غصب شده مردم صادر شد. 

در این بیانیه آمده است: »از همه مردم بغداد، کاظمین، نجف، کربلا و سایر نقاط عراق دعوت می کنم 

که با تصمیم گرفته شده برادران خود مبنی بر برگزاری تظاهرات مسالمت آمیز در سراسر کشور همراهی 

کنند و حقوق مشروع خود را مطالبه کنند تا ان شاء الله حکومتی اسلامی در بغداد روی کار آید... بر همه 

مسلمانان واجب است که در این اصل شریف با برادران خود موافق باشند و از برهم زدن امنیت و ایجاد 

اختلاف و نزاع بپرهیزند که موجب تضییع حقوق شما خواهد شد. اکنون زمان به دست گرفتن زمام امور 

توسط شما فرارسیده است...«. 

این بیانیه در سراسر عراق طنین انداز شد و اولین تظاهرات از کربلا آغاز گردید و 65 نفر از بزرگان و 

علما و شیوخ کربلا در آن شرکت کردند و زیر بیانیه این تظاهرات امضا کردند. آنها خواهان حقوق مردم 

عراق و خواستار استقلال و آزادی برای مردم ذیل یک عراق اسلامی و عربی شدند. این حرکت در کربلا 

الگویی برای برپایی تظاهرات در سایر نقاط عراق شد.

میرزای شیرازی همچنین برای اثبات رویکرد مسالمت آمیز خود دو نامه یکی به شریف فیصل پادشاه 

عراق و دومی به ویلسون رئیس جمهور آمریکا فرستاد که در آن خواسته مردم عراق برای تشکیل یک 

دولت مستقل عربی را در عراق بیان کرده بود. اما با وجود همه این تلاش ها، دولت انگلیس هیچ پاسخی 

به مطالبات مردم عراق نداد و این باعث شد که تظاهراتی توسط نیروهای انقلابی علیه دولت انگلیس در 

صحن حرمین شریفین حسینی و عباسی برپا شود که دولت انگلیس با خشونت به این تجمع پاسخ داد و 

تعداد بسیاری از تظاهرکنندگان را دستگیر کرد. در پی این اقدام خشونت آمیز انگلیس، رهبران انقلابیون از 

بغداد و نجف و کربلا و دیگر نقاط کشور و همچنین رهبران عشایر در روز نیمه شعبان مورخ 1920/5/3 

به سمت بیت مرجع شیعیان، میرزای شیرازی حرکت کردند. نتیجه این دیدار صدور فتوایی مشهور به 

از احقاق حقوق غصب شده  انگلیسی ها  امتناع  بیان گردید در صورت  آن  بود که در  »فتوای دفاعیه« 

عراقی ها، مردم عراق حق استفاده از سلاح و نیروی دفاعی را خواهند داشت. پس از صدور این فتوا، 

1. Ireland

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


110

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مردم کربلا به چند پاسگاه پلیس حمله کردند و زندانیان را آزاد کردند. الحاق کربلا به جهاد مسلحانه در 

1920/7/25 علاوه بر نقش رهبری این شهر، به انقلاب نیز شتاب بسیاری بخشید و این خبر با استقبال 

و شادی مردم عراق مواجه شد. 

شعارهای مردم در تظاهرات خود بیشتر با تأسی از قیام اباعبدالله الحسین)ع( بود. شعارهایی همچون 

»هیهات من الذلة«، »حرکت ما همچون حرکت امام حسین یک انقلاب است و تک تک ما برای حسین 

شهید خواهیم شد«1، »حسین همواره به تو می گوید: در دنیای خود آزاده باشید«2، یا این بیت شعر از 

قصیده مشهور عبدالحسن زلزله شاعر و استاد دانشگاه عراقی، که در روز عاشورا سروده شده است:» این 

خون توست که روی دهان من حرف می زند ... شعر اگر خون بگوید چه می گوید؟«3 )الجبوري و لعیوس 

غازی، 2021 م: 169-198(. 

بنابراین تظاهرات مسالمت آمیز و پس از آن قیام های مسلحانه، به ویژه در کربلا و اطراف آن، نمونه هایی 

از ظهور امر سیاسی بودند که در چارچوب لاکلا و موف، تحقق »ضدیت« و تولید »دیگری« )گفتمان 

استعمار به عنوان تهدید( را نشان می دهد. گفتمان حسینی از این طریق توانست هژمونی موقت معنایی 

ایجاد کرده و امکان سازماندهی اجتماعی مستقل را فراهم آورد.

بر  علاوه  شهر  این  که  است  این  انقلاب 1920،  در  کربلا  شهر  محوریت  در  اهمیت  حائز  نکته 

)حکومت  محلی  شورای  اولین  کشور،  سراسر  انقلابی  نیروهای  بسیج  و  هدایت گری  و  رهبری  نقش 

موقت محلی( را نیز تشکیل داد و آقای محسن ابوطبیخ پس از آزادی کربلا به دست انقلابیون در تاریخ 

1920/10/6 به عنوان سرپرست شورای محلی کربلا منصوب گردید و تا 1920/11/13 که شهر به دست 

اشغالگران افتاد، اداره امور کربلا دست این شورا بود. قرار شد در این مدت شهر کربلا توسط دو مجلس 

علمی و ملی اداره شود: مجلس علمی متشکل از عده ای از علما همچون سید هبةالدین شهرستانی، سید 

ابوالقاسم کاشانی، میرزا احمد خراسانی، سید حسین قزوینی و میرزا عبدالحسین شیرازی )فرزند میرزای 

شیرازی( بود و رسیدگی به امور دینی و حکمیت در منازعات داخلی شهر و عشایر را برعهده داشت. 

مأموریت مجلس ملی، گرفتن مالیات، تعیین مسئولان نظامی و اداری و برقراری امنیت بود، میرزا نیز 

نظارت بر هر دو مجلس را بر عهده داشت. )رهیمی، 1380: ۲۰۴-۲۰۳(.

آیت الله میرزای شیرازی سه ماه پس از فتوای دفاعیه و یک ماه پس از جهاد مسلحانه کربلا، در شب 

1. حسين ثورة وهاي ثورة واحنه واحدنا شهيد

2. لايزال الحسين يخاطبكم كونوا أحرارا في دنياكم

3. هذي دماك على فمي تتكلم /  ماذا يقول الشعر إن نطق الدم

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

111

فصلنامه علمی - پژوهشی

۱۳ ذیحجه ۱۳۳۸ قمری )1920/8/28( درگذشت و در صحن حرم امام حسین )ع( در کربلا دفن شد. 

)صادقی تهرانی، 1392: 72(

در تاریخ و چگونگی مرگ ایشان، اختلاف نظر وجود دارد. برخی مرگ ایشان را طبیعی و برخی 

نیز انگلیسی ها را در این مرگ مقصر می دانند. سید مرتضی طباطبایی درباره کیفیت مرگ او می گوید: 

»انگلیسی ها با نیرنگ و حیله به میرزا سم دادند و او را به قتل رساندند. این کار توسط یکی از کارگزارانشان 

که تظاهر به تدین و تقدس می کرد و به شغل عطاری مشغول بود، صورت گرفت…« )آقابزرگ طهرانی، 

1396، ج ۱: ۲۶۳(.

عبدالرزاق الحسنی مورخ عراقی تاریخ مرگ ایشان را سوم ذی الحجة )1920/8/13( می داند و درباره 

تأثیر مرگ ایشان بر جریان انقلاب عراق می نویسد: »دو روز پس از اعلام سیاست دستگیری جوانان 

انقلابی عراق توسط دولت انگلیس، اعلام خبر درگذشت میرزای شیرازی، تیری در قلب مردان انقلابی 

بود که به شدت آنها را مضطرب و وحشت زده کرد. بسیاری از مبارزان انقلابی دچار تردید شدند و بسیاری 

نیز ناامید از ادامه مبارزه کنار کشیدند. خبر فوت ایشان در روح و روان انقلابیونی که نیاز مبرم به حضور 

 این یکی از دلایل شکست 
ً
معنوی میرزای شیرازی در کنار خود داشتند، تأثیر بسزایی گذاشت و قطعاً

انقلاب در برابر نیروهای انگلیسی بود که البته حضور نفوذی ها در میان قبایل و قدرت نابرابر تسلیحات 

نظامی نیز از دیگر دلایل شکست برشمرده می شود« )فیاض، 1963: 121(. 

علی الوردی جامعه شناسی عراقی از انتقام انگلیسی ها از شهر کربلا پس از درگذشت میرزای شیرازی 

یاد می کند که می خواستند درس عبرتی شود برای همه مردم عراق. به گفته هالدان فرمانده انگلیسی: 

»کربلا مسئول تمام تحرکات 1920 بود. به همین دلیل وقتی می خواستم استانداری کربلا را تصرف کنم، 

آب فرات را بر آنها بستم تا رنج بی آبی را احساس کنند« )الوردی، 1969م، ج5: 132(. از این رو کربلا 

در 1920، تاریخ دیگری از مظلومیت و محرومیت همراه با عطش را شاهد بود که با قیام و خیزش آنان 

علیه استبداد رقم خورد.

5-2- اسلام سکولار گفتمان بعث در مقابل اسلام انقلابی گفتمان حسینی )بررسی وقایع 

انتفاضه 1977 کربلا در مراسم پیاده روی اربعین(

در پرتو نظریه لاکلا و موف، می توان دید که مواجهه گفتمان حسینی با گفتمان سکولار بعث، نمونه ای 

بارز از برساخت امر سیاسی از طریق مفصل بندی دال ها و تولید »دیگری« متخاصم است. وقایع انتفاضه 

۱۹۷۷ نشان می دهد که مرجعیت شیعه و زائران اربعین با بازآرایی دال های مقاومت، استقلال طلبی و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


112

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

هویت دینی، امر سیاسی را در سطح اجتماعی شکل دادند و همزمان، گفتمان بعث با تلاش برای تحریف 

و حذف این دال ها، سعی در محدودسازی هژمونی گفتمان حسینی داشت. این روند، خود نمود آشکار 

ضدیت و چگونگی تثبیت نسبی هژمونی گفتمان حسینی است که لاکلا و موف آن را محور شکل گیری 

امر سیاسی می دانند.

شاخه عراقی حزب بعث در 17 ژوئیه سال ۱۹۶۸ با کودتایی به قدرت رسید و از فوریه این سال 

 مشابه نام حزب اصلی بعث یعنی حزب بعث عربی 
ً
پسوند عراق را از نام خود حذف کرد و نامی دقیقاً

سوسیالیستی برای خود برگزید. نکته قابل توجه در سیاست های رژیم بعث، ارتباط و تکیه این رژیم بر 

مانیفست حزب کمونیست عراق بود. توافق میان این دو حزب منجر به تأسیس جبهه ملی و ناسیونالیستی 

مترقی1 در سال 1973 میلادی گردید. این جبهه تلاش می کرد همچون کمونیست ها رویکردی سکولار و 

دین ستیز در برابر آیین ها و مناسک دینی اتخاذ کند. به تعبیری دیگر گفتمان سکولار حزب بعث، به عنوان 

گفتمان رقیب جریان شیعی، نقش »دیگری« و نقش دشمن متخاصم را بازی می کرد. 

مرجعیت شیعه در دوره عبدالرحمن عارف به این نتیجه رسیده بود که این دولت ماندگار نخواهد ماند 

و به همین دلیل هیچ نوع مواجهه‌ مثبت یا منفی با دولت نداشت. اما  با قدرت رسیدن حزب بعث در 

عراق، مرجعیت شیعه ابتدا جلساتی را با احمد حسن البکر رئیس جمهور جدید عراق برگزار کرد و درباره 

چند موضوع همکاری مشترک مانند پروژه تأسیس دانشگاه کوفه با مدیریت حوزه علمیه نجف و عدم اعزام 

طلاب حوزه علمیه به خدمت سربازی به توافق رسید. چرا که حسن البکر اعتقاد داشت که آنها طلاب را 

برای جهاد علیه حکومت آماده می کنند. )راسم النفيس، 2014: 69(

اما به مرور حزب بعث به دلیل احساس شکنندگی در مقابل رقبای خود، دست به سیاست ارعاب و 

خشونت علیه مخالفان خود زد و برای کسب محبوبیت در میان شهروندان تلاش کرد با اتهام »توطئه گری« 

و با شعار »شکستن حلقه های نفوذ و جاسوسی«، به تخریب رقبای خود بپردازد و در این میان سهم زیادی 

از تخریب و دشمن سازی به سوی مرجعیت شیعه بود. )الزبيدي، 2007م: 78( 

دو عنصر اساسی که گفتمان بعث بر آن استوار بود، اول ایجاد سناریوهای خیالی توطئه و خیانت 

بود و دوم رویکرد شوونیستی سران این حزب در برخورد و مواجهه با مخالفان خود بود. )عبد الجبار، 

2010م: 145(

حزب بعث از زمان روی کار آمدن خود تلاش کرد تا مراسم مذهبی پیاده روی اربعین حسینی را که 

1. الجبهة الوطنية والقومية التقدمية

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

مسلمانان شیعه طی قرن ها به آن پایبند بوده اند، لغو کند و حتی این مراسم عزاداری را به جشن و شادی 

تبدیل کند تا احساسات و عواطف و غیرت دینی مسلمانان شیعه را به دلیل توهین به مصیبت امام حسین 

)ع( تحریک کند. اولین کاری که رژیم بعث در جهت ایجاد تنش و اختلاف در میان زائرین اربعین 

حسینی ایجاد کرد، تلاش برای محدود کردن و تضعیف نقش مرجعیت شیعه و بی ثبات کردن جایگاه 

دینی آن در دل پیروانش بود. بر اساس همین برنامه، در سال 1969 میلادی اتهام جاسوسی به مهدی 

الحکیم فرزند مرجع دینی آیت الله محسن حکیم زده شد. اما این تلاش ها نه تنها جایگاه مرجعیت را 

زیرسوال نبرد بلکه نقش اجتماعی و سیاسی آن را  دوچندان کرد که نمونه آن در حوادث صفر 1977 

میلادی بود که روشنگری مرجعیت منجر به شعله ور شدن انتفاضه مردمی شد. 

»جبهه ملی و ناسیونالیستی مترقی« که به دنبال پیروی از خط و فکر کمونیست ها بود، به صورت علنی 

به تقابل و تخریب دینداری پرداخت. این جریان نسخه  تحریف شده ای از واقعه کربلا ارائه کرد که ناشی 

از عدم درک عمیق آنها از حرکت تاریخی حسین بن علی بود. این عدم درک درست ناشی از سلطه اندیشه 

کمونیست بر ساختار سیاسی کشور بود که منجر به ارائه تصویری مبهم و جعلی از حادثه کربلا در رسانه های 

دولتی می گردید. تحریف تاریخ شیعه از سوی نیروهای جبهه ملی منجر به فعال شدن اسلام گرایان و 

گاهی دینی را جبران کنند )بطاطو، 2004م: 37(. درخشش علمای شیعه گردید تا بتوانند این خلأ و ناآ

البته جنبش های سیاسی مذهبی به صورت مخفیانه از سال 1957 فعالیت خود را در مبارزه با جریان 

کمونیستی عراق و مقاومت در برابر خط سکولاریسم دینی آغاز کرده بودند که در خط مقدم این گروه ها 

حزب الدعوه قرار داشت که توسط محمد باقر صدر تأسیس شد و در واکنش به مبارزه با جریان کمونیستی 

و مقاومت در برابر سکولاریسم تأسیس شد. )بطاطو، 1993م، ج3: 227(. رهبری حزب کمونیست 

عراق با گسترش فعالیت جنبش های سیاسی مذهبی بود که در دهه هشتاد میلادی احساس کرد که زمان 

)الخيون،  ارتجاع سیاسی- مذهبی« می خواند، محکوم  کند.  را »جریان  آنچه  که  است  فرا رسیده  آن 

2013م: 119-120(.

قرار  بهانه  را  اربعین حسینی  پیاده روی  مراسم  و حزب کمونیست،  بعث  متحد حزب  دو  بنابراین، 

بیانیه ای تاریخی در سال 1977 علیه مرجعیت شیعه و فعالان و روشنگران دینی اقدام  می دهند و در 

می کنند. بیانیه ای که مبتنی بر همان سیاست اتهام زنی، نیروهای مذهبی- سیاسی را به عنوان نیروهای 

»ارتجاعی« توصیف کرده و علیه آنها دستور داخلی صادر می کند. در بخشی از این بیانیه آمده است:

»اوضاع داخلی در حال حاضر شاهد تشدید فعالیت های توطئه آمیز با الهام از محافل امپریالیستی و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            21 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

ارتجاعی است. این تشدید در زمان حاضر با اقدامات تحریک آمیز در زیر این نماها به مناسبت اربعین امام 

حسین )علیه السلام( از احساسات مذهبی و فرقه ای سوء استفاده می کند. از وقایع روزهای گذشته چنین 

برمی آید که فعالیت »مذهبی- فرقه ای« خصمانه با اقتدار ملی چیزی جز پوششی برای توطئه ارتجاعی 

امپریالیستی نیست که راهپیمایی انقلابی کشورمان را هدف قرار داده است. حزب کمونیست عراق ما 

قاطعانه در کنار اقتدار ملی و حزب متحد بعث ایستاده است و این فعالیت های توطئه آمیز خصمانه را به هر 

شکلی که به نظر می رسد متوجه کل مردم مبارز ما، توده های زحمتکش و دستاوردهای مترقی آنها می داند. 

دفتر سیاسی از سازمان های حزبی ما و همه همراهان ما ممی خواهد که هوشیاری خود را بالا ببرند و بر 

فعالیت های توطئه گرانه نظارت کنند، با سازمان های حزب بعث سوسیالیست عربی متحد تماس بگیرند و 

کمیته های جبهه ملی و ناسیونالیسم مترقی را به منظور هماهنگی برای انجام مشترک اقدامات علیه توطئه، 

اقدامات خرابکارانه و تحریک آمیز فعال کنند«. )عبدالله، 1996م(.

 پس از صدور این بیانیه بود که پیاده روی به سمت حرم امام حسین برای زیارت اربعین حسینی با 

محدودیت ها و ممنوعیت های خاصی روبرو شد و با بسیاری از سخنرانان و مداحان و فعالان موکب ها و 

هیأت های عزاداری حسینی به خصوص در شهر نجف به دلیل ترس از وجود انگیزه های سیاسی در پشت 

آنها برخورد شد. اما غافل از آنکه این ممنوعیت ها انگیزه زائران اربعین حسینی را دوچندان می کرد و مراسم 

اربعین حسینی تبدیل به چالشی جدی برای دولت بعث و سیاست های سکولار آن شده بود چرا که عموم 

مردم این مراسم را میراثی به جا مانده از پدران خود می دانستند که می بایست از آن محافظت می کردند 

)عبد الصمد، 1987م: 38(.

دولت که نمی توانست به صراحت سیاست های سکولار حزب کمونیست را عامل تقابل با زائران 

حسینی بیان کند، مجبور بود برای توجیه ممنوعیت های خود بهانه های واهی بیان کند. مانند اعلام خبر 

بمب گذاری در حرم حضرت عباس که سرویس های امنیتی طی اقدامی تمام موکب های حسینی را مجبور 

به خروج از حرم کرده بودند. اما در همین فضای امنیتی تعدادی از جوانان استان نجف بودند که از دستور 

دولت سرپیچی می کردند. رهبر این گروه جواان نجف فردی به نام محمد البلاغی بود و نیروهای او در 

دوازده دسته از محله های براق و عماره استان نجف بودند که اکثرا حدود بیست سال سن داشتند. این 

گروه با روحانیون مبارزی همچون سید محمد باقر صدر در ارتباط بودند و با ایجاد یک تشکیلات متمرکز 

خودجوش به تامین بودجه موکب های حسینی برای زنده نگه داشتن مراسم پیاده روی اربعین کار می کردند 

)عباس، 2008: 201(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            22 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

حنا بطاطو نظر دیگری درباره نارضایتی شیعیان ارائه داده است و آن عدم سرازیر شدن آب فرات به 

زمین های استان نجف، ایجاد محدودیت های تحصیلی در مدارس و حوزه های علمیه و دیگر سیاست های 

تحمیلی دولت بود که به دلیل ترس از برپایی مراسم زیارت اربعین اتخاذ گردید. )الفضلی، 2011م: 85(

با شدت یافتن سیاست های اعمال زور و تحریک کننده دولت، موج اعتراض‌ها از سمت استان نجف 

افزایش پیدا کرد تا اینکه روز جمعه 15 صفر سال 1977، گروه جوانان نجف با توزیع اعلامیه های دست 

نویس، از مردم نجف خواستند در راهپیمایی اربعین به کربلا شرکت کنند. گروه هایی از زائرین، علی رغم 

هشدارهای دولت، راهپیمایی خود را از نجف در مسیر کربلای معلی آغاز کردند. دولت تلاش کرد از 

راهپیمایی جلوگیری کند، اما نتوانست جلوی موج  سی هزار نفری زائران را بگیرد. با این حال، درگیری 

در ابتدا محدود بود و روز بعد به خان الناس رسید و در اینجا بود که نیروهای امنیتی به روی زائران آتش 

گشودند و باعث شد که مردم پاسگاه خان الناس در نزدیکی منطقه حیدریه را به دست گیرند. )صاغية، 

2003م: 112( زائران حسینی شعار می دادند »صدام، دست از حکومت بردار، مردم عراق تو را نمی 

خواهند«1. )بطاطو، 2004م: 42( در نهایت تیپ ششم ارتش با پشتیبانی بالگردها توانست جمعیت 

زائران را محاصره کند و اعتراض آنها را سرکوب نماید. از آن روز بود که مردم جنوب عراق این دو روز را 

روزهای سیاه برای زیارت اربعین نامیدند. )صاغية، 2003م: 112(

در نتیجه درگیری هایی که بین دو طرف صورت گرفت، نیروهای دولتی تعداد زیادی از زائران را به 

شهادت رساندند و حدود دو هزار نفر از شهروندان عراق از جمله سید محمد حکیم نماینده سید محمد 

باقر صدر دستگیر شدند. از روندشناسی وقایع اینگونه به نظر می رسد که رژیم بعث از آن حادثه به عنوان 

دستاویزی برای ممانعت از هرگونه تجمعی استفاده کرد که ممکن است در آینده به نیروی اصلی تهدید 

کننده دولت عراق تبدیل شود.

یکی دیگر از ترس های دولت عراق شکل گیری جنبش های اعتراضی همدست با رژیم بعث سوریه 

با همتایان  نیز  اعتراض های داخلی، درگیری های شدیدی  با سرکوب  بود چرا که دولت عراق همزمان 

سوری خود داشت. این اختلاف دو نظام بعثی علاوه بر ریشه های ایدئولوژیک، بر سر آب فرات نیز بود. 

زیرا دولت سوریه با سدسازی به دنبال بستن آب فرات به سمت عراق بود. بنابراین دولت عراق هرگونه 

اعتراض داخلی را به همدستی با دولت سوری متهم می کرد که اتهام جاسوسی مهدی حکیم فرند سید 

محسن حکیم مرجع شیعیان در همین راستا بود. )سلوغلت، 2003م: 264( بر همین اساس انتفاضه 

1. يا صدام شيل إيدك، شعب العراق ما يريدك

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            23 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

اربعین حسینی 1977 نیز از سوی دولت بعث عراق، حرکتی تحریک آمیز از سوی نیروهای گماشته سوری 

و به تعبیری دیگر نیروهای مرتجع وابسته به امپریالیسم بوده است.

 رشید الخیون نویسنده و روزنامه نگار ضد بعث عراق می گوید: »آنچه در خان الناس در ماه فوریه 

1977 رخ داد، ناشی از رفتارهای تحریک آمیز حسن العامری رئیس گروه جوانان شورشگر بود که به نام 

مسئول »منطقه فرات میانه« )حله و کربلا و نجف و دیوانیه( تمام شد. او به شکلی توهین آمیز دیگ های 

غذای موکب های حسینی را برگرداند و موجب خشم و اعتراض زائران حسینی گردید و زمینه شکل گیری 

یک انتفاضه )جنبش اعتراضی مدنی( شکل گرفت و احزاب و گروه های دینی از این فرصت به نفع خود 

استفاده کردند )الخیون، 2013م: 119-120(

بیانیه رسمی حزب کمونیست عراق نیز این وقایع را اینگونه تحلیل می کند: »اقدامات تحریک آمیز و 

خرابکارانه برخی از نیروهای مرتجع وابسته به اربابان مرتجع و امپریالیست خود در آن سوی مرزها در 

روزهای گذشته که با بیانیه سخنگوی رسمی اعلام شد، صحنه ای را رقم زد که خطر آن را نباید دست 

کم گرفت. در فعالیت های خصمانه با مردم ما و منافع اساسی آنها فعالیت مشکوک تحریک آمیز توسط 

این گروه علیه مردم ما و علیه اعتقادات آنها و قبل از هر چیز حاکمیت ملی و نظام مترقی آن انجام شد 

که در خدمت دشمنان مردم ما، امپریالیست ها و صهیونیست ها بود«. )روزنامه طریق الشعب: 13 فوریه 

1977م(

در بیانیه نشست رسمی جبهه ملی و ناسیونالیسم مترقی در محکومیت این حادثه نیز آمده است: 

»اقدامات خرابکارانه ای که در روزهای 5 و 6 فوریه در استان نجف انجام شد، کار محافل استعماری 

متنفرند که  آن  مترقی  و  و دستاوردهای دموکراتیک  انقلابی دولت   از سیاست های  بود که  ارتجاعی  و 

می بایست اهداف آن جریان ارتجاعی و نیروهای پشت سر آنها فاش گردد. این جبهه قاطعانه با این گونه 

اقدامات و نقشه ها مقابله کرده و همچنین تلاش جنایتکارانه سازمان های وابسته به رژیم سوریه برای 

انفجار حرم امام حسین در روز سه شنبه هشتم فوریه را به شدت محکوم می‌کند، که اگر این جنایت محقق 

می شد، جان هزاران نفری را که به مناسبت زیارت اربعین در آنجا جمع شده بودند،  می گرفت«. )روزنامه 

طریق الشعب: 25 فوریه 1977م(.

به  منجر  حسینی،  اربعین   1977 انتفاضه  معترضین  به  خیانت  برچسب  و  اتهام زنی  فرایند  این 

محکومیت معترضان و دستگیرشدگان انتفاضه گردید. اما باید گفت تمام این بیانیه ها و تحلیل ها مطابق با 

واقعیت نبود و ناشی از ادعاهای کذب حزب کمونیست و جبهه ملی بود. در حقیقت در جریان انتفاضه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            24 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

صفر سال 1977، تلاش هایی برای مدیریت بحران بدون دخالت مستقیم مراجع دینی نجف انجام شد، 

اما فشار افکار عمومی و افزایش درگیری ها و شدت گرفتن شعارها علیه مسئولین اول نظام، باعث شد 

که مقامات محلی از آیت الله سید محمدباقر صدر درخواست کنند برای آرام سازی اوضاع مداخله کند. 

حکومت، هم زمان با سرکوب شعارهای تند و بازداشت معترضان، از صدر خواست تا مردم را به محدود 

کردن شعارها به مضامین حسینی و توقف حمله به نمادهای سیاسی دعوت کند و در مقابل وعده داد 

که شرکت کنندگان را مورد پیگرد قرار ندهد. سید محمدباقر صدر ابتدا در پذیرش این درخواست تردید 

داشت، زیرا بیم آن می رفت که مداخله نکردن او به عنوان حمایت از انتفاضه یا دشمنی با رژیم تعبیر شود. 

با این حال، برای کاهش خشونت علیه مردم و جلوگیری از گسترش سرکوب، سرانجام پذیرفت که در حل 

بحران نقش میانجی ایفا کند. سپس هیئتی به ریاست سید محمدباقر حکیم به میان جمعیت معترض 

اعزام شد تا پیام پشتیبانی مراجع دینی و نیز عقب نشینی نسبی دولت را به آنان ابلاغ کند. حکومت وعده 

داده بود که از تعقیب قضایی، ادامه بازداشت ها و جلوگیری از تکمیل مسیر پیاده روی جلوگیری کند. این 

توافق قرار بود امکان ادامه حرکت زائران به سوی کربلا را فراهم کند؛ اما دولت به وعده های خود پایبند 

نماند و توافق عملی نشد. در ادامه، با شدت گرفتن نگرانی رژیم از گسترش اعتراضات و احتمال حمایت 

خارجی از معترضان، ارتش به منطقه خان النخیله اعزام و مانع پیشروی راهپیمایان شد. این اقدام آغاز 

مرحله نهایی سرکوب انتفاضه بود. )النعمانی، 1986م: 210-211(

در نهایت حکم اعدام که برای 46 نفر صادر شده بود، به درخواست دولت و با تصمیم حزب کمونیست 

برای جلوگیری از موج اعتراضات مردمی، در نهایت به هشت نفر رسید )روزنامه طریق الشعب: 25 فوریه 

1977م(. تحلیل »صاحب جلیل حکیم« یکی از فعالان حزب کمونیست در شرایط جامعه دینی پس از 

اجرای این حکم نشان از پشیمانی خود حزب کمونیست از این حکم دارد. او می گوید: »متأسفانه موضع 

حزب این بود که با اتخاذ تدابیر سرکوبگرانه، رضایت و خشنودی نظام حاکم را از خود جلب کند. به 

همین دلیل هرگونه شعائر دینی در عرصه عمومی را اقدام علیه اقتدار ملی توصیف کرد. من معتقدم این 

توصیف غیرواقعی است و این موضع صرفا در راستای خواست سران نظام و حزب بعث بود. بنده پس از 

اجرای حکم اعدام شهدای شهر نجف، به این شهر رفتم و با بمباران سوال از سوی فعالان شاخه حزب 

کمونیست در نجف مواجه شدم. آنها بیانیه را در میان اعضای حزب توزیع نکرده بودند زیرا می گفتند اگر 

این بیانیه توزیع شود و مردم نیز از آن مطلع شوند، به شدت از حزب متنفر می شوند و اگر اقدامی علیه 

اعضای آن انجام ندهند، حداقل از آن فاصله می گیرند«. )صاحب جلیل الحکیم، 2011م: 210(. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            25 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


118

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

نتیجه گیری:
تحلیل تاریخی-گفتمانی آیین پیاده روی اربعین نشان داد که گفتمان حسینی از طریق مفصل بندی دال ها و 

تثبیت یک دال مرکزی - یعنی مقاومت، استقلال طلبی و هویت دینی- امر سیاسی را در سطح اجتماعی 

شکل داده است. دال های گفتمان حسینی در مواجهه با گفتمان های رقیب، از جمله استعمار بریتانیا و 

گفتمان سکولار بعث، به صورت متقابل تثبیت و بازتولید شده اند و در فرآیند تولید »دیگری« متخاصم، 

ضدیت و امکان هژمونی نسبی گفتمان حسینی نمایان شده است. وقایع انقلاب 1920 عراق و انتفاضه 

1977 کربلا نمونه هایی از چگونگی تحقق امر سیاسی در بستر اجتماعی و گفتمانی اند، جایی که آیین 

اربعین و مرجعیت دینی توانستند دال های خود را به گونه ای سازمان دهی کنند که مقاومت و انسجام 

اجتماعی را عینیت بخشند. این یافته ها نشان می دهد که امر سیاسی در گفتمان حسینی، برخلاف سیاست 

محدود به نهادها و قدرت رسمی، محصول فرآیندهای اجتماعی-گفتمانی است و آیین اربعین ابزاری 

برای بازآفرینی و استمرار این امر سیاسی در طول تاریخ بوده است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            26 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


ر...
د ب

أکی
ا ت

ی ب
سین

 ح
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
مر 

ی ا
یخ

تار
ل 

حلی
ت

119

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع:
ابراهیم حسن، حسن. )1389(، تاریخ سیاسی اسلام، ترجمه ابوالقاسم پاینده، نشر بدرقه جاویدان. 

ابن بابویه، محمد بن علی. )1413ه.ق(، من لایحضره الفقیه، ج3، قم: انتشارات اسلامی.

ابن جوزی، عبدالرحمن بن علی. )1412ه.ق(، المنتظم في تاریخ الملوک والأمم. ج8 ، بیروت: دارالکتب العلمیه.

ابن شهر آشوب، محمد بن علی. )1376(، مناقب آل ابی طالب، نجف: مطبعة الحیدریه.

ابن طاووس، سید عبدالکریم. )1392(، فرحة الغری، قم: شریف رضی.

ابن طاووس، سید علی بن موسی بن جعفر. )1394(، لهوف، ترجمه علی رضا رجالی تهرانی، انتشارات نبوغ. 

ابن قولویه، جعفر بن محمد. )1375(، کامل الزیارات، تهران: نشر صدوق.

آقابزرگ طهرانی، محمدمحسن. )1396(، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج ۱، تهران: کتابخانه موزه و مرکز اسناد مجلس 

شورای اسلامی، بنیاد پژوهشهای اسلامی آستان قدس رضوی. 

آیتی، محمد ابراهیم. )1375(، بررسی تاریخی عاشورا )مجموعه سخنرانی ها(، تهران: انتشارات صدوق.

بطاطو، حنا. )1993م(، العراق: الشيوعيون والبعثيون والضباط الأحرار ، ج3، کویت: دارالقبس.

بطاطو، حنا. )2004م(، الحركات السرية الشيعية في العراق، ترجمة وتعليق: شاكر العزاوي، بغداد: منشورات مكتبة عدنان.

الجبوری، محمد فلیح و لعیوس غازی، فوزیه. )2021م(، "شعارات انتفاضة تشرين العراقية، قراءة في ضوء بالغة الجمهور 

ةالعلامة، جلد6، شماره 2 : 169-198.
ّ
)شعارهای قیام اکتبر عراق، قرائتی در پرتو زبان مردم("، مجلّ

الجبوري، غازي شاکر. )2021م(، القتيل الحي والشاهد الحاضر، بیروت: دار سطور للنشر والتوزيع.

الحکیم، صاحب جلیل. )2011م(، النجف الوجه الآخر محاولة استذکار )روی دیگر نجف، تلاشی برای یادآوری(، بغداد: 

الحزب الشيوعي العراقي )حزب کمونیست عراق(. 

حلی، جعفر به محمد بن نما. )11406هـ.ق(، مثیر الاحزان و منیر سبل الاشجان، قم: مدرسة الإمام المهدی. 

خمینی، روح الله. )1389(، صحیفه امام، ج15، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی)ره(.

خوارزمى، محمد بن احمد. )1418هـ.ق(، مقتل الحسین، تحقیق محمد سماوی، ج 2، قم: انوار الهدی. 

الخيون، رشید. )2013م(، الاسلام السياسی بـالعراق، امارات متحده عربی: مركز المسبار للدراسات والنشر.

دربندی شیروانی، ملاآقا. )1392(، اسرار الشهاده، انتشارات طوبای محبت. 

ذهنی تهرانی، سید محمدجواد. )1389(، از مدینه تا مدینه )مقتل(، چاپ پنجم، تهران: پیام حق.

راسم النفيس، احمد. )2014م(، الشيعة في العراق )جذور راسخة وواقع متغير(، بیروت: دار ايكودي للثقافة.

روزنامه طریق الشعب. )13 فوریه 1977م(، شماره 1029. 

روزنامه طریق الشعب. )16 فوریه 1977م(، شماره 1032. 

روزنامه طریق الشعب. )25 فوریه 1977م(، شماره 1040. 

رهیمی، عبدالحلیم. )1380(، تاریخ جنبش اسلامی در عراق 1924-1900، ترجمه جعفر دلشاد، اصفهان: نشر چهارباغ.

الزبيدي، حسن لطيف كاظم. )2007م(، موسوعة الأحزاب العراقية، بیروت: مؤسسة العارف للمطبوعات. 

الثورة الی الدیکتاتورية العراق منذ 1958، بغداد: منشورات  سلوغلت، ماریون فاروق و سلوغلت، پیتر. )2003م(، من 

الجمل. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            27 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html


120

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

شبر، جواد. )1409هـ.ق(، ادب الطف أو شعراء الحسين علیه السلام، ج1 ، دارالمرتضی.

الشیبي، مصطفي كامل. )1381(، تشیع و تصوف،ترجمة علیرضا ذكاوتي، تهران: امیر كبیر

صادقی تهرانی، محمد. )1392(، نگاهی به تاریخ انقلاب 1920 عراق و نقش علماء مجاهدین اسلام، تهران: نشر شکرانه.

(، بیروت: دارالساقی.
ً
 وحطاماً

ً
صاغية، حازم. )2003م(، بعث عراق )سلطة صدام قیاماً

طوسی، محمد بن حسن. )1417هـ.ق(، مصباح المجتهد، ج6، بیروت: موسسه فقه الشیعه.

عباس، عدنان. )2008م(، هذا ما حدث، مذكرات عدنان عباس، دمشق: دار كنعان للدراسات والنشر.

غیرمعمم،  و  )معمم  الديني  الاحتجاج  والأفندية سوسيولوجيا، خطاب وحركات  العمامة  فالح. )2010م(،  الجبار،  عبد 

جامعه شناسی گفتمان و جنبش های اجتماعی دینی(، ترجمه أحمد حسني، بیروت: منشورات الجمل.

العراقي، بغداد:  الشيوعي  المعلومات والخبرة الأمنية في متابعة الحزب  عبد الصمد، عبدالعزيز. )آوریل 1987م(، دور 

مديرية الامن العامة لحزب الشیوعی العراقي )اداره کل امنیت حزب کمونیست عراق(. 

عبدالله، عامر. )سپتامبر 1996م(، "حقائق عن مسیرة )خان النص( في شباط 1977"، مجله رسالة العراق )لندن(، شماره 21.

فرات نیوز، به نقل از سخنگوی عتبه عباسیه،  2022/9/21(. 

الفضلی، صلاح مهدی علی. )2011م(، الدور الوطنی للمرجعية الدینیه فی تاریخ العراق الحدیث والمعاصر 2002-

1900، بغداد: دار مصر مرتضی.

فیاض، عبدالله. )1963م(، الثورة العراقية الكبرى، سنة 1920 )انقلاب بزرگ عراق، سال 1920(، بیروت: مطبعة الارشاد.

قاضی طباطبائی، محمدعلی. )1385(، تحقیق درباره اول اربعین حضرت سیدالشهداء )ع(، چاپ سوم، تهران: وزارت 

فرهنگ و ارشاد اسلامي، سازمان چاپ و انتشارات.

قمی، عباس. )1393(، منتهی الآمال؛ در ذکر تاریخ چهارده معصوم، تهران: انتشارات پیام آزاد.

گیدنز، آنتونی. )1385(، جامعه شناسی، ترجمه منوچهر صبوری کاشانی، تهران: نشر نی.

لفت ویچ، آدریان. )1984م(، دموکراسی و توسعه، ترجمه افشین خاکباز، تهران: طرح نو. 

مجلسی، محمدباقر. )1386(، بحارالانوار، چاپ چهارم، جلدهای 44، 45، 100 و 101، بیروت: دارالاسلامیه.

مطهری، مرتضی. )1377(، حماسه حسینی، ج1، انتشارات صدرا.  

مفید، محمد بن محمد. )1413هـ.ق = 1372هـ.ش(، مسار الشیعه في مختصر التواریخ، تحقیق مهدی نجف، قم: الموتمر 

العالمي لالفيه الشيخ المفيد.

النعمانی، محمدرضا. )1986م(، سنوات المحنة وأيام الحصار، قم: اسماعیلیان. 

نوری، میرزا حسین. )1390(، لؤلؤ و مرجان، نشر فراهانی. 

الوردی، علی. )1969م(، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق، ج 5، قسمت اول، بغداد: مطبعة الارشاد. 

یعقوبی، احمد بن اسحاق. )1389(، تاریخ یعقوبى، ج 2، چاپ 11، تهران: علمی و فرهنگی. 

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

 شرافت، نعیم؛ فرهادی، روح الله )1403(، »تحلیل تاریخی امر سیاسی در گفتمان حسینی با تأکید بر آیین 
پیاده روی اربعین« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س14، ش4، زمستان 1403، صص 93-120.

DOI: 10.21859/priw-140405

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            28 / 28

http://priw.ir/article-1-2016-fa.html
http://www.tcpdf.org

