
... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

63

فصلنامه علمی - پژوهشی

An Analysis of the Origin of Political Theology in Alavi 
Discourse

Vajiheh Miri1, Asghar Montazerolghaem2

Date received: 2022/03/12        Date of acceptance:2022/06/04

Abstract
Political theology, as one of the branches of theology, organizes one of the pillars of Shiite political thought. 
There is disagreement among contemporary scholars as to whether political discourse is a relatively emerging 
or entrenched science. To validate the views of both groups of scholars, a historical study of the evolution 
of political discourse is necessary. The present article has tried to study the origin of this knowledge and the 
first Islamic figure who succeeded in designing and establishing this knowledge with the help of analytical 
citation method. The results of this research indicate that the origin of the knowledge of political theology 
goes back to the event of Saqifa and the issue of Imamate;  And Imam Ali was the first Islamic figure to 
establish this knowledge. According to the narrations recorded in the sources, the era of the emergence and 
emergence of political discourse dates back to the time of the death of the Prophet (PBUH). However, after 
the incident of Saqifa, following the political atmosphere of that day, there was not enough opportunity for 
the Amir al-Mo’menin to raise and explain the issue of Imamate. However, with the arrival of the caliphate, 
this restriction became relatively less, and as a result, the Imam found a better opportunity to re-design and 
establish the “principle of divine Imamate” within the framework of political theology.

Keywords: Amir al-Mo’menin, Origin, Political Theology, Imamate, Ruler

1. PostDoct Researcher, University of Isfahan،isfahan،iran (responsible Author) , 
vajiheh.miri@gmail.com
2. Professor of the Department of History, University of Isfahan،isfahan،iran. 
montazer@ltr.ui.ac.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 12, No. 2, Summer 2022, 63-91
DOI: 10.21859/priw-120203

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


64

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

65

فصلنامه علمی - پژوهشی

واکاوی تاریخی خاستگاه دانش کلام سیاسی در گفتمان علوی1  

وجیهه میری2
اصغر منتظرالقائم3

تاریخ دریافت: 1400/12/21             تاریخ پذیرش: 1401/03/14

چكيده
هدف مقاله حاضر از بررسی خاستگاه دانش کلام سیاسی در اسلام آن است که در یک مطالعه تاریخی، زمان پیدایش این 

دانش را مشخص سازد؛ و با سنجش اعتبار دیدگاه محققان معاصر، به اختلاف نظر بین آنان در این خصوص خاتمه دهد. با 

توجه به هدف این پژوهش، این نوشتار در ردیف تحقیقات بنیادی قرار می‌گیرد که در پی پروراندن نظریه ریشه‌دار بودن دانش 

کلام‌ سیاسی است.

روش مطالعه در این مقاله، استنادیِ تحلیلی و تحلیلیِ استنادی است. ارزش این روش در این است که برای رسیدن به پاسخی 

منطقی، نخست کوشیده‌ایم به گزاره‌های مصادر تاریخی و حدیثی استناد نماییم و سپس از آنها تحلیلی مناسب ارائه کنیم. 

همان‌گونه که در بعضی موارد برای اثبات درستی تحلیل‌های ارائه شده، سعی بر آن نموده‌ایم که این تحلیل‌ها را نیز با ارجاع 

دادن به شواهد تاریخی و حدیثی مستند ‌گردانیم. در عین حال همت بر آن گماشته‌ایم که به تناسب سخن از تحلیل‌های 

اندیشمندان معاصر در این زمینه نیز غفلت نورزیم. بنابراین ابزار جمع‌آوری اطلاعات از یکسو مصادر و منابع کتابخانه‌ای و 

از سوی دیگر مطالعات و مقالات الکترونیکی است.

این پژوهش با محوریت پاسخگویی به سه سؤال ذیل سامان یافته است: 

- دانش کلام سیاسی، در چه دوره‌ای از تاریخ علم کلام اسلامی و اندیشه سیاسی طرح و پی‌ریزی شد؟

- این علم، پیرامون کدام مسئله کلامی که در عین حال موضوعیت سیاسی و اجتماعی داشت شکل گرفت؟

- نخستین چهره اسلامی که توفیق پی‌ریزی دانش کلام سیاسی را یافت کیست؟

یافته‌های این تحقیق مؤید این فرضیه است که خاستگاه دانش کلام سیاسی به رخداد سقیفه و مسئله جانشینی رسول خدا)ص( 

باز ‌می‌گردد؛ و امیرالمؤمنین)ع( نخستین چهره اسلامی است که این دانش را پی‌ریزی نمود. بنابراین کفه ترازو به نفع آن دسته 

از محققانی که قائل به ریشه‌دار بودن کلام سیاسی هستند سنگینی می‌کند؛ و بر اساس روایات ثبت شده در مصادر، عصر 

تکوّن و پیدایش کلام سیاسی به زمان وفات حضرت رسول)ص( باز می‌گردد.

واژه‌های كليدي: امیرالمؤمنین)ع(، خاستگاه، کلام سیاسی، امامت، حاکم.

1. این مقاله مستخرج از طرح پسادکتری در دانشگاه اصفهان با عنوان »تبیین مبانی برنامه تعلیمی امامان شیعه در پی ریزی علوم 
اسلامی)اهداف، روش ها و راهبردها(« می باشد.

v.miri@ltr.ui.ac.ir  )2. محقق پسادکتری دانشگاه اصفهان ،اصفهان،ایران)نویسنده مسئول

montazer@ltr.ui.ac.ir .3. استاد گروه تاریخ دانشگاه اصفهان،اصفهان،ایران
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال دوازدهم، شماره دوم، تابستان 1401، صص 91  - 63

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1

20
20

3

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


66

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

1- مقدمه
اندیشه  از فروع دانش  دانش کلام سیاسی همانگونه که یکی از شاخه‌های علم کلام است، یکی 

سیاسی شیعه را سامان می‌دهد1 )حقیقت،1381: 15(. محققان معاصرِ دو حوزه‌ی کلام اسلامی و اندیشه 

سیاسی که در زمینه کلام سیاسی مطالعاتی را به سرانجام رسانده‌اند در مورد پیدایش دانش کلام سیاسی 

دو دیدگاه متفاوت از هم ارائه کرده‌اند. برخی به نوظهور بودن این دانش تمایل نشان داده‌اند. اگرچه با مُقید 

 جدید« راه نقد را بر دیدگاه خود مسدود ساخته‌اند. در برابر، بعضی 
ً
کردن نظر خود به قیدِ »دانشی نسبتا

دیگر از محققان، دانش کلام سیاسی را دانشی با قدمت و کهن می‌دانند.

این  از هر دو دیدگاه موجود در مورد خاستگاه دانش کلام سیاسی، آنچه مطلوب ما در  قطع نظر 

این زمینه  پژوهش می‌باشد آن است که بر خلاف محققان معاصر که تحقیقی مستقل و روشمند در 

ارائه نکرده‌اند و در مطالعات خویش گذرا از این مسئله عبور کرده‌اند، به کمک روش استنادیِ تحلیلی و 

 خاستگاه این دانش را پی‌جویی نماییم؛ و نخستین شخصیت اسلامی که موفق 
ً
تحلیلیِ استنادی، مستقلا

به طرح و پی‌ریزی این دانش شد را مورد مطالعه قرار دهیم. با این رویکرد، از یکسو قوت و ضعف هر یک 

از دو دیدگاه محققان معاصر روشن می‌شود و از سوی دیگر وجه تمایز این پژوهش از مطالعات معاصر 

مشخص می‌گردد.

در این پژوهش کوشیده‌ایم با بررسی تاریخ علم کلام اسلامی و تاریخ اندیشه سیاسی در اسلام به دو 

سؤال زیر پاسخ دهیم:

- دانش کلام سیاسی، در چه دوره‌ای از تاریخ علم کلام اسلامی و اندیشه سیاسی و با محوریت کدام 

مسئله طرح و پی‌ریزی شد؟

- نخستین چهره اسلامی که توفیق پی‌ریزی دانش کلام سیاسی را یافت کیست؟

این تحقیق بر دو فرضیه مبتنی است:

ی در مسئله جانشینی پس از 
ّ

- عصر تکوّن و پیدایش کلام سیاسی به رخداد سقیفه و اختلاف جد

رسول خدا)ص( باز ‌می‌گردد.

- امیرالمؤمنین)ع( نخستین چهره اسلامی است که این دانش را پی‌ریزی نمود.

نظم ساختاری این نوشتار، تابعی است از چگونگی تأمین پاسخ سؤالات پژوهش. از این‌رو، برای 

آمادگی ذهن مخاطب و پیش از ورود به بحث اصلی، به مفاهیم اساسی خواهیم پرداخت. ارائه تعریف 

1. اندیشه سیاسی شیعه، هر گونه تفکر و تأمل در باب سیاست اسلامی را شامل می‌شود؛ و اعم از فلسفه سیاسی، کلام سیاسی و فقه 
سیاسی می‌باشد)حقیقت،1381: 15(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

67

فصلنامه علمی - پژوهشی

مشخص و دقیق از علم کلام و موضوع آن و نیز از علم کلام سیاسی و موضوع آن، در پی‌جویی خاستگاه 

دانش کلام سیاسی و اینکه این دانش در کدام دوره و با محوریت کدام مسئله و توسط کدام شخصیت 

بازیابی و  با  اسلامی طرح و پی-ریزی شد، کمک شایانی به حل مسئله خواهد نمود. در مرحله بعد 

بازخوانی مهم‌ترین مسائل کلام سیاسی که امام علی)ع( در خطبه‌ها، نامه‌ها و کلمات قصار خود طرح 

نموده است، روشن خواهد شد که بر اساس تعریف دانش کلام سیاسی، ایشان نخستین شخصیت اسلامی 

است که دانش کلام سیاسی را با محوریت مسئله‌ی کلان »اصل امامت الهی« طرح و پی‌ریزی نموده است.

1-1. پیشینه تحقیق
محققان معاصری که در حوزه کلام سیاسی مطالعاتی انجام داده‌اند، در مورد خاستگاه این دانش قائل به 

یکی از دو قول زیر شده‌اند:

را  مطالعاتی  حوزه  یک  قالب  در  و  منسجم  بصورت  سیاسی  کلام  ظهور  آنان،  از  برخی  الف( 

 جدید می‌دانند. آنگونه که به کارگیری واژة ترکیبی »کلام سیاسی« را تا حدودی همراه با 
ً
دانشی نسبتا

مسامحه معرفی می‌کنند)بهروزلک،1382، 79؛ معرفت و محسنی،1377: 7؛ الهی‌راد،1390: 112؛ 

نادری،1390: 172(.

ب( عده‌ای دیگر، کلام سیاسی را دانشی ریشه‌دار می‌دانند؛ آنگونه که عصر تکوّن و پیدایش مباحث 

تبیین  با  آنان  باز می‌گردانند.  البیت)ع(  اهل  به زمان حضور  را  با رویکرد سیاسی  نحله‌های کلامی  و 

مختصری از سیر تطور تاریخی کلام سیاسی، عدم تحقق این گرایش بینارشته‌ای در سالیان گذشته را 

دلیلی بر نوظهور بودن این دانش به شمار نمی‌آورند)حلبی،1373: 87؛ صابری،1391: 21/1؛ ایزدهی و 

صدیق تقی-زاده،1397: 90(.

وجه تمایز این پژوهش با مطالعات محققان معاصر در آن است که بر خلاف مطالعات اخیر که برای 

بازیابی خاستگاه دانش کلام سیاسی تنها به نظرپردازی اکتفا کرده‌اند، کوشیده است با بررسی روایات 

ثبت شده در مصادر تاریخی و حدیثی، عصر تکوّن و پیدایش کلام سیاسی را بصورت مُستند پی‌جویی 

و اثبات نماید.

2-1. نوآوری
فارغ از اختلاف نظرهای مذکور در تبیین خاستگاه کلام سیاسی، دو نکته اساسی از دید هر دو گروه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


68

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

مغفول مانده است. اول، نخستین مسئله کلامی که دانش کلام سیاسی پیرامون آن شکل گرفت. دوم، 

ی به مباحث کلام سیاسی ورود پیدا کرده است. 
ّ

معرفی نخستین شخصیت اسلامی است که بصورت جد

 خوبی انجام داده‌اند و کوشیده‌اند نام 
ً
اگرچه برخی از محققان در بررسی تاریخ کلام سیاسی تتبع نسبتا

متکلمان شیعی برخی از ادوار تاریخی و تألیفاتشان را که در آنها به مسائل کلام سیاسی پرداخته‌اند معرفی 

نمایند)ایزدهی و صدیق تقی‌زاده،1397: 91-89(؛ اما همچنان نخستین مسئله کلام سیاسی و نخستین 

شخصیت اسلامی که مُتعرض مسائل کلام سیاسی شد در تحقیق آنان مجهول باقی مانده است. بنابراین 

نظریه پردازی هر دو گروه در مورد خاستگاه دانش کلام سیاسی، همچنان در حد یک فریضه خام باقی 

مانده است که تحقیق مستقل و روشمندی در مورد آن صورت نگرفته است و با هیچ یک از دو رویکرد 

سلبی یا ایجابی مورد اعتبارسنجی قرار نگرفته است. در برابر مقاله حاضر می‌کوشد تا ضمن بیان ارجحیت 

یکی از دو دیدگاه مذکور، با معرفی نخستین چهره علمی اسلام که با قوت به یکی از مهم‌ترین مسائل کلان 

کلام سیاسی، یعنی مسئله امامت ورود پیدا کرده است، ریشه‌دار بودن این دانش را اثبات نماید. در این 

پژوهش نیز سعی بر آن رفته است که به واکاوی بعضی از مهم‌ترین مسائل کلام سیاسی در اندیشه سیاسی 

امیرالمؤمنین)ع( که از مُتفرعات مسئله امامت به شمار می‌روند پرداخته شود.

3-1. اهمیت و ارزش تحقیق
اهمیت و ارزش این تحقیق در آن است که به سهم خود بکوشد با معرفی خاستگاه و نخستین شخصیت 

اسلامی که به مسائل کلامی سیاسی امامت ورود پیدا کرد، اندکی از غنای پیشینه‌ی دانش کلام سیاسی را 

بازگو نماید؛ تا بدین ترتیب، انگیزه‌بخش دیگر محققان تاریخ کلام سیاسی برای تدوین یک طرح پژوهشی 

جامع‌تر در تبیین سیر تطور تاریخی کلام سیاسی باشد. اشراف دقیق بر تطور مسائل کلام سیاسی در 

تراث شیعی، بر بالندگی دانش سیاسی امروز می‌افزاید و در پاسخگویی به برخی از سؤالات سیاسی 

امروز راهنمای مناسبی باشد. برای مثال، بررسی و معرفی مهم‌ترین مسائل کلام سیاسی در آثار و تألیفات 

متکلمان متقدم شیعی که در واقع پیشینه کلام سیاسی شمرده می‌شوند موجب غنا و بالندگی بیشتر اندیشه 

سیاسی در عصر کنونی می‌گردد. تراثی نظیر: »کتاب الغیبة« تألیف محمد بن ابراهیم النُعمانی، »الإفصاح 

في الإمامة« تألیف شیخ مفید، »الإمامة والتبصرة مِن الحیرة« و »کمال الدین وتمام النعمة« تألیف شیخ 

صدوق، »الشافي في الإمامة« تألیف شریف مرتضی و »کتاب الغیبة« تألیف شیخ طوسی می‌توانند در 

این زمینه راه‌گشا باشند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

69

فصلنامه علمی - پژوهشی

از آنجا که امامت و رهبری امت اسلام پس از رحلت رسول خدا)ص( به شدت محل اختلاف قرار 

گرفت؛ و این اختلاف در تمام ادوار تاریخ اسلام تا به امروز نیز ادامه دارد، بررسی این مسئله و مهم‌ترین 

مُتفرعات آن، از ابتدای نشأت کلام سیاسی در اندیشه امیرالمؤمنین و اهل البیت)ع( گرفته، تا سیر تاریخی 

تطور آن، از خلال تراث علمای شیعه و سیره آنان، می‌تواند تصویری واضح از امام عادل و سلطان جائر و 

نیز حکومت اسلامی و خلافت قهری ارائه دهد.

2. مفاهیم اساسی
به بحث، اساسی‌ترین مفاهیمی که در کانون مقاله حاضر قرار گرفته‌اند  از ورود  بایسته می‌نماید قبل 

 بدانها 
ً
تبیین شوند تا مخاطب درک بهتری از بحث پیش‌رو بدست آورد. بنابراین در گام نخست مختصرا

می‌پردازیم.

2-1. علم کلام اسلامی و موضوع آن

با توجه به تعاریف متعدد ارائه شده از سوی اندیشمندان اسلامی، می‌توان میان ویژگی‌های خاصی 

که آنان برای علم کلام بیان نموده‌اند را چنین جمع نمود: کلام، علمی‌ است‌ که به تبیین و اثبات عقاید 

دینی از طریق استدلال، برهان و جدل پرداخته و به دفاع از آنها اهتمام می-ورزد و دیدگاه‌های مخالفان، 

بدعت‌گذاران و منحرفان را طرد و ابطال می‌نماید)فارابی،1996: 86؛ صدوق،1414: 43؛ مفید،1414: 

70؛ طوسی،1351: 237/2؛ تفتازانی،1436: 23-22؛ ابن خلدون،1425: 205/2؛ ایجی،بی‌تا: 7(.

با توجه به اینکه رویکرد غالب در علم کلام، مناظره و احتجاج بر محورهای دینی و مذهبی است، 

می‌توان موضوع علم کلام را عقاید ایمانی معرفی کرد)ابن خلدون،1425: 214/2(.

2-2. علم کلام سیاسی و موضوع آن

وجود  ضمن  که  کرده‌اند  تعریف  مختلفی  صورت‌های  به  را  سیاسی  کلام  معاصر،  محققان 

اشتراکاتی در تعاریف آنان، بعضا اختلافاتی جزئی در آنها نیز به چشم می‌خورد. بنظر می‌رسد از بین 

تعاریف موجود)خسروپناه،1382: 504؛ معرفت و محسنی،1377: 10-8؛ بهروزلک،1382: 82؛ 

شفیعی،1390: 21-20؛ ایزدهی و صدیق تقی‌زاده،1397: 89-88(، تعریف زیر منسجم‌تر و مبسوط‌تر 

باشد:

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


70

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

»کلام سیاسی شاخه‌ای از دانش کلام است که با روش‌های گوناگون عقلی، نقلی و جدلی به تبیین 

و اثبات اصول عقاید دینی مربوط به امور سیاسی، یعنی هر آنچه که به صفات خداوند نسبت به امور 

سیاسی یا امور سیاسیِ ممکنات از حیث تعلقشان به صفات الهی بازمی‌گردد، می-پردازد و از آنها در برابر 

دیدگاه‌های مخالف و شبهات منکران دفاع می‌کند«)الهی‌راد،1390: 122(.

موضوع علم کلام سیاسی را نیز می‌توان »اصول‌ و عقاید سیاسی‌ دینی« دانست. چنین‌ موضوعی‌ با 

موضوع‌ برگزیده‌ علم‌ کلام‌ متناظر است‌ که‌ در آن‌ »اصول‌ و عقاید دینی« محوریت‌ دارند)بهروزلک،1382: 

82؛ الهی‌راد،1390: 122؛ ایزدهی و صدیق تقی‌زاده،1397: 92(.

اگرچه برخی افراد اصطلاحی1 را در ادبیات تئوریسین‌های غربی2 معادل یا ترجمه‌ی »کلام سیاسی« 

»الهیات  و  سیاسی«  »کلام  واژه  دو  میان  که  شباهت‌هایی  وجود  با  اما   ،)6 می‌دانند)رجایی،1373: 

سیاسی« وجود دارد، این دو اصطلاح دقیقا به یک معنا نیستند و تفاوت‌هایی میان آن دو وجود دارد3. 

3. بحث
نوشتار حاضر، دو جهت‌گیری اصلی دارد: اول، فهم بهتر جایگاه امامت در کلام سیاسی، دوم، واکاوی 

دانش کلام سیاسی در خطبه‌های امیرالمؤمنین)ع( که در ادامه به هر یک از این دو جهت‌گیری خواهیم 

پرداخت.

3-1. جایگاه امامت در کلام سیاسی

برای فهم بهتر جایگاه امامت در کلام سیاسی، به مناسبات کلام و سیاست، خاستگاه این دانش و 

معرفی امامت از نظر معرفتی در ردیف موضوعات متعلق به علم کلام خواهیم پرداخت.

3-1-1. پیوستگی کلام و سیاست

و  سیاسی  زمینه‌ای  دارای  فلسفی  و  کلامی  آراء  اکثر  که  قائل‌اند  معرفت  جامعه‌شناسیِ  علمای 

اجتماعی‌اند؛ آنگونه که پیوستگی کلام و سیاست در خاورمیانه، نزدیک و آشکار است)وات4 ،1985: 1(. 

1. Political Theology
2. By political theology we understand political teachings which are based on divine revelation 
(Strauss,1988: 13).
3. برای مطالعه تفاوت‌های کلام سیاسی با الهیات سیاسی رجوع کنید به: مقاله »بازخوانی معناشناختی کلام سیاسی و نسبت آن با 

فلسفه‌ی سیاسی و فقه سیاسی«)الهی-راد،1390: 125-126(.

4. Watt

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

71

فصلنامه علمی - پژوهشی

نظرگاه ما در این تحقیق با چنین دیدگاهی مطابقت دارد، که در ادامه به صورت مختصر بدان می‌پردازیم. 

نخستین حادثه تاریخی که در تاریخ اسلام، خود پدید آورنده‌ی نخستین مسئله کلامی گشت، ماجرای 

سقیفه بود)سبحانی،1382: 5/1؛ قراملکی،1381: 21(. جریان سقیفه قبل از آنکه یک مسئله کلامی 

باشد، یک رخداد سیاسی بود. در واقع اگرچه ماهیت رخداد سقیفه در ارتباط با تدبیر شئون مسلمانان، 

اداره بلاد اسلام و سیاست العباد بود و لذا در علم کلام، بابی به عنوان بحث از سیاست وجود ندارد، اما 

از آنجا که در علم کلام بحث از مسائل نبوت و امامت فرع بر موضوع کلام بوده و مباحث دنباله‌ای تلقی 

می‌شود؛ با توجه به پیوند این مباحث جنبیِ کلام به سیاست باید گفت حادثه سقیفه به درستی نخستین 

مسئله کلامی پس از رحلت رسول خدا)ص( تلقی می‌شود.

علم کلام هنگامی که به نبوت می‌رسد، دلایل گوناگونی برای اثبات لزوم نبوت اقامه می‌نماید. یکی 

از این ادله اثبات نبوت، موازنه‌ی امور سیاسی در زندگی اجتماعی انسانهاست. یعنی سیاست، مقدمه 

اثبات نبوت در کلام قرار می‌گیرد. فریقین متفق‌اند با پذیرفتن ختم نبوت و انقطاع وحی، به بحث لزوم 

جانشین برای رسول خدا)ص( می‌رسیم. در نتیجه همان ادله سیاسی که برای اثبات نبوت اقامه می‌شود، 

در اثبات ضرورت امامت یا ولایت که نیز در نوع خود مسئله‌ای سیاسی و مربوط به حکومت می‌شود 

و اینکه حاکم اسلامی چه کسی باید باشد، قابل اقامه است)معرفت و محسنی،1377: 10-8(. ناگفته 

نماند که یهود و مسیحیت نیز همانند اسلام، معتقدند حکومت ریشه الهی دارد. در نتیجه، دانش سیاسی 

نظام مستقلی نیست که در پی رسیدن به بالاترین قله‌های اندیشه بشری باشد، بلکه شاخه‌ای از علم کلام 

است)لمبتون2006،1: 1(.

با بررسی تاریخ علم کلام، روشن می‌شود که پس از ظهور نخستین مسئله کلامی در جهان اسلام، 

رفته رفته اختلاف نظرها در مسائل کلامی بر کشمکش‌های سیاسی دامن می‌زد. همان‌گونه که مصادر 

بی‌تا:  هستیم)یعقوبی،  سیاسی  کشمکش‌های  بروز  شاهد  نیز  سقیفه  حادثه  از  پس  نموده‌اند  ضبط 

126/2؛ دینوری،1410: 30/1؛ بلاذری،1417: 346/10؛ طبری،1387: 430/3؛ ابن عبد ربه،1407: 

13/5؛ ابن کثیر،1407: 246/5(. همچنین با بررسی دقیق دوره فرمانروایی خلفای سه‌گانه و خلافت 

امیرالمؤمنین)ع( می‌توان به سادگی تأثیر مسائل کلامی بر منازعات سیاسیِ درون دولت اسلامی را نیز تا 

قبل از شروع عصر امویان مشاهده کرد)وات1985،2: 2(. با درآمیختگی و پیوستگی کلام با سیاست و 

سیاست با کلام به سختی می‌توان زمینه‌های سیاسی و کلامی را از هم جدا کرد)صابری،1391: 21/1(. 

1. Lambton
2. Watt

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


72

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

بنابراین رابطه میان بعضی از آراء کلامی و امور سیاسی یک رابطه دو سویه است؛ بدین معنا که بر یک دیگر 

تأثیر می‌گذارند و از یک دیگر تأثر می‌پذیرند. 

از بررسی تاریخی سیر تطور علم کلام، در یک جمع بندی به این نتیجه خواهیم رسید که اگر نتوان ادعا 

کرد که هسته مرکزی مباحث علم کلام، همان کلام سیاسی است، لااقل می‌توان به حضور پررنگ مسائل 

کلام سیاسی در علم کلام از اولین سالیان پیدایش و تکوّن، تدوین و تحول کلام اذعان کرد)حلبی،1373: 

87؛ ایزدهی و صدیق تقی‌زاده،1397: 91(. بنابراین ترکیب »کلام سیاسی« صرفا یک اصطلاح جدید 

است، اما یک علم جدید یا حتی یک گرایش جدیدی که به تازگی از علم کلام منتزع شده باشد نیست؛ 

بلکه فرع کلام سیاسی، همزاد علم کلام است.

3-1-2. خاستگاه کلام سیاسی

همانگونه که یهودیان و مسیحیان نیز برای دفاع از عقاید و کتاب‌های مقدس خود، دارای علم کلام 

هستند، در اسلام نیز علم کلام ظهور کرد)سبحانی،1382: 5/1(. اگرچه کلام اسلامی در سیر تطور 

تاریخی خود، از جریان‌های فکری گوناگون تأثیر پذیرفته است، اما ریشه‌های‌ کلام‌ اسلامی‌ به‌ خود جهان‌ 

اسلام‌ تعلق‌ دارند؛ و در نتیجه، از فلسفة‌ سیاسی‌ و جریان‌ فکری‌ اندرزنامه‌ نویسی‌ و سیاست‌نامه‌ نویسی‌ 

که‌ منشأ ما قبل‌ اسلامی‌ دارند، متمایز است)المظفر،بی‌تا: 76-75؛ بهروزلک،1382: 101(. به همین 

موازات، اگرچه کلام سیاسی در سیر تطور تاریخی خود، بصورت غیر مستقیم با دیگر جریان‌های فکری 

مثل »فلسفه سیاسی« تعامل داشته و از آن تأثیر پذیرفته، اما کلام‌ سیاسی، همانند »فقه‌ سیاسی«‌ از جمله‌ 

‌ میراث‌ 
ً
اندیشه‌های‌ سیاسی‌ دوره‌ی‌ اسلامی‌ است‌ که‌ برخلاف‌ دیگر مطالعات‌ سیاسی‌ دوره‌ی اسلامی، صرفا

فکری‌ مسلمانان‌ و وامدار مستقیم هیچ‌‌گونه‌ جریان‌ فکری‌ خارج‌ از جهان‌ اسلام‌ نیست)بهروزلک،1382: 

79(. بنابراین در یک جمع‌بندی باید گفت واژة‌ »علم‌ کلام« و به‌ تبع‌ آن‌ »کلام‌ سیاسی« اصطلاحاتی‌ 

اسلامی‌ است‌ و به‌ تفکر اسلامی‌ تعلق‌ دارد)بهروزلک،1382: 80(.

میان  از اختلافاتی که در دوران حیات رسول خدا)ص(  اگرچه گاهی  در کتاب‌های ملل و نحل، 

از اختلاف  12/1-11(؛ و هرچند  به میان می‌آید )شهرستانی،1413:  مسلمانان رخ داده است، سخن 

نظرهایی که بی‌فاصله پس از رحلت حضرت رسول)ص(، نظیر اختلاف بر سر پذیرش یا عدم پذیرش 

فوت پیامبر و یا مکان دفن آن حضرت که میان مسلمانان رخ نموده، یاد می‌کنند)اسفراینی،1955: 27-

25(؛ اما این اختلاف‌ها نه آن اندازه عمیق بود و نه آن اندازه درون‌مایه دینی یا انگیزه‌ها و اهداف سیاسی 

 .)21/1 کرد)صابری،1391:  یاد  کلامی  مسئله  نخستین  عنوان  به  آنها  از  بتوان  که  داشت  چشمگیری 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

73

فصلنامه علمی - پژوهشی

بنابراین، اگرچه گاه گاهی در ایام حیات رسول خدا)ص( در مورد جانشینی آن حضرت، بین ایشان و مردم 

گفتگوهایی صورت می‌گرفت، اما از آنجا که مردم طبق دستور وحیانی موظف و مکلف به اطاعت از 

رسول خدا)ص( بودند در مقایسه با زمان پس از رحلت آن حضرت، تضارب آراء و تصادم عقاید کمتری 

بین مسلمانان در مورد شخصِ جانشین پیامبر رخ می‌داد. ضمن آنکه رسول خدا)ص( به واسطه دستور 

الهی با معرفی صریح امیرالمؤمنین)ع( به عنوان جانشین خود، نیازی به مشاجره و منازعه با مخالفان و 

منکران ولایت امیرالمؤمنین)ع( و دفاع از این انتصاب الهی با روش‌های عقلی، نقلی و جدلی نداشت. 

در واقع، نصب امیرالمؤمنین)ع( به امامت بلافصل بعد از حضرت رسول، یک دستور الهی بود که پیامبر 

آن را مانند سایر دستورات الهی به عموم مسلمانان ابلاغ فرمود. نکته دیگر آن است که مسلمانان در زمان 

حیات رسول خدا)ص( در مقایسه با زمان پس از رحلت ایشان، جسارت کمتری در ورود علنی به مسئله 

خلافت ایشان داشتند. گرچه در واپسین روزهای حیات آن حضرت اندک اندک جسارت‌ها و تخلفات 

عده‌ای آشکار شد. از این‌رو، خاستگاه دانش کلام سیاسی را باید در رخداد سقیفه و مسئله جانشینی پیامبر 

باز جست.

امامت، نخستین اختلاف بزرگی بود که پس از رحلت رسول الله)ص( رخ داد. آنگونه که در همه 

ادوار اسلام بر هیچ رکنی از دین، نظیر آنچه بر امامت شمشیر از نیام کشیده شده است، آخته نگشته 

است)شهرستانی،1413: 13/1؛ اشعری،1400: 2(. این اختلاف که ماهیت سیاسی و اجتماعی داشت 

و در عین حال مسئله‌ای کلامی بود، نه تنها زمینه‌‌ی پیدایش فرقه‌ها و رویکردهای کلامی و فقهی متفاوتی 

شد، بلکه مهم-ترین اختلاف مؤثر در استمرار انشعاب فرق اسلامی گردید. بدیهی است که با این میزان 

اختلاف مسلمانان بر سر موضوع امامت، این مسئله از روزهای آغازین پس از رحلت رسول خدا)ع( 

درکانون نخستین »مباحث کلامی« قرار گیرد. به این ترتیب، امامت نه صرفا به عنوان نظریه سیاسی، بلکه 

به عنوان دیدگاه کلامی به میان آمد)قراملکی،1381: 21-22(.

3-1-3. امامت؛ موضوعی فقهی یا کلامی

اشاعره و معتزله بر این باورند که امامت و مباحث مربوط به آن، از موضوعات علم فقه است و طرح 

مباحث امامت در اواخر کتب کلامی، نه به دلیل کلامی بودن آن، بلکه صرفا برای رعایت عادتی است 

که از دیرباز در این باره جاری بوده، و گرنه جایگاه اصلی طرح آن، علم فقه است. آنان در مسئله ضرورت 

امامت، بر این گمانند که نصب و تعیین امام، در شرع بر مردم واجب است. بنابراین از دیدگاه آنان، تعیین 

و برگزیدن امام، فعلی از افعال مکلفان است؛ و چون افعال مکلفان، موضوع علم فقه است، پس مباحث 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


74

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

امامت نیز مربوط به علم فقه می‌باشد)رضایی،1381: 105-106(.

در برابرِ اهل سنت، بیشتر علمای متقدم امامیه، امامت را جزء اصول دین شمرده و بر این باورند 

که اعتقاد به امامت ضروری است و انکار آن موجب کفر می‌شود1 )صدوق،1418: 27؛ مفید،1413 

ج: 44؛ علم‌الهدی،بی‌تا: 166/1-165؛ طوسی،1365: 335/1(. این موضع کلامی علمای امامیه تا 

به شمار  نیز جزء اصول دین  را  امامت  از میان علمای متأخر که  یافت.  ادامه  علمای متأخر و معاصر 

نورالله  سید   ،)178-179 هجری)اردبیلی،1377:  متوفی 993  اردبیلی  مقدس  به  می‌توان  می‌آوردند 

تستری متوفی 1019 هجری)تستری،1409: 305/2(، عبدالرزاق لاهیجی متوفی 1072 هجری)محقق 

لاهیجی،1383: 468-467(، ملا صالح مازندرانی متوفی 1081 هجری)مازندرانی،1429: 246/6، 

نراقی  مهدی  محمد  ملا   ،)175/5 هجری)بحرانی،بی‌تا:   1186 متوفی  بحرانی  یوسف   )203/11

متوفی 1209 هجری)نراقی،1369: 137(، محمد حسن نجفی متوفی 1266 هجری)نجفی،1362: 

هادی  ملا  و   )125-126/5 هجری)انصاری،1431:   1281 متوفی  انصاری  مرتضی  شیخ   ،)56/6

به  امامیه  معاصر  علمای  میان  از  و   )277 سبزواری،1376:  هجری)حکیم   1289 متوفی  سبزواری 

ابوالقاسم  سید   ،)91 مظفر)المظفر،1429:  رضا  محمد   ،)211/4 مظفر)مظفر،1438:  حسن  محمد 

خویی)خویی،1430: 78/3-77(، سید شهاب‌الدین مرعشی)مرعشی،1409: 494/2( و محمد تقی 

مصباح)مصباح یزدی،1395: 598( اشاره کرد 2 )رضایی،1381: 107-108(.

می‌توان دیدگاه فرع‌انگاری اهل سنت در تفسیر، منزلت، نقش و اهمیت امامت را در جامعه دینی، 

دیدگاه دنیاگرایانه نامید. دیدگاهی که رسالت امام را به امور صرفا این جهانی، محدود و محصور می‌کند. 

، مستحق للخلود 
ّ

1. »و اتفقت الإمامیة علی أنّ مَن أنکر إمامة أحد الأئمة و جحد ما أوجب الله مِن فرض الطاعات فهو کافر ضال
فی النار«)مفید،1413 ج: 44(.

بار توسط  برای نخستین  به دو دسته‌ی »اصول دین« و »اصول مذهب«  اعتقادی«  نماند که گویا نظریه »تفکیک اصول  ناگفته   .2
میرزا ابوالقاسم بن حسن گیلانی قمی)متوفی 1231 هجری( مطرح شد. دسته اول، یعنی »اصول دین« شامل: توحید، نبوت و معاد 
می‌شود؛ و دسته دوم، یعنی »اصول مذهب« شامل: اصل امامت و اصل عدل می‌شود)میرزای قمی، نسخه خطی: 190(. این نظریه 
پس از آنکه در میان متفکران متأخر امامیه مطرح شد، رفته رفته توجه بسیاری از اسلام‌شناسان شیعی معاصر را جلب کرد)کاشف 
الغطاء،1413: 60؛ امینی نجفی،1414: 194/3؛ طباطبائی،1417: 400/13؛ تبریزی،1418: 415/3؛ خمینی،1421: 437/3(. بر 
اساس این طرز تفکر، امامت، نه از اصول دین و نه از فروع آن، بلکه از اصول مذهب یا همان اصول ایمان است. زیرا فرقی میان اصول 
مذهب و اصول ایمان وجود ندارد، بلکه دو تعبیر از یک واقعیت است)رضایی،1381: 122-121(. حال آن که در برابرِ طرفداران 
مْ 

َ
 وَل

َ
نظریه »تفکیک اصول اعتقادی«، همچنان بعضی از محققان شیعی معاصر کوشیده‌اند با استدلال به حدیث نبوی: »مَنْ مات

ة« تبیین نمایند که این حدیث، به وضوح، بر این دلالت می‌کند که نفی امامت، مستلزم کفر است؛   جَاهِلِيَّ
ً
 مِيتَة

َ
 إمامَ زَمانِهِ مَات

ْ
يَعْرِف

پس امامت، از اصول دین است)عارفی،1381: 78؛ کریمی،1384: 182(.
فارغ از اینکه مسئله »امامت« در ردیف اصول دین شمرده می‌شود یا جزء اصول مذهب، باید گفت بر خلاف اندیشه اهل سنت 
اندیشه   ،)376/8 ایجی،بی‌تا: 395؛ جرجانی،1419:  232/5؛  )تفتازانی،1409:  فقهی می-شمارد  مقوله‌ای  را  امامت  که بحث 
شیعی به همان برهانی که »نبوت« را فرعی کلامی می‌داند، امامت را از مصادیق علم کلام و تعیین امام را از شئون افعال خداوند 

می‌داند)کریمی،1384: 167(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

75

فصلنامه علمی - پژوهشی

نه و وجه دانست که وجهی از شؤون امامت را به جای 
ُ
به همین دلیل آن را می‌توان مبتنی بر مغالطه‌ی ک

همه رسالت و هویت آن، می‌نهد؛ و نیز می‌توان آن را مبتنی بر خطای تحویلی‌نگری1  انگاشت که بسیاری 

از مسائل امامت را در منظومه فکری تسنن تحت تأثیر قرار می‌دهد و امامت را به امری فروتر از آن تقلیل 

می‌دهد)قراملکی،1381: 25-26(.

در یک جمع‌بندی می‌توان گفت یکی از مهم‌ترین اشکالات اهل سنت این است که بدون توجه به قلمرو 

علوم و مرز میان آنها، امامت را از فروع دین و جز مسائل فقهی دانسته‌اند؛ در حالی که اصل امامت و حق 

حکومت بر مردم از مسائل سیاسی است که حیثیت تعلقی آنها به صفات خدای سبحان مورد بحث است.

این مسئله که خداوند پس از ختم نبوت و رحلت رسول الله)ص(، به چه کسی حق امامت و حکومت 

داده است، از مسائل فقهی نیست که در مقام تعیین وظیفه‌ی مکلفان باشد، بلکه از مسائل کلام سیاسی 

است که به صفات حکمت و عدالت خداوند سبحان باز می‌گردد)الهی-راد،1390: 129-130(. 

3-2. کلام سیاسی در گفتمان علوی

کلام سیاسی در هر عصری متناسب با گونه مخاطبان، شبهات رایج و اقتضائات زمانه، حراست 

و پاسداری از مبانی اعتقادی در ساحت سیاست را دنبال می‌کند. بر همین اساس دانش کلام سیاسی 

را  می‌یابند  ارتباط  سیاسی  امور  به  سلبی  یا  ایجابی  نحو  به  که  را  دوره  هر  مسائل  مهم‌ترین  می‌کوشد 

اولویت‌گذاری نموده، آنها را تبیین و اثبات کند و در برابر مخالفان و شبهات منکران از آنها دفاع نماید.‌ 

نزاع بر سر جانشینی حضرت رسول)ص( از نخستین مباحث کلامی بود که پس از آن حضرت، میان 

امت اسلام رواج یافت. پیوستگی این مسئله با سیاست آن را در حوزه کلام سیاسی ‌نشاند. با بروز حادثه 

سقیفه، با وجود تمام سخت‌گیری‌های دستگاه خلافت، امیرالمؤمنین)ع( بر حسب مجال به تبیین مسئله 

 کمتر شد و در نتیجه امام مجال 
ً
امامت پرداخت؛ اما با به خلافت رسیدن آن حضرت این محدودیت نسبتا

بهتری برای بازطرح و پی‌ریزی »اصل امامت الهی« در چارچوب کلام سیاسی یافت.

با بررسی تاریخ کلام سیاسی روشن می‌شود که قبل از امیرالمؤمنین)ع(، هیچ شخصیت اسلامی 

توفیق آن را نیافت تا با بهره‌گیری از روش-های عقلی، نقلی و جدلی دیدگاه خود را در مورد جانشینی 

حضرت رسول)ص(، آنگونه که امیرالمؤمنین)ع( دیدگاه خود را در مورد اصل امامت الهی در ارتباط با 

قدرت سیاسی تبیین و اثبات نمود و از آن در برابر دیدگاه مخالفان و منکران دفاع کرد، تبیین و اثبات نماید 

1. Reductionism

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


76

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

و از آن دفاع کند. بنابراین به جرأت می‌توان گفت کلام سیاسی برای نخستین ‌بار توسط امیرالمؤمنین)ع( 

طرح و پایه‌ریزی شد. در ادامه به بعضی از مهم‌ترین مسائل کلام سیاسی که امام)ع( در خطبه‌ها، نامه‌ها 

و کلمات قصار خود طرح نموده است، خواهیم پرداخت.

3-2-1. مشروعیت سیاسی حاکم بر اساس حق مطلق الهی

نظامات سیاسی برای مشروع نشان دادن سلطه و حکومت خود ادله و توجیهات مختلفی را اقامه 

می‌کنند تا از یک سو سلطه سیاسی خود را موجه جلوه دهند و از سوی دیگر با روشن ساختن مبانی 

حکومت خود برای مردم، حقانیت و مقبولت خود را به مردم القا کرده و از این رهگذر تمهیدات و موجبات 

اطاعت سیاسی آنان را فراهم نمایند)خسروی،1379: 23(.

م هستی و انسان خداوند سبحان است؛ و جز خداوند 
َ
در نص وحیانی، حاکم بی‌منازع و مطلق بر عال

انعام: 57، 62؛ توبه: 116؛  ابناء بشر به اطاعت را ندارد)بقره: 107،  الزام  هیچکس حق حاکمیت و 

یوسف: 40؛ قصص: 70؛ عنکبوت: 22(. بر این اساس، تمکین در برابر هر حکومتی به غیر از حاکمیت 

و مُلک او مصداق شرک است و بدون اذن خداوند هر گونه تعرض به جان، مال و عِرض مردم، ظلم و 

تعدی به آنان می‌باشد)بقره: 178، 188، 257؛ نساء: 2، 60؛ انعام: 57؛ یوسف: 67؛ نور: 42؛ ص: 

26(. با وجود این، خدای سبحان خلافت و حکومت را به انسان تفویض فرمود و انسان را »خلیفة الله« 

در زمین قرار داد و این چنین حکومت الهی بدست انسان در عالم خاکی فعلیت و ظهور یافت)بقره: 30؛ 

یونس: 14(.

پس از آنکه خداوند متعال انسان را جانشین خود بر زمین نمود، برای رسیدن او به کمال حقیقی، 

احکام و حدودی را برای انسان در ساحت زندگی فردی و اجتماعی تشریع فرمود و به او دستور داد که 

به عدل و قسط حکومت کند)نساء: 58؛ مائده: 42، 45، 47؛ ص: 26(. در نتیجه، در بینش اسلامی 

تأکید می‌شود که امارت بر انسان‌ها باید مأذون از جانب خدا بوده و بر اساس احکام و قواعد الهی باشد.

و حاکمیت مطلق خداوند  وامدار ولایت  و  مرهون  را  امیرالمؤمنین)ع( مشروعیت سیاسی حاکم 

می‌دانست و به تناسب مجالی که می‌یافت به تبیین آن می‌پرداخت. آن حضرت ولایت و حاکمیت مطلق 

خدای سبحان را اینگونه ترسیم می‌نماید: هیچ‌کس در حاکمیت خدا نزاعی ندارد و مُلک او نابود شدنی 

بر اصل  تأکید  امیرالمؤمنین)ع( ضمن  )نامه: 31، 53(. در مرحله دوم،  بوده است1   نیست و همواره 

ى 
َ
رْ إِل

ُ
انْظ

َ
، ف

ً
ة

َ
وْ مَخِيل

َ
 أ

ً
هَة بَّ

ُ
 أ

َ
انِك

َ
ط

ْ
نْتَ فِيهِ مِنْ سُل

َ
 مَا أ

َ
ك

َ
 ل

َ
ث

َ
حْد

َ
ا أ

َ
 ولم یَزَل«)نامه: 31(. »وإِذ

ً
 أبدا

ُ
 ولا یَزول

ٌ
حد

َ
هُ في مُلکِه أ 1. »لا یُضادُّ

«)نامه: 53(.
َ

سِك
ْ

يْهِ مِنْ نَف
َ
دِرُ عَل

ْ
ق

َ
 ت

َ
ى مَالا

َ
 عَل

َ
رَتِهِ مِنْك

ْ
د

ُ
، وَق

َ
ك

َ
وْق

َ
كِ اللهِ ف

ْ
مِ مُل

َ
عِظ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

77

فصلنامه علمی - پژوهشی

حُرّیت1  و مساوات ابناء بشر با یکدیگر2 )نامه: 31، 53؛ بلاذری،1417: 141/2(، از تفویض حکومت 

الهی به انسان و تجویز آن توسط خدای سبحان سخن می‌گوید. حکومتی که در آن پیامبر)ص( و امام)ع( 

تنها متکفل تبیین و اجرای حکم و قانون الهی هستند. امام)ع( در این خصوص روشن نمود: ای مردم، 

حضرت آدم، بنده و کنیزی به دنیا نیاورد و همه مردم آزادند، اما خداوند تدبیر امور و اراده‌ی بعضی از شما 

را به بعضی دیگر سپرده است3 )کلینی،1407: 69/8؛ مازندرانی،1429: 424/11(. از این‌رو، شاهد 

آنیم که چون امیرالمؤمنین)ع( خلافت را پذیرفت، مشروعیت سیاسی حکومت خود را وامدار حاکمیت 

مطلق الهی دانسته و آن را در عرض اراده خدا قرار نداد. آنگونه که دلیل قبول کردن خلافت را عهد و 

پیمانی می‌داند که خداوند از علماء گرفته است4 )خطبه: 3؛ صدوق،1385: 151/1؛ صدوق،1403: 

362؛ مفید،1413 الف: 289/1؛ مفید،1413 ب: 46(. بر اساس همین منطق، پس از آنکه اکثریت 

سپاهیان امام)ع( در جنگ صفین شعار »لا حُکمَ إلا للهِ« سردادند)منقری،1404: 513-512؛ القاضی 

النعمان،1409: 360/1-359؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 311/2-310(، آن حضرت با تفکیک دقیق بین 

دو مسئله حکم و امارت)حکومت( روشن فرمود: سخن حقی است که از آن ارداه باطل شده است؛ 

آری درست است، حکمی)فرمانی( جز فرمان خدا نیست، ولی اینان می‌گویند زمامداری جز برای خدا 

نیست؛ در حالی که مردم به زمامداری نیک یا بد نیازمندند، تا مؤمنان در سایه‌ی حکومت، به کار خود 

مشغول و کافران هم بهره‌مند شوند)خطبه: 40؛ منقری،1404: 489؛ ابن هلال الثقفی،1395: 30/1؛ 

القاضی النعمان،1385: 393/1؛ ابن ابی-الحدید،1378: 307/2(. در واقع، مبنای این اعتراض خوارج 

به امام)ع( یکسان تلقی کردن حکومت و حاکمیت بود و حکم یعنی حاکمیت را به معنای حکومت به کار 

می‌گرفتند)محسنی،1384: 133(.

امام)ع( منبع و منشأ حکومت خود را بر اساس حق مطلق الهی می‌دانست که در کلام سیاسی، 

فعل و سیره آن حضرت کاملا مشهود است. امام)ع( در مقام امارت بر مسلمانان، خود را »عبدالله« 

می‌نامد. بنظر می‌رسد همین تعبیر مختصر اما پرمغز و رسا که ایشان با آن عموم مردم)نامه: 1، 38( 

فرماندهان)نامه: 50(، کارگزارن)نامه: 51(، والیان)نامه: 53، 60، 63( و حتی دشمنان خود را)نامه: 
«)نامه: 31(.

ً
 اللهُ حُرّا

َ
ك

َ
 جَعَل

ْ
د

َ
 وَق

َ
يْرِك

َ
 غ

َ
نْ عَبْد

ُ
ك

َ
 ت

َ
1. »وَلا

ا  انِ: إِمَّ
َ

هُمْ صِنْف إِنَّ
َ
هُمْ، ف

َ
ل

ْ
ك

َ
تَنِمُ أ

ْ
غ

َ
( ت

ً
 )ضاربا

ً
ارِيا

َ
 ض

ً
يْهِمْ سَبُعا

َ
ونَنَّ عَل

ُ
ك

َ
 ت

َ
 بِهِمْ، وَلا

َ
ف

ْ
ط

ُّ
هُمْ، وَالل

َ
 ل

َ
ة مَحَبَّ

ْ
ةِ، وَال عِيَّ  لِلرَّ

َ
حْمَة  الرَّ

َ
بَك

ْ
ل

َ
عِرْ ق

ْ
ش

َ
2. »وَأ

يْهِمَا 
َ
 عَل

َ
دِ إِسْحَاق

َ
ى وَل

َ
 عَل

َ
دِ إِسْمَاعِيل

َ
يْتُ لِوَل

َ
مَا رَأ

َ
 ما بين اللوحين ف

ُ
ت

ْ
رَأ

َ
 ق

ْ
د

َ
قِ«)نامه: 53(. »ق

ْ
ل

َ
خ

ْ
 فِي ال

َ
ك

َ
وْ نَظِيرٌ ل

َ
ينِ، أ

ِّ
 فِي الد

َ
ك

َ
 ل

ٌ
خ

َ
أ

ةٍ«)بلاذری،1417: 141/2(.
َ

لا وَلا جَنَاحَ بَعُوض
ْ

ض
َ
لامُ ف السَّ

69/8؛  «)کلینی،1407: 
ً
بَعْضا مْ 

ُ
ك

َ
بَعْض  

َ
ل وَّ

َ
خ هَ 

َّ
الل كِنَّ 

َ
ل وَ  حْرَارٌ 

َ
أ هُمْ 

َّ
ل

ُ
ك اسَ  النَّ إِنَّ  وَ   

ً
مَة

َ
أ  

َ
لَا وَ   

ً
عَبْدا  

ْ
يَلِد مْ 

َ
ل آدَمَ  إِنَّ  اسُ  النَّ هَا  يُّ

َ
»أ  .3

مازندرانی،1429: 424/11(.

ارِبِهَا«)خطبه: 3(.
َ

ى غ
َ
هَا عَل

َ
يْتُ حَبْل

َ
ق

ْ
ل
َ
وم، لا

ُ
ل

ْ
بِ مَظ

َ
 سَغ

َ
الِم، وَلا

َ
ةِ ظ

َّ
ى كِظ

َ
وا عَل ارُّ

َ
 يُق

َّ
لا

َ
مَاءِ أ

َ
عُل

ْ
ى ال

َ
 اللهُ عَل

َ
ذ

َ
خ

َ
4. »وَمَا أ

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            15 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


78

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

75( خطاب می‌فرمود؛ گویای آن است که حاکم در هر مقام و قدرتی که باشد، قهرا مخلوق و بنده 

خداست و حاکم ازلی و ابدی اوست. 

این نامه‌های حضرت که در بردارنده دستورات امام)ع( به مخاطبان مذکور می‌باشد، ناظر به آن است 

که اساس حکومت در اسلام، آمریت خودسرانه که معطوف به تفرعن باشد، نیست؛ بلکه مبتنی بر احکام 

و حدود الهی است که مسلمانان مکلف به عمل بدان هستند. در اسلام محور و قطب حکومت، تلاش 

برای کسب رضوان الهی است؛ نه به چنگ آوردن قدرت و سلطه. در نتیجه، از دیدگاه امیرالمؤمنین)ع( 

منبع و منشأ اساسی حکومت، حاکمیت و قدرت لایزال الهی است و حکومت ابناء بشر بر یکدیگر در 

طول ارداه خداوند و مبتنی بر تفویض و تنفیذ الهی است. بر این اساس، هر حکومت و قدرتی که خارج 

از احکام و حدود شریعت باشد، اساسا مشروعیت ندارد. همچنین برای فعلیت یافتن حاکمیت الهی بر 

روابط انسانی در اجتماع مسلمانان که یک ضرورت شرعی است، باید کوشید تا حکومت اسلامی برپا 

شود، از کیان آن حفظ و حراست نمود)خسروی،1379: 25(.

3-2-2. حقانیت و مقبولیت حاکم

در مقام آن نیستیم که واژه »مشروعیت« را به حیث لغوی و تعاریف اصطلاحی که توسط اندیشمندان 

فراوانی ارائه شده است، بازخوانی نماییم. آنچه برای ما در این میان مهم می‌نماید بررسی مشروعیت 

سیاسی از دیدگاه امیرالمؤمنین)ع( است که بر رکن »حقانیت« استوار است.

در کلام سیاسی امیرالمؤمنین)ع(، مقصود از حقانیت، همان مشروعیت دینی حاکم است که بر 

اساس حق مطلق الهی به خلیفه خدا بر زمین واگذار شده است؛ بنابراین، حاکم در تصدی امر حکومت 

باید صاحب حق باشد. در غیر این صورت، حاکمی که بر اریکه قدرت شخصی دیگر که صاحب حق 

است تکیه زده باشد، غاصب و جائر است. در این گفتمان، حقانیت در برابر غصب قرار دارد.

حقانیت
دفاع امام)ع( از حقانیت خود در تصدی خلافتِ بلافصل حضرت رسول)ص(، بخشی از کلام سیاسی 

ایشان را سامان می‌دهد که از یکسو ناظر به تبیین و اثبات »نظام امامت و ولایت« می‌باشد و از سوی دیگر 

مشعر به غصب حق الهی ایشان است. در ادامه به اختصار، سیره و کلام سیاسی آن حضرت را که روشن 

کننده‌ی مشروعیت دینی حاکم است از نظر می‌گذرانیم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            16 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

79

فصلنامه علمی - پژوهشی

الف( مشروعیت دینی حاکم

الهی  اهلیت خود، حق  و  به نص، نصب  استناد  با  از سقیفه،  بعد  نخست  روز  از همان  امام)ع( 

خویش را برای تصدی حکومت بر مردم اثبات نمود)خطبه: 5، 67، 162؛ دینوری،1410: 29/1-28؛ 

طبرسی،1386: 95/1(. آن حضرت در همان روزهایی که تحت فشار مأموران دستگاه خلافت قرار گرفته 

بود و پیوسته تهدید به قتل می‌شد1 )دینوری،1410: 31/1؛ بلاذری،1417: 587/1(، با تکیه و تأکید بر 

وصایت، وزارت2 و سلطنت3 بلافصل خود پس از رسول خدا)ص(، تلاش ابوبکر را که با انتساب ناروای 

لقبِ »خلیفة رسول الله« برای خود به دنبال کسب مشروعیت بود آشکار نمود)ماوردی،1427: 39؛ 

الفراء،1421: 27(. بنابراین از منظر امام)ع(، حکومت و حاکمى مشروع است که پایگاه دینى داشته باشد 

و پایبند به ‏موازین شرعى و الهى باشد)خسروپناه،1377: 116(؛ و مشروعیت حکومت حاکم، بر تأسیس 

آن مقدم است؛ یعنی اگر حاکم مشروعیت نداشته باشد، همه‌ افعال وی نامشروع و غاصبانه خواهد بود، 

اگرچه رضایت مردم پس از تشکیل حکومت جلب شود)کواکبیان،1378: 38-39(.

ب( مشروعیت دینی، مترداف با حقانیت حاکم

شمرده  »حقانیت«  با  مترداف  که  است  ارزشی  و  هنجاری  مقوله  یک  حاکم  دینی  مشروعیت 

می‌شود)کواکبیان،1378: 38(. امام)ع( ضمن آنکه روشن نمود منزلت اهل البیت)ع( در مرتبه‌ای است 

که کسی نمی‌تواند خود را با خاندان رسالت مقایسه کند، زیرا آنان اساس دین و ستون‌های استوار یقین 

می‌باشند؛ حقانیت خویش و آنان را اینگونه بیان می‌نماید: امتیاز حق ولایت به آنها اختصاص دارد و 

وصیت حضرت رسول)ص( نسبت به خلافت مسلمین و میراث رسالت، به آنها تعلق دارد؛ و هم‌اکنون که 

خلافت را به من سپردید، حق به اهل راستین آن بازگشت و به جایگاهی که از آن دور مانده بود، بازگردانده 

امامان الهی در کلام سیاسی  شد)خطبه: 2(. توصیه و فرمان مؤکد به مسلمانان در تبعیت از سلسله 

امیرالمؤمنین)ع(، از یکسو ناظر به استوار سازی »اصل امامت الهی« و از سوی دیگر مترادف اعلام نمودن 

وكادوا  استضعفوني  القوم  إن  أم  يابن  وينادي:  ويبكي،  يصيح  وسلم  عليه  الله  صلى  الله  رسول  بقبر  علي  »فلحق   .1
يقتلونني«)دینوری،1410: 31/1(.

2. »أنا أولى برسول الله حيا وميتا وأنا وصيه ووزيره ومستودع سره وعلمه، وأنا الصديق الأكبر والفاروق الأعظم أول مَن آمن به وصدقه، 
وأحسنكم بلاءا في جهاد المشريكن وأعرفكم بالكتاب والسنة وأفقهكم في الدين وأعلمكم بعواقب الأمور، واذر بكم لسانا وأثبتكم 

جنانا، فعلام تنازعونا هذا الأمر؟«)طبرسی،1386: 95/1(.

3. »الله الله يا معشر المهاجرين، لا تخرجوا سلطان محمد في العرب عن داره وقعر بيته، إلى دوركم وقعور بيوتكم، ولا تدفعوا أهله 
عن مقامه في الناس وحقه، فوالله يا معشر المهاجرين، لنحن أحق الناس به. لأنا أهل البيت، ونحن أحق بهذا الأمر منكم ما كان فينا 
القارئ لكتاب الله، الفقيه في دين الله، العالم بسنن رسول الله، المضطلع بأمر الرعية، المدافع عنهم الأمور السيئة، القاسم بينهم 
بالسوية، والله إنه لفينا، فلا تتبعوا الهوى فتضلوا عن سبيل الله، فتزدادوا من الحق بعدا«)دینوری،1410: 29/1-28؛ جوهری،بی‌تا: 

61؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 306/9(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            17 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


80

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

مشروعیت دینی با حقانیت است)خطبه: 1، 2، 66، 83، 87، 93، 97، 100، 144، 152، 154، 169، 

.)239 ،190 ،189 ،187

ج( غصب در برابر حقانیت

در کلام سیاسی امام)ع( حکومت حاکم، یا مشروع است یا غصب و جور است و حد وسطی بین 

این دو تصور نمی‌شود. از این‌رو، امیرالمؤمنین)ع( از همان روز نخست، در برابر غصب حکومت توسط 

خلفای سه‌گانه، از حقانیت خود در تصدی خلافت بعد از رحلت رسول خدا)ص( دفاع و از بیعت با 

ابوبکر خودداری نمود)بخاری،1400: 142/3؛ ابن الحجاج،1412: 1380/3(. امام)ع( می‌دانست که 

ساکت ماندن و هیچ نگفتن تبدیل به نوعی صحّه گذاشتن بر خلافت غصبی که داشت شکل قانونی به 

خود می‌گرفت خواهد شد. از این‌رو برای گرفتن حق امامت خود صریحا از غصب حق خود سخن 

گفت1 )دینوری،1410: 29/1-28؛ جوهری،بی‌تا: 61؛ طبرسی،1386: 95/1؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 

.)306/9

غصب  رسول)ص(  حضرت  رحلت  روزهای  واپسین  احتجاجات  در  فقط  نه  امیرالمؤمنین)ع( 

ابوبکر  با  به گونه‌ای که انصار متوجه اشتباه خود در بیعت  و جور دستگاه خلافت را آشکار ساخت؛ 

پایان  تا  بلکه  13/6(؛  ابی‌الحدید،1378:  ابن  61؛  جوهری،بی‌تا:  30/1-29؛  شدند)دینوری،1410: 

حیات خود در هر مجالی که دست می‌داد از حقانیت خود در تصدی بلافصل خلافت پس از رحلت 

رسول الله)ص( و شرارت‌‌های پیشینیان2 سخن ‌راند)خطبه: 1، 3، 6، 162، 172، 173؛ نامه: 62؛ ابن 

ابی‌الحدید،1378: 307-308/1(.

مقبولیت
در خطبه‌ها و بیانات امیرالمؤمنین)ع( گاهی با فقراتی مواجه می‌شویم که ممکن است در بدو امر از آنها 

چنین فهمیده شود که انتخاب امام و خلیفه بر عهده مردم و در گرو اختیار و انتخاب آنان است)خطبه: 

3، 27، 99؛ نامه: 6؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 34/7-33، 36/14؛ ابن اثیر،1385: 194/3-193(، اما 

بسیاری از این فقرات که در آنها امام)ع( نظر و رأی مردم را ملاک مشروعیت برشمرده‌اند، از باب جدل 

و احتجاج علیه خصم به استناد همان ادله‌ای است که مخالفان آن را قبول دارند)ایزدهی،1384: 109(. 

بالقرابة  الأنصار، واحتججتم عليهم  مِن  الأمر  لي، أخذتم هذا  بالبيعة  أولى  وأنتم  أبايعكم  الأمر منكم، لا  بهذا  أنا أحق  1. »فقال: 
ابن  95/1؛  طبرسی،1386:  29/1-28؛  غصبا؟«)دینوری،1410:  البيت  أهل  منا  وتأخذونه  وسلم،  عليه  الله  صلى  النبي  مِن 

ابی‌الحدید،1378: 306/9(.

نْيَا«)نامه: 53(.
ُّ

بُ بِهِ الد
َ
ل

ْ
ط

ُ
هَوَى، وَت

ْ
 فِيهِ بِال

ُ
رَارِ، يُعْمَل

ْ
ش

َ
يْدِي الا

َ
 فِي أ

ً
سِيرا

َ
انَ أ

َ
 ك

ْ
د

َ
ينَ ق

ِّ
ا الد

َ
إِنَّ هذ

َ
2. »ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            18 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

81

فصلنامه علمی - پژوهشی

آنچه از اميرالمؤمنين)ع( در نهج البلاغه يا غير آن در زمينه احتجاج به بيعت نقل شده است از باب قاعده 

الزام است، چنانك‌ه خداوند مومنان را به التزام به آنچه ملزم شده‌اند يعنى عمل به قرآن و پيروى از رهبرى 

پيامبر اكرم)ص( مؤاخذه مك‌ىند، نه آنكه بيعت با على بن ابي‌طالب)ع( علت حق حاكميت آن حضرت 

شده و امام)ع( براى تثبيت موقعيت سياسى خود به علت پيدايش آن، كه آراء مردم است استدلال كرده 

باشد)جوادی آملی،1368: 20(.

می‌کند:  استدلال  چنین  صریحا  دیدگاه  این  تایید  در  نهج‌البلاغه،  هفتم  قرن  شارحان  از  یکی 

امیرالمؤمنین)ع( برای اثبات امامت خود به نص پیامبر استدلال نفرمود، به این علت بود که آنان اعتقادی 

به نصّ نداشتند، بلکه نزد ایشان، تنها دلیل بر نصب امام)ع( همان اجماع مسلمانان بود. پس اگر حضرت 

به دلیل نقلی و نص صریح احتجاج می‌کرد، آنان نمی‌پذیرفتند1  )ابن میثم،1420: 318/3(.

امام)ع( با عنایت به این که در روز بیعت با ایشان، پشتوانه وسیع مردمی در کنار خود داشت)خطبه: 

3، 229، ابن ابی‌الحدید،1378: 9/4-8، 4/13-3( و در تاریخ خلافت اسلامی هیچ خلیفه‌ای همانند 

ایشان با اکثریت قریب به اتفاق آراء برگزیده نشد، از این‌رو آن را به رخ مخالفان خویش و در رأس آنان 

امام خود خواندند،  را  او  و  بیعت کردند  با کسی  انصار  و  مهاجران  اگر  و می‌فرماید:  معاویه می‌کشد 

خشنودی خدا هم در آن است؛ و کسی حق مخالفت و سر برتافتن ندارد)خطبه: 173؛ نامه: 6؛ ابن 

ابی‌الحدید،1378: 35-36/14(.

از بیانات امام)ع( روشن می‌شود که در کلام سیاسی ایشان، اصالت با حقانیت حاکم است و پذیرش 

یا عدم پذیرش مردم هیچ نقشی در حقانیت و ولایت جانشین رسول خدا)ص( ندارد و مقبولیت صرفا در 

به فعلیت رسیدن ولایت حاکم اسلامی حائز اهمیت است.

3-2-3. ضرورت افضلیّت حاکم

افزون بر تصریح نص وحیانی در برتری و تقدم افضل بر مفضول)یونس: 35؛ الزمر: 9(، هر عقل 

سلیم و منصفی حکم می‌کند که اداره یک جامعه را باید به شخصی سپرد که از بیشترین میزان درایت و 

امانت برخوردار باشد. در کلام سیاسی امیرالمؤمنین)ع( نه تنها به افضل بودن خلیفه رسول خدا)ص( 

نسبت به سایر افراد امت توجه ویژه شده است2، بلکه به افضل بودن والیان امام)ع( نسبت به رعایای محل 

خدمت آنان توجه شده است  )ابن عبدالبر،1412: 1111/3؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 1/ 231(.

لتَ: إنّه عليه السّلام إنّما احتجّ على القوم بالإجماع على بيعته،و لو كان متمسّك آخر من نصّ أو غيره لكان احتجاجه بالنصّ 
ُ
1. فإن ق

لتُ: احتجاجه بالإجماع لا يتعرّض لنفى النصّ و لا لإثباته بل يجوز أن كيون النصّ موجودا،و 
ُ
أولى فلم يعدل إلى دعوى الإجماع. ق

فاقهم على العمل به فيمن سبق مِن الأئمّة)ابن میثم،1420: 318/3(.
ّ
إنّما احتجّ عليهم بالإجماع لات

2. »ولا يخص بالولايات إلا أهل الديانات والأمانات«)ابن عبدالبر،1412: 1111/3(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            19 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


82

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

امیرالمؤمنین)ع( برای اثبات امامت خود در مقابل مخالفان بیش از آنکه به کتاب و سنت احتجاج 

کند به »افضلیّت« خود استدلال می-کرد)خطبه: 2، 33، 37، 56، 67، 74، 84، 87، 94، 100، 

 ،197 ،189 ،175 ،173 ،172 ،162 ،161 ،154 ،152 ،147 ،144 ،139 ،131 ،120 ،118 ،109

217، 239(، تا بدانجا که در خطبه »قاصعه« با بلاغتی رفیع، افضلیّت خود را نسبت به دیگران بیان 

فرمود)خطبه: 192؛ ابن شهرآشوب،1412: 205/2؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 197/13(. این که امام)ع( 

دلیل  به چند  است  نهاده  تأکید  انگشت  به سایرین  نسبت  افضلیّت خویش  بر  در کلام سیاسی خود 

می‌باشد؛ نخست، از یکسو آیات ولایت تاب حمل بر تفسیرهای مختلف را داشت؛ و از سوی دیگر 

احتجاج به سنت نبوی در مقابل گردانندگان سیاست که در خصوص خلافت برای خود حق رأی و اجتهاد 

قائل بودند و گوش شنوایی برای شنیدن فرمایشات صریح رسول خدا)ص( نداشتند، چندان کار ساز 

نبود)ابن ابی‌الحدید،1378: 84/12-82(. دوم، احتجاج به افضلیّت، افکار عموم مسلمانان را به قضاوت 

وامی‌داشت که چگونه می‌توان حکومت بر امت اسلام را با وجود شخصی که نسبت به دیگران افضل 

است به شخصی که یا از این فضایل بی بهره است یا بهره اندکی دارد سپرد؟ 1 )نجف‌زاده،1389: 180-

179(. سوم، از آنجا که کارگردانان گردهمایی سقیفه برای تصاحب منصب خلافت، با احتجاج به فضایل 

و مناقب خود کوشیدند دیگر طالبان خلافت را منقاد و مطیع خود سازند، امام)ع( نیز در برابر رقیبان به 

شیوه جدال احسن استدلال نموده است)محمدی و دیگران،1398: 79(. چهارم، امیرالمؤمنین)ع( با 

استدلال به اهلیت خود روشن کرد که باید افضلیّت شخص برای تصدی خلافت، منطبق بر معیارهای 

اسلامی که رسول خدا)ص( پی‌افکنده بود باشد؛ حال آنکه فضایلی که خلیفه اول به کمک آنها توفیق دفع 

رقیبان را یافت، فضایل وهمی است که ریشه در نظام ارزشی عصر جاهلیت و منطق قبیله‌ای نظیر سنت 

»سیادت« جاهلی داشت)الجابری،2000: 136؛ ناظمیان فرد،1390: 108؛ نجف‌زاده،1389: 181-

180؛ شعبان1971،2: 17/1؛ وات1968،3: 40؛ آرنولد1924،4: 20(.

امام)ع( در کلام سیاسی خود برای »افضلیّت« دو گستره قائل بود که در برابر مخالفان خود به ظهور 

هر دو بُعد افضلیّت در وجود خود و اهل البیت)ع( احتجاج نمود. نخست، افضلیّت خویش در ثواب و 

1. به سند صحیح روایت شده است، چون ابوبکر به خلافت رسید منبر رفت و گفت: اما بعد ای مردم من سرپرست و خلیفه شما 
شدم در حالی که بهترین شما نيستم)ابن هشام،1410: 312/4؛ طبری،1387: 210/3؛ ابن اثیر، 1385: 332/2؛ ابن کثیر،1407: 

.)248/5

2. Shaban
3. Watt
4. Arnold

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            20 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

83

فصلنامه علمی - پژوهشی

شأن رفیع نزد خدای سبحان)خطبه: 37، 56، 74، 87، 94، 109، 131، 139، 144، 152، 175(؛ دوم، 

کات نفسانی لازم برای تصاحب کرسی زعامت سیاسی)خطبه: 2، 33، 
َ
افضلیت خویش در صفات و مَل

)192 ،189 ،173 ،172 ،161 ،154 ،147 ،144 ،137 ،120 ،118

امام)ع( در کلام سیاسی خود، افضل بندگان خدا را امام عادلی که خود هدایت شده و دیگران را 

هدایت می‌کند و شرورترین بندگان خدا را امام جائری که خود گمراه و مایه گمراهی دیگران است معرفی 

ابی‌الحدید،1378:  ابن  432/1؛  مسکویه،1379:  337/4؛  طبری،1387:  164؛  است)خطبه:  کرده 

برابر  در  آنکه  بر  افزون  خود  سیاسی  کلام  در  امام)ع(  آنکه  حال   .)168/7 کثیر،1407:  ابن  261/9؛ 

مخالفان بر غصب خلافت خود احتجاج فرمود، روشن نمود که دین خدا پیش از حکومت وی در دست 

افراد شرور اسیر بود)نامه: 53(.

3-2-4. وجوب اطاعت از خلیفه رسول الله)ص(

در کلام سیاسی امیرالمؤمنین)ع(، وجوب اطاعت از امام معصوم هم‌سنگ اطاعت از خدا دانسته 

شده است1  )نامه: 2(. چه ماهیت توصیه و فرمان امام علی)ع( در تبعیت کامل مردم از امام زمان خود، 

ریشه در ولایت الهی اولوالأمر دارد)توفیق و میری،1399: 96(. امام)ع( همچنین اطاعت از امام معصوم 

را هم‌سنگ اطاعت از رسول خدا)ص( معرفی می‌کند که نتیجه پیروی از امام معصوم آن است که امام 

مسلمانان را به همان راهی می‌برد که رسول خدا)ص( از آن راه رفت، و از اندوه بیراهه رفتن آسوده خواهد 

ساخت، و بار سنگین مشکلات را از دوش آنان بر می‌دارد2 )خطبه/ 166؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 284/9(.

ائمه  به اطاعت از خلیفه رسول خدا)ص( که همان  امام)ع( در مجال‌های مختلف، مسلمانان را 

آن  نامه: 50(.  می‌نمود)خطبه: 34، 108، 152، 154، 156، 169، 187؛  سفارش  هستند  معصوم 

حضرت می‌فرمود: به اهل بیت پیامبرتان بنگرید، از آن سو که گام برمی‌دارند بروید، قدم جای قدمشان 

بگذارید، آنها هرگز شما را از راه هدایت بیرون نمی‌برند، و به پستی و هلاکت باز نمی‌گردانند. اگر سکوت 

کردند سکوت کنید و اگر قیام کردند قیام کنید، از آنها پیشی نگیرید که گمراه می‌شوید و از آنان عقب 

 .)292 امامی،1415:  76/7؛ طبری  ابی‌الحدید،1378:  ابن  نابود می‌گردید3 )خطبه/ 97؛  که  نمانید 

عْتُم، وَدُعِيتُمْ 
َ

ط
َ
 سَمِعْتُمْ وَأ

ْ
د

َ
ق

َ
اكِرِينَ لِنِعْمَتِهِ، ف

َّ
اعَتِهِ، وَالش

َ
عَامِلِينَ بِط

ْ
حْسَنَ مَا يَجْزِي ال

َ
مْ أ

ُ
ك هْلِ بَيْتِ نَبِيِّ

َ
هْلِ مِصْر عَنْ أ

َ
مُ اللهُ مِنْ أ

ُ
1. »وَ جَزَاك

جَبْتُمْ«)نامه: 2(.
َ
أ
َ
ف

عْنَاقِ«)خطبه/ 
َ
ادِحَ عَنِ الا

َ
ف

ْ
 ال

َ
ل

ْ
ق

ِّ
مُ الث

ُ
ت

ْ
 الِاعْتِسَافِ، وَنَبَذ

َ
فِيتُمْ مَؤُونَة

ُ
سُولِ، وَك مْ مِنْهَاجَ الرَّ

ُ
 بِك

َ
ك

َ
مْ، سَل

ُ
ك

َ
اعِيَ ل

َّ
بَعْتُمُ الد

َّ
مْ إِنِ ات

ُ
ك نَّ

َ
مُوا أ

َ
2. »وَاعْل

166؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 284/9(.

وا 
ُ

وا وَ إِنْ نَهَض
ُ

بُد
ْ
ال

َ
وا ف

ُ
بَد

َ
إِنْ ل

َ
مْ فِي رَدًى؛ ف

ُ
وك

ُ
نْ يُعِيد

َ
ى وَ ل

ً
مْ مِنْ هُد

ُ
رِجُوك

ْ
نْ يُخ

َ
ل

َ
رَهُمْ ف

َ
ث
َ
بِعُوا أ

َّ
زَمُوا سَمْتَهُمْ وَ ات

ْ
ال

َ
مْ ف

ُ
ك  بَيْتِ نَبِيِّ

َ
هْل

َ
رُوا أ

ُ
3. »انْظ

وا«)خطبه/ 97؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 76/7؛ طبری امامی،1415: 292(.
ُ
تَهْلِك

َ
رُوا عَنْهُمْ ف

َّ
خ

َ
تَأ

َ
 ت

َ
وا وَ لَا

ُّ
تَضِل

َ
وهُمْ ف

ُ
سْبِق

َ
 ت

َ
وا وَ لَا

ُ
انْهَض

َ
ف

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            21 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


84

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

مصادر اهل سنت نیز از امیرالمؤمنین)ع( نقل کرده‌اند که بر مردم‏ واجب است که به سخنان امام گوش فرا 

داده و اطاعت کنند و هرگاه آنان را فرا خواند، اجابتش کنند1 )ابن زنجویه،1406: 76/1؛ ابن سلام،1428: 

36/1؛ ابن اسحاق،بی‌تا: 322؛ السیوطی،1432: 571/2؛ متقی هندی،1413: 764/5(.

وجوب اطاعت از خلیفه رسول خدا)ص( اگرچه یکی از مهم‌ترین مسائل مربوط به حوزه امامت در 

کلام سیاسی امیرالمؤمنین)ع( می‌باشد، نه تنها هیچگونه تضاد و تزاحمی با اصل آزادی و حُرّیت انسان‌ها 

ندارد؛ بلکه از بررسی کلام سیاسی و سیره سیاسی امام)ع( می‌توان به این نتیجه رسید که آن حضرت به 

طور کامل به آزادی و اختیار افراد معتقد بود و هیچ‌گاه مردم را مجبور به پذیرش رأی خود2 )خطبه: 208؛ 

 بر آنان واجب 
ً
ابن ابی‌الحدید،1378: 220/2-219، 29/11( و حتی حضور در جهاد _اگرچه شرعا

بود_ نمی‌کرد)نامه: 4، 60(. در واقع، امیرالمؤمنین)ع( امور مردم را آشکارا اداره می‌کرد و در هر امر بزرگ 

و مهمی با آنان مشورت می‌نمود و اگر آنان در امری مخالفت می‌کردند رأی آنها را می‌پذیرفت و بدان عمل 

می‌کرد و همین امر سبب ‌شد که مردم در برابر او گستاخ‌تر شوند)حسین،1994: 165/2(. ناگفته نماند که 

امام)ع( اطاعت از حاکمانی که اهل منکر، ظلم و جور و امر به فساد هستند را نه تنها روا ندانسته، بلکه آن 

را نیز حرام اعلام نمود)حکمت: 165(.

1. »حقٌّ على الإمام أنْ یحکم بما أنزل الله و أنْ یؤدّى الأمانة. فإذا فعل ذلک فحقّ على الناس أنْ یسمعوا له و أنْ یطیعوا و أنْ یجیبوا إذا 
دعوا«)ابن زنجویه،1406: 76/1؛ ابن سلام،1428: 36/1؛ ابن اسحاق،بی‌تا: 322؛ السیوطی،1432: 571/2؛ متقی هندی،1413: 

.)764/5

مْ 
ُ
ك

َ
حْمِل

َ
نْ أ

َ
يْسَ لِي أ

َ
اءَ، وَل

َ
بَق

ْ
حْبَبْتُمُ ال

َ
 أ

ْ
د

َ
، وَق

ً
يَوْمَ مَنْهِيّا

ْ
صْبَحْتُ ال

َ
أ
َ
، ف

ً
مْسِ نَاهِيا

َ
نْتُ أ

ُ
، وَك

ً
مُورا

ْ
يَوْمَ مَأ

ْ
صْبَحْتُ ال

َ
أ
َ
، ف

ً
مِيرا

َ
مْسِ أ

َ
نْتُ أ

ُ
 ك

ْ
د

َ
ق

َ
2. »ل

رَهُون«)خطبه: 208؛ ابن ابی‌الحدید،1378: 219-220/2، 29/11(.
ْ
ك

َ
ى مَا ت

َ
عَل

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            22 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

85

فصلنامه علمی - پژوهشی

5- نتیجه‌گیری
از بحثی که شرح آنها در این نوشتار گذشت می‌توان به این نتایج دست یافت:

1- اگرچه ترکیب »کلام سیاسی« یک اصطلاح جدید است، اما دانش کلام سیاسی، یک علم جدید 

یا حتی یک گرایش جدید که به تازگی از علم کلام مُنتزع و مُستقل شده باشد نیست؛ بلکه دانش کلام 

سیاسی، دانشی ریشه‌دار و همزاد علم کلام است.

2- دانش کلام‌ سیاسی، یکی از فروع اندیشه‌ سیاسی‌ اسلام است‌ که‌ برخلاف‌ دیگر مطالعات‌ سیاسی‌ 

‌ میراث‌ 
ً
دوره‌ی اسلامی نظیر اندرزنامه‌ نویسی‌ و سیاست‌نامه‌ نویسی‌ که‌ منشأ ما قبل‌ اسلامی‌ دارند، صرفا

فکری‌ مسلمانان است و وامدار مستقیم هیچ‌‌گونه‌ جریان‌ فکری‌ خارج‌ از جهان‌ اسلام‌ نیست.

3- دانش کلام سیاسی می‌کوشد مهم‌ترین مسائل هر دوره را که به نحو ایجابی یا سلبی به امور 

سیاسی ارتباط می‌یابند را اولویت‌گذاری نموده، آنها را تبیین و اثبات کند و در برابر مخالفان و شبهات 

منکران از آنها دفاع نماید.‌ 

ی مسلمانان در مسئله 
ّ

4- عصر تکوّن و پیدایش دانش کلام سیاسی به رخداد سقیفه و اختلاف جد

جانشینی پس از رسول خدا)ص( باز ‌می-گردد.

بود که  امیرالمؤمنین)ع( نخستین شخصیت اسلامی  بر اساس روایات ثبت شده در مصادر،   -5

توفیق یافت تا با بهره‌گیری از روش‌های عقلی، نقلی و جدلی دیدگاه خود را در مورد جانشینی حضرت 

رسول)ص( که مهم‌ترین مسئله سیاسی بعد از وفات پبامبر بود تبیین و اثبات کند و از آن در برابر مخالفان 

و منکران دفاع نماید.

6- امیرالمؤمنین)ع( در مقام یک متکلم و سیاس مسلمان، با توجه به مخاطبان عصر خود، انحراف 

پس از رحلت رسول خدا)ص( و اقتضای عصر خویش، تبیین مسئله »اصل امامت الهی« را در کانون 

کلام سیاسی خود قرار داد و مهم‌ترین مسائل دانش کلام سیاسی را در حوزه‌ی امامت مشخص ساخت.

آنها ذیل مسئله‌ی کلان  به  7- برخی از مهم‌ترین مسائل دانش کلام سیاسی که امیرالمؤمنین)ع( 

»اصل امامت الهی« پرداخت عبارتند از:

الف( مشروعیت سیاسی حاکم بر اساس حق مطلق الهی

ب( حقانیت و مقبولیت حاکم

ج( ضرورت افضلیّت حاکم

د( وجوب اطاعت از خلیفه رسول الله)ص(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            23 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


86

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

منابع و مأخذ
- قرآن کریم.

- نهج‌البلاغة، علی بن ابی‌طالب)1390( تدوین الشریف الرضی محمد بن الحسین، چاپ دوازدهم، مشهد مقدس: به نشر 

انتشارات آستان قدس رضوی.

- آل کاشف الغطاء، محمد حسین)1413( أصل الشیعة و أصولها، قدم له السید مرتضی العسکری، الطبعة الرابعة، بیروت: 

مؤسسة الأعلمی للمطبوعات.

- ابن ابی‌الحدید، عبدالحمید بن هبه‌الله)1378( شرح نهج‌البلاغة، مجلدات 1، 2، 4، 6، 7، 9، 11، 12، 13، 14، تحقیق 

محمد ابوالفضل ابراهیم، بیروت: داراحیاء الکتب العربیة.

- ابن اثیر، عزالدين ابوالحسن على بن اب‌ىالكرم)1385( الكامل في التاريخ، مجلدات 2، 3، بيروت: دارصادر.

- ابن اسحاق، عبدالعزیز بن اسحاق البغدادی)بی‌تا( مسند الإمام زید، بیروت: دار الکتب العلمیة.

- ابن الحجاج، ابي‌الحسین مسلم)1412( صحیح مُسلِم، جلد 3، تحقیق محمد فؤاد عبدالباقی، القاهرة: دار الحدیث.

مة إبن خلدون، جلد 2، تحقیق عبدالله محمد الدرویش، دمشق: دار 
َّ

- ابن خلدون؛ عبدالرحمن بن محمّد)1425( مقد

یعرب.

- ابن زنجویه، حمید بن مخلد بن قتیبة)1406( کتاب الأموال، جلد 1، تحقیق شاکر ذیب فیاض، الریاض: لمرکز الملک 

فیصل للبحوث و الدراسات الإسلامیة.

- ابن سلام، ابی‌عبید القاسم)1428( کتاب الأموال، جلد 1، تحقیق ابو أنس سید بن رجب، تعلیق ابواسحاق الحوینی، 

المنصوره: دارالهدی النبوی، الریاض: دار الفضیلة.

- ابن شهرآشوب، محمد بن علی)1412( مناقب آل ابی‌طالب، جلد 2، تحقیق یوسف البقاعی، الطبعة الثانیة، بیروت: 

دارالأضواء.

- ابن عبدالبر، یوسف بن عبدالله بن محمد)1412( الإستیعاب فی معرفة الأصحاب، جلد 3، تحقیق علی محمد البجاوی، 

بیروت: دار الجیل.

رید، جلد 5، تحقیق مفید محمد قمیحه، الطبعة الثالثة، 
َ

- ابن عبد ربه، ابی عمر احمد بن محمد الأندلسی)1407( العِقد الف

بیروت: دار الکتب العلمیة.

- ابن کثیر، ابوالفداء اسماعیل بن عمر)1407( البدایة و النهایة، مجلدات 5، 7، بیروت: دارالفکر.

- ابن میثم، کمال‌الدین علی)1420( شرح نهج‌البلاغة، جلد 3، بیروت: دارالثقلین.

- ابن هشام، عبدالملک الحمیری)1410( السیرة النبویة، جلد 4، تعلیق عمر عبدالسلام تدمری، الطبعة الثالثة، بیروت: دار 

الکتاب العربی.

ابراهيم بن محمد بن سعيد)1395( الغارات أو الإستنفار و الغارات، جلد 1، تصحیح جلال‌الدین  الثقفی،  - ابن هلال 

محدث ارموی، تهران: انجمن آثار ملی.

- اردبیلی، المولی احمد)1377( الحاشیة علی الهیّات الشرح الجدید للتجرید، تحقیق احمد العابدی، قم: انتشارات دفتر 

تبلیغات اسلامی حوزه علمیه قم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            24 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

87

فصلنامه علمی - پژوهشی

- اسفراینی، ابوالمظفر بن طاهر)1955( التبصیر فی الدین و تمییز الفرقة الناجیة عن الفرق الهالکین، تحقیق محمد زاهد 

کوثری، القاهرة: مکتبة الخانجی.

- اشعری، ابوالحسن علي بن اسماعیل)1400( مقالات الإسلامیین و اختلاف المصلین، تصحیح هلموت ریتر، الطبعة 

الثالثة، بیروت: دار النشر فرانز شتاینر، النشرات الإسلامیة.

- الهی‌راد، صفدر)1390( »بازخوانی معنا شناختی کلام سیاسی و نسبت آن با فلسفه‌ی سیاسی و فقه سیاسی«، دوفصلنامه 

معرفت کلامی، شماره 2، صص 111-136.

- امینی نجفی، عبدالحسین احمد)1414( الغدیر فی الکتاب و السنة و الأدب، جلد 3، بیروت: مؤسسة الأعلمی للمطبوعات.

- انصاری، مرتضی)1431( کتاب الطهارة، جلد 5، تحقیق لجنة التحقیق، الطبعة الرابعة، قم: مجمع الفکر الإسلامی. 

- ایجی، القاضی عضدالدین عبدالرحمن بن احمد)بی‌تا( المواقف في علم الکلام، بیروت: عالم الکتب.

- ایزدهی، سید سجاد)1384( »مشروعیت حکومت از دیدگاه امام علی)ع(«، اندیشه سیاسی در گفتمان علوی، تهیه پژوهشگاه 

علوم و فرهنگ اسلامی، پژوهشکده فقه و حقوق و پژوهشکده علوم و اندیشه سیاسی، چاپ سوم، قم: بوستان کتاب.

- ایزدهی، سید سجاد و صدیقه صدیق تقی‌زاده)1397( »چیستی کلام سیاسی«، فصلنامه علمی پژوهشی کلام اسلامی، 

شماره 107، صص 85-106.

- بحرانی، یوسف بن احمد)بی‌تا( الحدائق الناضرة فی أحکام العترة الطاهرة، جلد 5، تحقیق محمد تقی الإیروانی، قم: 

مؤسسة النشر الإسلامی التابعة لجماعة المدرسین. 

- بخاری، محمد بن اسماعیل)1400( الجامع الصحیح، جلد 3، تحقیق محب‌الدین الخطیب و محمد فؤاد عبدالباقی، 

القاهرة: المطبعة السلفیة و مکتبتها.

- بلاذری، احمد بن یحیی)1417( أنساب الأشراف، مجلدات 1، 2، 10، تحقیق سهیل زکار و ریاض زرکلی، الطبعة الاولی، 

بیروت: دارالفکر.

- بهروزلک، غلامرضا)1382( »چیستی کلام سیاسی«، فصلنامه علمی پژوهشی قبسات، سال 8، شماره 28، صص 104-

.79

- تبریزی، میرزا جواد)1418(، بخش »ملحق« از کتاب صراة النجاة فی اجوبة الاستفتاءات ابوالقاسم الموسوی الخوئی، 

جلد 3، قم: انتشارات الصدیقه الشهیده، المطبعه سلمان فارسی، صص 413-321.

- تستری، القاضی نورالله)1409( أحقاق الحق و إزهاق الباطل، جلد 2، مقدمه و تعلیق آیة الله مرعشی نجفی، قم: مکتبة 

آیة المرعشی النجفی.

- تفتازانی، سعدالدین مسعود بن عمر)1409( شرح المقاصد، جلد 5، تقدیم و تحقیق عبدالرحمن عمیره، قم: منشورات 

الشریف الرضی.

سفیة، تحقیق علی کمال، بیروت: دار احیاء التراث العربی. - ___________________)1436( شرح العقائد النَّ

- توفیق، سعید و وجیهه میری)1399( »تبیین تاریخی اهتمام امیرالمؤمنین در حفظ نیروی انسانی شیعه)مطالعه موردی 

وصایای سیاسی امام در نهج‌البلاغه(«، فصلنامه علمی پژوهش‌های نهج‌البلاغه، سال 19، شماره 66، صص 85-106.

- الجابری، محمد عابد)2000( العقل السیاسی العربی محدداته و تجلیاته، الطبعة الرابعة، بیروت: مرکز دراسات الوحدة 

العربیة.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            25 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


88

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

بیروت:  الدمیاطی،  المواقف، جلد 8، تصحیح محمود عمر  الشریف علی بن محمد)1419( شرح  السید  - جرجانی، 

منشورات محمد علی بیضون، دار الکتب العلمیة.

- جوادی آملی، عبدالله)1368( ولایت فقیه رهبری در اسلام، چاپ دوم، بی‌جا: مرکز نشر فرهنگی رجاء.

- جوهری، ابی‌بکر احمد بن عبدالعزیز)بی‌تا( السقیفة و فدک، تصحیح و تحقیق محمد هادی الأمینی، تهران: مکتبة نینوی 

الحدیثة.

- حسین، طه)1994( الفتنة الکبری علی و بنوه، جلد 2، الطبعة الثانیة عشرة، القاهرة: دار المعارف.

- حقیقت، سید صادق)1381( توزیع قدرت در اندیشه سیاسی شیعه، تهران: نشر هستی نما.

- حلبی، علی اصغر)1373( تاریخ علم کلام در ایران و جهان اسلام، تهران: انتشارات اساطیر.

- حکیم سبزواری، ملا هادی)1376( رسائل حکیم سبزواری، تعلیق و تصحیح و مقدمه سید جلال‌الدین آشتیانی، تهران: 

انتشارات اسوه.

- خسروپناه، عبدالحسین)1377( »مشروعیت حکومت ولایی«، کتاب نقد، شماره 7، صص 110-138.

- ____________)1382( انتظارات بشر از دین، تهران: مؤسسه فرهنگی دانش و اندیشه معاصر.

- خسروی، غلامرضا)1379( »مبانی مشروعیت سیاسی از دیدگاه امام علی)ع(«، فصلنامه اندیشه صادق، شماره 1، صص 

.22-35

- خمینی، سید روح الله)1421( کتاب الطهارة، جلد 3، تهران: مؤسسة تنظیم و نشر آثار الإمام الخمینی.

- خویی، سید ابوالقاسم)1430( التنقیح فی شرح العروة الوثقی، جلد 3، تقریر میراز علی الغروی، الطبعة الرابعة، النجف 

الأشرف: مؤسسة إحیاء آثار الإمام الخوئي.

- دینوری، عبدالله بن مسلم بن قتیبه)1410( الإمامة و السیاسة، جلد 1، تحقیق علی شیری، بیروت: دار الأضواء.

- رجایی، فرهنگ)1373( فلسفه سیاسی چیست؟، ترجمه فرهنگ رجایی، تهران: انتشارات علمی و فرهنگی.

- رضایی، عبدالکریم)1381( »جایگاه معرفتی امامت در اندیشه دینی«، امامت پژوهی، بررسی دیدگاه امامیه، معتزله و 

اشاعره، زیر نظر محمود یزدی مطلق، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی، صص 124-101.

- سبحانی، جعفر)1382( مدخل مسائل جدید در علم کلام، جلد 1، قم: مؤسسه امام صادق)ع(.

- السیوطی، عبدالرحمن بن الکمال جلال‌الدین)1432( الدر المنثور فی التفسیر المأثور، جلد 2، تصحیح بإشراف دار 

الفکر، بیروت: دار الفکر.

- شفیعی، محمود)1390( اندیشه سیاسی سید مرتضی، چاپ سوم، قم: بوستان کتاب.

حل، جلد 1، تحقیق أحمد فهمی محمّد، الطبعة الثانیة،  - شهرستاني، ابوالفتح محمّد بن عبدالکریم)1413( الملل و النِّ

بیروت: دار الکتب العلمیة. 

- صابری، حسین)1391( تاریخ فرق اسلامی، جلد 1، چاپ هشتم، تهران: سمت. 

ي)1385ش( علل الشرائع، جلد 1، قم: کتابفروشی داوری. مِّ
ُ

- صدوق، ابوجعفر محمّد بن علي بن الحسین بن بابویه الق

- __________________________)1403( معانی الأخبار، قم: جامعه مدرسین حوره علمیه.

- __________________________)1414( الإعتقادات، الطبعة الثانیة، قم: المؤتمر العالمي لألفیة الشیخ المفید.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            26 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

89

فصلنامه علمی - پژوهشی

- ________________________________)1418( الهدایة فی الأصول و الفروع، تحقیق مؤسسة الإمام الهادی 

علیه السلام، قم: مؤسسة الإمام الهادی علیه السلام.

- طباطبائی، سید محمد حسین)1417( المیزان فی تفسیر القرآن، جلد 13، بیروت: مؤسسة الأعلمی للمطبوعات.

- طبرسی، ابی‌منصور احمد بن علی)1386( الإحتجاج، جلد 1، تعلیق السید محمد باقر الخرسان، النجف الأشرف: مطابع 

النعمان.

- طبری امامی، محمد بن جریر بن رستم)1415( المسترشد فی إمامه امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب، تحقیق احمد 

المحمودی، تهران: مؤسسه الثقافیه الإسلامیه لکوشانبور.

- طبری، ابوجعفر محمد بن جریر)1387( تاریخ الأمم و الملوک، مجلدات 3، 4، تحقیق محمد ابوالفضل ابراهیم، الطبعة 

الثانیة، بیروت: دار التراث.

فرهنگنامه کلامی،  مین«، جلد 2، چهار 
ِّ
المتکل بین  المصطلحة  العبارات  الحسن)1351( »شرح  بن  - طوسی، محمد 

گردآوری و تصحیح محمد تقی دانش‌پژوه، مشهد: الذکری الألفیة للشیخ المفید.

- ______________)1365( تهذیب الأحکام، جلد 1، الطبعة الرابعة، طهران: الإسلامیة.

- عارفی، اسحاق)1381( »منزلت امامت نزد متکلمان امامیه، معتزله و اشاعره«، امامت پژوهی، بررسی دیدگاه امامیه، 

معتزله و اشاعره، زیر نظر محمود یزدی مطلق، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی، صص 61-100.

- علم‌الهدی، السیّد مرتضی علی بن الحسین)بی‌تا( رسائل الشریف المرتضی، تقدیم و اشراف السید احمد الحسینی، 

بیروت: مؤسسه النور للمطبوعات.

- فارابی، ابی‌نصر محمد بن محمد)1996( إحصاء العلوم، تقدیم و شرح علی بوملحم، بیروت: دار و مکتبة الهلال.

- الفراء، ابي‌یعلی محمّد بن الحسین الحنبلی)1421( الأحکام السلطانیة، صححه و علق علیه حامد الفیقي، بیروت: دار 

الکتب العلمیة.

- القاضی النعمان، ابوحنيفه نعمان بن محمد تميم‌ى)1385( دعائم الإسلام و ذكر الحلال و الحرام و القضايا و الأحكام، 

جلد 1، چاپ دوم، قم: مؤسسه آل البيت عليهم السلام‌.

 ،1 جلد  السلام،  عليهم  الأطهار  الأئمة  فضائل  في  الأخبار  شرح   )1409(___________________________  -

تحقیق السيد محمّد الحسيني الجلالي، قم: مؤسسة النشر الإسلامي.

- قراملکی، احد فرامرز)1381(، »درآمد روش شناختی بر امامت«، امامت پژوهی، بررسی دیدگاه امامیه، معتزله و اشاعره، 

زیر نظر محمود یزدی مطلق، مشهد: دانشگاه علوم اسلامی رضوی، صص 32-21.

- کریمی، حسین)1384( »جایگاه امامت در کلام اسلامی«، فصلنامه علمی پژوهشی پژوهش‌های فلسفی کلامی، شماره 

24، صص 167-191.

- کلینی، ابي‌جعفر محمّد بن یعقوب، )1407(، الکافي، جلد 8، تحقیق علی اکبر غفاری و محمد آخوندی، الطبعة الرابعة، 

تهران: دارالکتب الإسلامیة.

- کواکبیان، مصطفی)1378( مبانی مشروعیت در نظام ولایت فقیه، چاپ دوم، تهران: مؤسسه چاپ و نشر عروج.

- مازندرانی، محمد صالح بن احمد)1429(، شرح أصول الكافي، مجلدات 6، 11، تعلیقات میرزا ابوالحسن شعرانی، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            27 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


90

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ان 
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

دوا
ال 

س

تحقیق سید علی عاشور، الطبعة الثانیة، بیروت: دار احیاء التراث العربی و مؤسسة التاریخ العربی.

- ماوردی، ابي‌الحسن علي بن محمّد البصری)1427( الأحکام السلطانیة، تحقیق احمد جاد، القاهره: دار الحدیث.

- متقی هندی، علی بن حسام‌الدین)1413( کنز العمّال فی سنن الأقوال و الأفعال، جلد 5، ضبط بکری حیّانی، تصحیح 

صفوة السقا، بیروت: مؤسسة الرسالة.

- محسنی، علی)1384( »امام علی)ع( و رویکرد مردمی به مقوله حکومت و خاستگاه آن«، دوفصلنامه دانش سیاسی، 

شماره 1، صص 129-158.

- محقق لاهیجی، عبدالرزاق بن علی فیاض)1383( گوهر مراد، مقدمه زین‌العابدین قربانی لاهیجی، تصحیح و تحقیق 

مؤسسه تحقیقاتی امام صادق)ع(، تهران: نشر سایه.

دیدگاه  از  اسلامی  حاکم  تعیین  در  افضلیّت  »جایگاه  فراهتی)1398(  عباسعلی  و  اخوان  محمد  و  فاطمه  محمدی،   -

نهج‌البلاغه«، فصلنامه علمی پژوهش‌های نهج‌البلاغه، شماره 63، صص 79-104.

- مرعشی، سید شهاب‌الدین الحسینی)1409( »تعلیقات« بر إحقاق حق و إزهاق الباطل، جلد 2، قم: مکتبة آیة المرعشی 

النجفی.

- مسكويه الرازى، ابوعلى احمد بن محمد)1379( تجارب الأمم، جلد 1، تحقيق ابو القاسم امامى، الطبعة الثانیة، تهران: 

سروش.

- مصباح یزدی، محمد تقی)1395( راه و راهنماشناسی، تصحیح و بازنگری مصطفی کریمی، چاپ دوم، قم: مؤسسه 

آموزشی و پژوهشی امام خمینی.

- مظفر، محمد حسن)1438( دلائل الصدق لِنهج الحق، جلد 4، تحقیق مؤسسة آل البیت لإحیاء التراث، بیروت: مؤسسة 

آل البیت لإحیاء التراث.

- المظفر، محمد رضا)بی‌تا( الفلسفة الإسلامیة، اعداد السید محمد تقی الطباطبائی التبریزی، بیروت: مؤسسة التاریخ 

العربی.

الأمیرة  بیروت:  العامر،  فارس علی  الجدیدة  أعد صیاغتة  الجدید،  ثوبه  فی  الإمامیة  - ___________)1429( عقائد 

للطباعة و النشر و التوزیع.

- معرفت، محمد هادی و محمد آصف محسنی)1377( »کلام سیاسی«، فصلنامه علوم سیاسی، شماره 2، صص 6-38.

- مفید؛ محمد بن محمد بن النعمان)1413 الف( الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، جلد 1، قم: المؤتمر العالمي 

لألفیة الشیخ المفید.

- __________________)1413 ب( الإفصاح في الإمامة، قم: المؤتمر العالمي لألفیة الشیخ المفید.

- __________________)1413 ج( اوائل المقالات، قم: المؤتمر العالمي لألفیة الشیخ المفید. 

الثانیة، قم: المؤتمر  - __________________)1414( تصحيح اعتقادات الإمامية، تحقیق حسین درگاهی، الطبعة 

العالمي لألفیة الشیخ المفید.

- منقری، نصر بن مزاحم)1404( وقعة صفین، تصحیح عبدالسلام محمد هارون، چاپ دوم، قم: مكتبة آية الله المرعشي 

النجفي‌.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            28 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html


... 
ان

فتم
ر گ

ی د
اس

سی
لام 

ش ک
 دان

گاه
ست

خا
ی 

یخ
تار

ی 
کاو

وا

91

فصلنامه علمی - پژوهشی

خطی:  نسخه  شماره  قمی)1231ق(،  گیلانی  حسن  بن  ابوالقاسم  میرزا  دین؛  اصول  ابوالقاسم،  قمی،  میرزای   -

7767/2)192ر-212پ(، کتابخانه مجلس شورای اسلامی.

- نادری، محمد مهدی)1390( »بازتعریف ماهوی رهیافت کلام سیاسی و جایگاه آن در اندیشه سیاسی اسلام«، فصلنامه 

مطالعات سیاسی، شماره 14، صص 171-196.

- ناظمیان فرد، علی)1390( »سقیفه بازتولید سیادت جاهلی«، فصلنامه پژوهش‌های تاریخی، شماره 4، صص 97-112.

- نجف‌زاده، علیرضا)1389( »افضلیّت امام از دیدگاه فرق کلامی«، فصلنامه مطالعات اسلامی فلسفه و کلام، شماره 1، 

صص 173-207.

- نجفی، محمد حسن)1362( جواهر الکلام، جلد 6، محقق عباس قوچانی، الطبعة السابعة، بیروت: دار احیاء التراث 

العربی.

- نراقی، مهدی بن ابی‌ذر)1369( أنیس الموحدین، تصحیح محمد علی قاضی طباطبائی، مقدمه حسن حسن‌زاده آملی، 

تهران: انتشارات الزهراء.

- یعقوبی، احمد بن ابی یعقوب بن جعفر )بی‌تا( تاریخ الیعقوبی، جلد 2، بیروت: دار صادر.

- Arnold, T.W. (1924) The Caliphate, Oxford.

- Lambton, Ann k.s (2006) State and Government in Medievel Islam (An introductin to the 
study of islamic political theory), New York: Routledge Curzon.

- Shaban, M.A. (1971) Islamic History: New Interpretation, Volume 1, Cambridge.

- Strauss, Leo (1988) What Is Political Philosophy? AND OTHER STUDIES, Chicago: 
The university of Chicago Press.

 -Watt, W. Montgomery (1985), Islamic Philosophy and Theology, Second edition, 
Edinburgh: University Press.

- __________________ (1968), Islamic Political thought, Edinburgh: University Press.

______________________________________________________
به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:

میری، وجیهه؛ منتظرالقائم، اصغر )1401(، »واکاوی تاریخی خاستگاه دانش کلام سیاسی در گفتمان علوی« 
فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س12، ش2، تابستان 1401، صص 63-91.

DOI: 10.21859/priw-120203

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

2.
3.

0 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            29 / 29

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.2.3.0
http://priw.ir/article-1-1674-fa.html
http://www.tcpdf.org

