
م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

27

فصلنامه علمی - پژوهشی

Justice from the Perspective of Islamic World 
Thinkers, Emphasizing the Hermeneutic Concept of 

Justice in the Thoughts of Allameh Tabatabaei
Ali Ghadimi1        Garineh Keshishyan Siraki2       Hassan Khodaverdi3  

Date of Received: 2023/11/18        Date of Acceptance:2024/02/10

Abstract
In all ages, justice has always been the concern of all human societies and 
individual people of the society, and accordingly in the schools and thoughts 
of the philosophers of their time, and in order to realize it, many efforts have 
been made, whether in the past centuries when dictatorial and patrimonialist 
governments were standing and now that various democracies are standing in 
different societies. These show the importance of this category, which has not 
only not diminished its position, but has also increased its importance. Parallel 
to this importance, the thinkers of every age have tried to explain the limits 
and gaps and realize it. Because the lack of justice in the society causes the 
emergence of discrimination, oppression, corruption, and the lack of public 
consensus, and a society based on injustice and heterogeneity emerges. As a 

1. Department of Political Science and International Relations, South Tehran Branch, Islamic 
Azad University, Tehran, Iran f.shayan@ase.ui.ac.ir
2. Associate Professor, Department of Political Science and International Relations, South 
Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran (responsible Author). 
g.keshishyan71@gmail.com
3. Assistant Professor, Department of Political Science and International Relations, South Teh-
ran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran. 

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 1, Spring 2024, 27-41
DOI: 10.21859/priw-140102

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             1 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


28

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

result, in order to pass from this society and move towards a healthy society 
based on justice, idealistic thoughts are created to reach the desired society. 
In this article, while examining the concept of justice in the thoughts of some 
thinkers of the Islamic world, the concept of justice in the thought of Allameh 
Tabatabai was investigated from a hermeneutic point of view. In this article, using 
the Ricoeurian hermeneutic method, the challenges in Allameh Tabatabaei’s 
thoughts in the field of justice were investigated and Allameh’s emphases were 
determined in order to benefit from justice in the Islamic society. The findings 
of the research indicate that Allameh’s political thought is based on ethics, and 
a policy based on ethics will be responsible for creating justice.

Keywords: Islamic world thinkers, concept of justice, Allameh Tabatabai, 
Ricoeurian Hermeneutics

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             2 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

29

فصلنامه علمی - پژوهشی

عدالت از منظر اندیشمندان جهان اسلام، با تأکید بر مفهوم هرمنوتیکی 
عدالت در اندیشه های علامه طباطبایی  

علی قدیمی1
گارینه کشیشیان سیرکی2

حسن خداوردی3

تاریخ دریافت: 1402/08/17             تاریخ پذیرش: 1402/11/21

چيكده
درمکاتب  آن  تبع  به  و  جامعه  مردم  تک تک  و  بشری  اجتماعات  همه  دغدغه  اعصار  تمام  در  همواره  عدالت 

و اندیشه های فلاسفه زمان خود بوده و به منظور تحقق آن تلاش های بسیاری انجام شده، چه در قرون گذشته 

که حکومت های دیکتاتوری و پاتریمونیالیست برپا بودند و هم‌اکنون که مردم سالاری های گوناگونی در جوامع 

مختلف پابرجا هستند. این ها نشان از میزان اهمیت این مقوله می باشد که بیش از پیش نه تنها ازجایگاه آن کاسته 

نشده، بلکه همچنان به اهمیت آن افزوده گردیده است. به موازات این اهمیت و ضرورت پژوهش در این رابطه 

به بررسی نظرات متفکران مختلف پرداخته شده و اندیشمندان هر عصر تلاش خود را برای تبیین حدود و ثغور 

وتحقق آن مبذول داشته‌اند. چرا که فقدان عدالت در جامعه باعث پیدایش تبعیض، ظلم، فساد، و فقدان وفاق 

عمومی می شود و جامعه مبتنی بر بی عدالتی و ناهمگونی پدیدمی آید. درنتیجه برای گذر از این جامعه و رفتن 

به سوی جامعه سالم که بر پایه عدالت استوار باشد، اندیشه های آرمانی برای رسیدن به جامعه مطلوب بوجود 

می آید. در این مقاله ضمن بررسی مفهوم عدالت در اندیشه های برخی اندیشمندان جهان اسلام به بررسی مفهوم 

عدالت در اندیشه علامه طباطبایی از منظر هرمنوتیکی پرداخته شد و با بهره گیری از روش هرمنوتیک ریکور 

کیدات علامه  چالش های موجود در اندیشه های علامه طباطبایی درحوزه عدالت مورد کنکاش قرار گرفت و تأ

به منظور بهره گیری از عدالت در جامعه اسلامی مشخص گردید. یافته های تحقیق حاکی از آن است که اندیشه 

سیاسی علامه بر اخلاقیات استوار است و سیاستی که مبتنی بر اخلاق باشد وظیفه‌‌اش ایجاد عدالت خواهد بود.     

واژه های كليدي: اندیشمندان جهان اسلام، مفهوم عدالت، علامه طباطبایی، هرمنوتیک ریکوری

f.shayan@ase.ui.ac.ir .1. دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران جنوب

مسئول(.  )نویسنده  ایران  تهران،  اسلامی،  آزاد  دانشگاه  جنوب،  تهران  واحد  بین الملل،  روابط  و  سیاسی  علوم  گروه  دانشیار   .2
g.keshishyan71@gmail.com

3. استادیار گروه علوم سیاسی و روابط بین الملل، واحد تهران جنوب ، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال چهاردهم، شماره اول، بهار 1403، صص 41  - 27

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

10
2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             3 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


30

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مقدمه
محقق در این نوشتار با بهره گیری از رویکرد هرمنوتیک متن محور پل‌ریکور فرایند تفسیر متن را فرایندی 

کل گرایانه1 و ترکیبی2 می‌داند؛ یعنی متن را باید به چشم یک کل نگریست و در پی فهم مقصود آن بر آمد 

و نه کنار هم نهادن معانی تک تک متن جملات. وقتی متن را به چشم یک کل بنگریم، عناصر و اجزای 

تشکیل دهنده آن برخی اصلی و برخی فرعی لحاظ می شوند، و بر این اساس یک متن در منظرهای 

گوناگون، متنوع و مختلف نگریسته می شود. )ریکور، 1373: 134( در هر منظری، اجزا و عناصری 

اصلی و اجزا و عناصری فرعی تلقی می شوند؛ از این رو یک متن گشوده به سوی قرائت ها و تفسیرهای 

متعدد است.)ریکور، 1981: 462( فی‌الواقع در این شیوه ابتدا با حدس معنا را در می یابیم و سپس از 

طریق منابع موجود به این نتیجه می رسیم که اندیشمندان مذکور در چارچوب و حالت گفتمانی خاصی 

دست به تولید متن زده‌اند، لذا با در نظر گرفتن این شرایط به تفسیر اندیشه های علامه طباطبایی در مبحث 

عدالت خواهیم پرداخت.
  

چارچوب مفهومی: مفهوم عدالت در اسلام و ایران
»لقد ارسلنا رسلنا بالبینات و انزلنا معهم الکتاب و المیزان لیقوم الناس بالقسط«)حدید/25(. در بحث 

جایگاه عدالت یکی از بحث های مهم این است که آیا عدالت در اسلام و به خصوص در مذهب شیعه، 

به عنوان یک هدف معرفی شده است و یا این که وسیله‌ای برای رسیدن به هدفی دیگر؟

پاسخ به این پرسش می تواند جایگاه عدالت را به خوبی معین کند. باید گفت که در اندیشه سیاسی 

و حکومتی شیعه، مبنای عدالت، الهی و عقلی است که در بحث اعتقادات از عبارت حسن و قبح عقلی 

استفاده می شود. این در صورتی است که اهل سنت برای عنصر عدالت جایگاهی قائل نیستند و فقط 

کارویژه نظم و امنیت را، مبنای مشروعیت نظام می‌دانند)سجادی ، 1380: 130(.

عدل در اسلام ریشه در قرآن دارد و قرآن است که بذر عدل را در دل جامعه اسلامی پراکنده است 

و این مسأله به حدی برای دینِِ حق دارای اهمیت است که گاهی خدا از مقام فاعلیت و تدبیر الهی 

به مقام اقامة عدل یاد می کند )الرحمن / 7(. به دلیل اعتقاد به اصل عدل و تبعیت احکام از مصالح 

و مفاسد نفس الامری و اصل حسن و قبح عقلی و حجیت عقل، عدل زیربنای فقه شیعی به شمار 

می رود و در بسیاری از احکام، عدالت شرط انجام دهندة آن عمل می باشد همانند نماز جماعت و 

1. Holistic
2. Cumulative

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             4 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

31

فصلنامه علمی - پژوهشی

جمعه و قضاوت و ... . در اسلام ما قادریم که اگر در احکام دینی حکم مسأله ای بیان نشده باشد بر 

مبنای اصل عدل، آن را استنباط کنیم و حتی آن را به اسلام نسبت دهیم »زیرا که شرع اسلام طبق اصلی 

که خود، آن را تعلیم داده، هرگز از محور عدالت و حقوق فطری و طبیعی و عقلی خارج نمی شود. 

)مطهری، 1385: 134(

نکته‌ای که در این قسمت بحث اهمیت مطرح شدن را دارد، آن است که در عدالت تقسیماتی وجود 

دارد و ما باید توجه کنیم که این تقسیمات با هم آمیخته نشوند و حکم یکی به دیگری داده نشود.

عدالت را می توان به مواردی مثل عدالت اقتصادی، عدالت اخلاقی، عدالت اجتماعی ـ سیاسی و 

مانند آن تقسیم کرد. گاهی بیان می شود که عدالت یک وسیله است ولی مراد گوینده فقط یک قسم از 

عدالت است. و گاهی هم بیان می شود که در اسلام عدالت هدف است و مراد شخص گوینده، عدالت 

به تعبیری خاص است.

در حوزه اسلامی هم یکسری تعارضات در مورد عدالت وجود دارد. در حالی که غالب اهل سنّّت 

عدالت را منحصر در امور اخلاقی و ویژگی های شخصی قرار می‌دهند، شیعه با نگرش به عدالت به عنوان 

 اجتماعی قلمداد 
ً
یکی از اصول بنیادین دین، آن را جاری و ساری در تمام شئون زندگی فردی و خصوصاً

می کند. به عنوان نمونه، در عقاید اشاعره هر چیزی از آن جهت عدل است که فعل خداست و چون به 

عقیده اینها هیچ فعلی در ذات خود نه عدل است و نه ظلم و به علاوه، هیچ فاعلی غیر از خدا وجود ندارد، 

پس ظلم مفهوم ندارد )مطهری، بی تا: 47(. این تفکر نتایجی جز تعبد و تسلیم محض، عدم معیار بودن 

بح اعمال به شرع و نه عقل، عدم نظریه پردازی 
ُ
اصل عدل، نفی اختیار در افعال بندگان، استناد حُُسن و قُ

در باب عدالت و دستاویزی برای حکومت های ستمگر نداشت. اما بر خلاف این فِِرََق، شیعیان به حُُسن 

و قبح ذاتی امور  اعتقاد یافتند که عقل انسان نیز توانایی ادراک حََسََن یا قبیح بودن امور و همچنین عادلانه 

یا ظالمانه بودن آنها را دارد)جمشیدی 1385: 227 - 214(. همین تفکر بوده که شیعه را جریانی ضد 

ظلم و پیشتاز در عدالت در طول تاریخ قرار داده است. در مجموع  با ارائه این تعارضات در دیدگاه های 

گوناگون در باب عدالت می توان به دو نتیجة مهم دست یافت: نخست، اهمیت حیاتی این مسأله و دوم، 

ارائه دیدگاه هایی در باب عدالت که بتواند از شمولیت و پذیرش عمومی بیش تری برخوردار باشد و با 

لقی نوع بشر در سراسر عالم، بتواند گام مؤثری در هماهنگ ساختن 
ُ

انطباق با شرایط زمانی، مکانی و خُ

نظریات و نیز سودمند بودن آن ها برای بشر بردارد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             5 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


32

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

عدالت در اندیشه اندیشمندان اسلامی
عدالت از نظر فارابی

معلم ثانی معتقد است اجزای مختلف در هر نظام، به واسطه »محبت« با هم ارتباط و ائتلاف بر قرار می 

کنند و از طریق عدالت دوام می یابند. سپس به بیان ماهیت عدالت می پردازد و می گوید: عدل در مرحله اول، 

عبارت است از تقسیم خیرات مشترک شهروندان بین همه آنان. و در مرحله بعد، محافظت از حقوق تقسیم 

شده افراد است و این خیرات، شامل سلامتی و مال و کرامت و مقام و مرتبه و دیگر خیراتی است که همه 

شهروندان می توانند در آنها سهم داشته باشند. در یک جامعه، همه افراد سهمی از خیرات دارند که اگر در ادای 

آن. کم یا زیاد بشود. »ظلم، است، زیرا در کاستن از آن، ظلم بر صاحب حق است و در زیادتش ظلم بر دیگر 

شهروندان. فارابی می گوید: چه بسا کاستن از آن حق هم ظلم بر دیگر شهروندان باشد. در »آراء اهل المدينة 

الفاضله« با رد آرای جاهله درباره مفهوم عدالت، می فرماید: آن چه در طي آدمی است، عدل می باشد. لذا 

غلبه بر دیگران عین حال است و در واقع، این است که انسان بر دیگری بر هر صورتی که می تواند، غالب شود 

و قاهر گردد. پس اگر قاهره انسان مشهور و شکست خورده‌ای را عباد خود کند؛ این هم عدل است و انسان 

متهم، هر خدمتی که به قاهر بکند، آن هم عدل است و این ها همه، عدالت طبیعی هستند. سپس می فرماید: 

این ها عدالت ارادی را که همان وضع كل شيء في محله« است، رد می کنند. در مدینه فاضله فارابی، این گونه 

عدالت به کلی مردود است و عدالت واقعی، امری ارادی است که در یک مفهوم کلی، »استعمال الانسان 

افعال الفضيله فيما بينه و بين غيره‌ای فضيله كانت و به کار بردن افعال فاضلانه، بین هر انسانی با انسان دیگر، 

این عدالت است‌. بنابراین، توزیع خيرات مشترک و حل آن ها نوعی از این عدالت خواهد بود. در »المله« 

درباره تقدير افعال در جامعه، عدالت را به همین مفهوم عام گرفته است و می گوید: »تقدير أفعالی که به واسطه 

معاملات و تعاملات شهروندان صورت می گیرد، به دو گونه است: افعالی که انسان در مورد خودش انجام 

می‌دهد و افعالی که در تعامل با دیگران انجام می‌دهد.« و تعریف »العدل فی شیء من هذه الأفعال« در هر 

دو مورد مفهوم عدالت، صادق است. بنابراین، بر مردم و امت ضروری است تا ابتدا عدالت را شناخته و در 

مرحله بعد آن را در جامعه و نظام سیاسی مطالبه نمایند. )جمشیدی 1385: 227 - 224(

عدالت از منظر ابن خلدون

در این قسمت نظر ابن خلدون را به عنوان کسی که از مهم ترین افراد در تاریخ فلسفه، بعد از خواجه 

نصیر قرار دارد درباره عدالت بیان می کنیم.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             6 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

33

فصلنامه علمی - پژوهشی

ابن خلدون پنج معنا برای عدالت ذکر کرده است:

۱( به نظر ابن خلدون هر دو طرف افراط و تفریط در هر یک از صفات انسانی، ناستوده است، بلکه 

صفت پسندیده حد وسط آن ها می باشد، چنان که بخشش، حد وسط اسراف و بخل؛ و دلاوری، 

حد وسط بی باکی و ترس است، دیگر صفات انسانی نیز، چنین است.

۲( عدالت به معنای قرار دادن و نهادن هر چیزی در جای خودش و ایفای اهلیت و رعایت استحقاق ها 

است. 

3( به نظر ابن خلدون کامل ترین عدل به دنبال اجرای سیاست شرعی می تواند تحقق یابد.

۴( عدالت به معنای فقهی، ملکه راسخه‌ای است که باعث ملازمت تقوی و ترک منهیات و محرمات 

می‌شود.

۵( عدالت اجتماعی به معنای تأمین مصلحت عمومی به بهترین وجه ممکن و اصلی ترین مبنای 

تأمین عمران و امنیت است. )اخوان کاظمی، 1381: 45(

آنچه در این پژوهش برای ما اهمیت دارد و نظرات فارابی و علامه درباره آنها بیان شده است تحت 

محورهای کلی زیر است: عدالت اخلاقی، عدالت اجتماعی، عدالت سیاسی و عدالت الهی.

عدالت در اندیشه امام خمینی

امام خمینی مسألۀ عدالت را در ارتباط تنگاتنگ با کلیت هستی و بویژه اجتماع و سیاست می بیند: 

در نگاه امام خمینی نگرش به عدالت نه تنها بی ارتباط با مسائل اجتماعی و سیاسی نیست، بلکه عامل 

و زمینه ساز تحقق عدالت اجتماعی و سیاسی نیز هست. )جمشیدی، 1385: 348( بعلاوه در نگاه او 

حکومت و تشکیل آن یک وسیله و ابزاری برای تحقق عدالت در جامعه و جلوگیری از انحراف و پرورش 

نفوس آدمیان و تهذیب آن ها می باشد و عدالت در این معنا به اخلاق و معنویت پیوند تام و تمام دارد و 

 عدالت بدون انگیزه و قصد الهی معنا نخواهد داشت. این است که مطرح می سازد: و انبیا اینکه 
ً
اصولاً

دنبال این بودند که یک حکومت عدلی در دنیا متحقق کنند، برای این است که؛ حکومت عدل اگر باشد، 

حکومتی باشد با انگیزۀ الهی، با انگیزه اخلاق و ارزش های معنوی انسانی، یک همچو حکومتی اگر 

تحقق پیدا بکند، جامعه را مهار می کند و تا حد زیادی اصلاح می کند. )صحیفه امام، 182(

امام خمینی، جهان هستی عبث و پوچ و  از دیدگاه  عدالت صفت پروردگار و سنت عالم است؛ 

محصول صِِدفه و تصادف نمی باشد، بلکه دارای خالق و مدبری یکتاست که جهان را بر اساس علم و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             7 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


34

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

گاهی مطلق  قدرت مطلقه و حکمت و لطف خود خلق نموده است و آن را تدبیر می کند و به همۀ ابعاد آن آ

دارد. چه جهان، ملک و دارایی و خلق اوست و جز او کسی را توان آن نیست که بتواند مالک حقیقی باشد. 

»ریشه و اصل همۀ آن عقاید ـ که مهم ترین و با ارزش ترین اعتقادات ماست ـ اصل توحید است. مطابق 

این اصل، ما معتقدیم که خالق و آفرینندۀ جهان و همۀ عوالم وجود و انسان تنها ذات مقدس خدای تعالی 

است که از همۀ حقایق مطلع است و قادر بر همه چیز است و مالک همه چیز« )ملاصدرا، بی تا( از این 

دیدگاه همچنین، اصولی چون تکلیف پذیری، آزادی انسان، برابری آدمیان، و وضع قانون و... از همین 

اصل اساسی، یعنی توحید، ناشی می شود. ذات باری تعالی که عالم علی الاطلاق و قادر علی الاطلاق 

و در نتیجه حکیم مطلق می باشد، دارای عدالت مطلق است. به این معنا که استحقاق ها و استعدادهای 

هر موجودی را برای دریافت وجود یا کمالات وجود به او عطا فرموده و همه ذات هستی در بهره مندی از 

این افاضۀ خداوندی یکسان و برابرند و هیچ گونه ظلم و جوری در ساحت ذات مقدس الهی راه ندارد. 

خداوند هم در بعد تکوین یعنی خلق و تدبیر عالم و هم در بعد تشریع یعنی قانونگذاری برای بشر و ارسال 

رسل عادل مطلق است. در نگاه امام خمینی به پیروی از حکیمان مسلمان عدل خدا، معیار امور نیست 

بدین معنا که اشاعره می گویند هر چه خداوند کند، عین عدل است بلکه در نگاه او خداوند عادل است 

یعنی هیچ عمل قبیحی از او سر نمی‌زند و فعل نیکو را ترک نمی کند. چون خداوند عادل علی الاطلاق 

است و ذات او عین عدل، لذا آنچه نیز به قلم قدرت او جریان یافته و صادر شده، بر اساس عدل است؛ 

حسََن می باشد. یکی از معارفی که 
َ
م و اَ

َ
تَ
َ
بنابراین نظام هستی چون بر اساس عدل به وجود آمده نظام اَ

حکیم و متکلم و عامۀ مردم از اهل شرایع تصدیق دارند و جای شبهه برای احدی نیست، آن است که آنچه 

ت قدرته، جریان پیدا کرده،... از وجود و کمالات آن و از بسط 
ّ
به قلم قدرت حکیم علی الاطلاق، جلّ

نعمت و تقسیم آجال و ارزاق، بهترین نقشه و جمیل-ترین نظام است و مطابق با مصالح تامه؛ و نظام کلی 

م نظام متصوََّر است )علامۀ حلی، 1353ق.: 45( از دیدگاه امام خمینی، عدالت به مثابۀ سنت و قانونی 
َ
تَ
َ
اَ

حسََن نموده است.
َ
م و اَ

َ
تَ
َ
عام و فراگیر در سرتاسر جهان جریان دارد و لذا آن را تبدیل به نظام اَ

مه طباطبایی
ّ
»نظریّّه عدالت« در نزد علاّ

مه، نظریه عدالت را مطرح کرده است. این دو مقدمه، نه تنها 
ّ

مه طباطبایی، پس از عبور از دو مقدّ
ّ
علاّ

»ضرورت عدالت« را ثابت می کند، بلکه به روشنی »ارزش عدالت« را نیز نشان می‌دهد. مقدمه نخست، 

این است که انسان دارای »خوی استخدام« است یعنی می خواهد همه چیز را برای سود خود به کار گیرد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             8 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

35

فصلنامه علمی - پژوهشی

و در مقدمه دوم پذیرفته شده است که انسان برای دستیابی به »سود خود«، چاره‌ای جز توجه به »سود 

دیگران« ندارد و لذا باید زندگی اجتماعی را بپذیرد و سپس نتیجه گرفته‌اند که انسان برای سود خود، به 

مه »طبیعت استخدام« 
ّ
ناچار از روی اضطرار »سود دیگران« را رعایت می کند: »عدالت اجتماعیِِ« علاّ

در بشر را سنگ زیربنای این نظریه پردازی قرار داده و بر اساس آن »زندگی اجتماعی انسان ها« را توجیه 

نموده و از آن پس به »عدالت« منتقل شده است. در بررسی کنونی، دو مسأله »طبیعت انسان« و »ارزش 

عدالت«، از اهمیّّت بیشتری برخوردار است، لذا با تفصیل بیشتر به آن پرداخته، از منشأ پیدایش جامعه 

صرف نظر می کنیم:

طبیعت بشر و ارزش عدالت
مه طباطبایی، مانند بسیاری از فیلسوفان دیگر، بحث خود را از »طبیعت بشر« آغاز کرده و با کاوش 

ّ
علاّ

در طبع انسان در صدد کشف رابطه آن با عدالت برآمده است. برای فیلسوفان سیاسی، نه تنها »طبیعت 

بشر« یک مسأله است، بلکه در نزد آنان، اغلب مباحث فلسفه سیاسی بر پایه این مسأله شکل می گیرد ) 

مه طباطبایی، بحث از نظام ارزشی جامعه را از همین جا آغاز کرده 
ّ
ر.ک.به: بشیریّّه، 1375: -13 5(. علاّ

مه معتقد است انسان ها به لحاظ طبیعت، چنان‌اند 
ّ
و با تحلیل »سرشت انسان« به پیش رفته است. علاّ

که به هر چیز و هر کس، به عنوان »ابزار برای خود« نگاه می کنند و همانگونه که به سراغ غذا و پوشاک 

می‌روند تا احتیاجات خویش را تأمین کنند، با همین انگیزه نیز به سراغ افراد دیگر بشر می‌روند تا به 

مه، پیدایش زندگی اجتماعی و همگرایی 
ّ
بهره کشی از آنان پرداخته و ایشان را به خدمت خود در آورند. علاّ

انسان ها را نیز مولود همین »طبیعت استخدام« می‌داند که هر کس برای »سود خود« به »سود دیگران« 

احترام می گذارد و برای سود همه، »عدالت اجتماعی« را می پذیرد. نزدیک شدن و گرد هم آمدن، یک نوع 

استخدام و استفاده است که به سود احساس غریزی انجام می گیرد و سپس در هر مورد که یک فرد راهی 

به استفاده از هم نوعان خود پیدا کند خواهد پیمود و چون این غریزه در همه به طور متشابه موجود است 

نتیجه اجتماع را می‌دهد.

و بالاخره نتیجه نهایی بحث مفصل ایشان، آن است که: انسان با هدایت طبیعت و تکوین، پیوسته از 

همه، سود خود را می خواهد )اعتبار استخدام( و برای سود خود، سود همه را می خواهد )اعتبار اجتماع( و 

مه طباطبایی، 1363، 
ّ
بح ظلم(.) علاّ

ُ
برای سود همه، عدل اجتماعی را می خواهد )اعتبار حُُسن عدالت و قُ

صص 436 و 437( )علامه طباطبایی، 1971: 65(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                             9 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


36

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

از منظر علامه طباطبایی عدالت به دو قسمت اصلی عدالت بشری و عدالت الهی تقسیم می شود که 

هر یک مباحث فرعی دیگری را در بر می گیرند . عدالت بشری شامل مباحث؛ عدالت فردی، اخلاقی، 

اجتماعی، جنسیتی و سیاسی می باشد. عدالت فردی آن است که کاری کنی که سعادتت در آن باشد 

و کاری را که مایه بدبختی است به خاطر پیروی از هوی نفس انجام ندهی. عدالت اجتماعی رعایت 

استحقاق ها و عطا کردن به هر ذی حق است آنچنان که استحقاق آن را دارد‌. عدالت جنسیتی تفاوت های 

طبیعی و جنسیتی را در نحوه آفرینش و خلقت آن ها بر اساس عدالت و حکمت الهی پی جویی می نماید 

و تفاوت را در تناسب میان زن و مرد می بیند. عدالت و سیاست که حکومت به عنوان قوه قهریه برای تسلط 

بر افراد و جلوگیری از پایمال شدن حق به کار می برد و اغلب ایجاد آن در موارد بروز اختلاف بوده است. 

مباحث فرعی مربوط به عدالت الهی نیز شامل؛ مسأله‌ی شرور، خیر و شر، عدل و مجازات های الهی، 

مسأله جبر و اختیار، قضا و قدر، حسن و قبح و نظام احسن وجود می باشد. مسأله‌ی شرور خود شامل 

مباحث فرعی دیگری همچون مساوات شرور با عدم یا وجودی بودن آن می باشد و یکی از شبهه های 

اساسی عدل الهی است. خیر از نظر علامه وجودی و شر عدمی است و به این ترتیب علامه آن را با عدل 

الهی سازگار می‌داند. 

علامه درباره‌ی مجازات های الهی معتقد است که مجازات ها با عدل الهی منافاتی ندارند و برای 

تکامل روح‌اند. مسأله‌ی جبر و اختیار را نیز با نظریه‌ی امر بین امرین حل می کند به این معنا که اراده‌ی ما 

و اختیار ما در طول اراده‌ی الهی است و نه در عرض آن. درباره مسأله قضا و تقدیرگرایی نیز علامه معتقد 

است برای هر کسی حدودی وجود دارد و اندازه‌ای که بر اساس آن به او امکانات داده شده است که همان 

فیض است. و بالاخره حسن و قبح اعتباری‌اند و جهانی که ما در آن زندگی می کنیم بهترین جهان ممکن 

 ظلم و شر نیست بلکه عین خیر است و عدالت. حال با توجه به اهمیت مبحث 
ً
است بنابراین این اصلاً

عدالت فردی و عدالت اجتماعی به توضیحات بیشتری پیرامون این دو عبارت خواهیم پرداخت.

عدالت فردی و عدالت اجتماعی
عدالت فردی

عدالت فردی آن است که انسان از دروغ و غیبت و گناهان بزرگ دیگر اجتناب نموده و در انجام سایر 

گناهان پافشاری نکند و کسی که دارای این صفت است، عادل نامیده می شود و طبق مقررات اسلامی، 

اگر لیاقت علمی هم داشته باشد، می تواند متصدی قضاوت، حکومت، پیشوایی و سایر مشاغل اجتماعی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            10 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

37

فصلنامه علمی - پژوهشی

شود، ولی کسی که از این حیثیت و شخصیت دینی محروم باشد ولو عالم هم باشد نمی تواند، از این مزایا 

بهره مند گردد. )طباطبائی، 1387: 224(.

عدالت اجتماعی

عدالت اجتماعی آن است که انسان نسبت به حقوق دیگران افراط و تفریط روا ندارد و همه را در 

برابر قانون مساوی ببیند و در اجرای مقررات دینی از حق تجاوز نکند و تحت تأثیر عواطف و احساسات 

قرار نگرفته از راه راست منحرف نشود. عدالت اجتماعی عبارت از این است که با هر یک از افراد جامعه 

طوری رفتار شود که مستحق آن است و در جایی جای داده شود که سزاوار آن است، و این خصلتی 

اجتماعی است که افراد مأمور به انجام آنند. )طباطبائی، 1387: 478(.  

     به نظر علامه، چیزی که بشر از ابتدا به آن نیاز داشته تشکیل اجتماع است. افراد در اجتماع به فکر 

سود و خواسته های خود هستند و همیشه افرادی هستند که می خواهند بر دیگران غلبه کنند و حقوق آنان 

را پایمال کنند. برای رفع این مشکل چاره‌ای نیست جز فراهم کردن قوه‌ای که بر سایر قوا غلبه کند و همه 

را تحت فرمان خود در آورد. آنانی که می خواهند به دیگران تعدی کنند به حد وسط برگرداند و تمام قوای 

جامعه را از نظر قوت و ضعف، برابر کند و هر کدام را سرجایش قرار دهد و حق هر صاحب حقی را به او 

بدهد. علامه حکومت یک فرد بر مردم را قبول ندارد؛ زیرا این نوع حکومت به ظلم و زورگویی بر مردم 

منجر می-شود. این امر را تاریخ به دفعات متعدد ثابت کرده است که حاکمیت یک نفر بر مردم راه به 

جایی ندارد. اجتماعات بشری کم کم به این نتیجه رسیدند که باید سلطنت، مشروط باشد که بعد از مدتی 

فهمیدند سعادت انسان را تأمین نمی کند. سپس انسان ها سلطنت را به ریاست جمهوری تبدیل کردند. با 

توجه به مطالب گفته شده، مشخص می شود که بشر نمی تواند خود را از داشتن یک مقام سرپرستی بی نیاز 

بداند. علامه می گوید: ملک از اعتبارات ضروری زندگی اجتماعی است. )المیزان، 1971: ج3: 261(.

یافته های تحقیق:
کید بر اینکه علامه یک فیلسوف اسلامی است که به همه مسائل پیرامونی خود از جمله  در این مقاله با تأ

عدالت از بعد اسلامی می نگرد و در کنار مادیات موجود در مفهوم عدالت، معنویات را هم مبنای بررسی 

عدالت مورد نظرش قرار می‌دهد، اجتماع محور بحث او واقع می شود و فرد بدون اجتماع نمی تواند 

معنایی پیدا کند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            11 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


38

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

در تحلیل علامه طباطبایی عهد و وفای به عهد همواره مورد نیاز فرد و جامعه است. با تأمل در حیات 

اجتماعی انسان در می یابیم که همه مزایا و حقوق اجتماعی بر پایه عقد اجتماعی عام و عقدها و عهدهای 

فرعی مترتب بر آن بنا شده است و روابط و معاملات و تبادلات اجتماعی بر پایه یک »عقد عملی« انجام 

می پذیرد، حتی اگر عقد عملی یادشده هیچ گاه به گفتار هم نیاید؛ یعنی قرارداد اجتماعی عقد عملی 

است. از منظر علامه عدالت اجتماعي، خود، قرارداد عملي است که مضمون آن، همان استخدام متقابل 

است. در عین حال، عدالت اجتماعي به قرارداد بر نمی گردد؛ يعني منشأ آن، قراردادي مقدم بر عدالت 

اجتماعی نیست. بلکه عدالت اجتماعي ، خود، همان قرارداد مشترک اجتماعي است. هم مضمون این 

قرارداد، عدالت است و هم عمل به آن. عدالت اجتماعي و یا قرارداد اجتماعي، حجت و مرجع مشترک 

اجتماعی نیز هست که مایه بقا و استمرار زندگي اجتماعي است و با نفي، آن زندگي اجتماعي دچار 

اختلال و اختلاف شده و ناچار استبداد و زور بر اجتماع حاکم می گردد. 

در واقع می توان گفت که علامه طباطبایی عدالت را مورد توجه قرار داده است و عدالت را نوعی 

میانه‌روی و دوری از افراط و تفریط می‌داند و به دنبال ترویج یک اندیشه سیاسی بر مبنای عدالت برای 

جوامع مدنظر خود است. همچنین وی تفاوت میان جوامع و ادیان دیگر را به خوبی درک کرده است و به 

دنبال آن نیست تا روش های مورد نظر خود در زمینه عدالت را بر دیگر جوامع تحمیل نماید.  و در نهایت 

اینکه وجود یک رویه قانونی بر برقراری عدالت را مورد توجه قرار می‌دهد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            12 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

39

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه گیری:
به طور کلی می توان گفت که اندیشه سیاسی علامه بر اخلاقیات استوار است و سیاستی که مبتنی بر 

اخلاق باشد وظیفه‌اش ایجاد عدالت خواهد بود. وی نظام سیاسی اسلام را در چارچوب سنت و قرآن 

قرار می‌دهد. او معتقد است که جامعه‌ای را می توان عدالت محور قلمداد کرد که خضوع و خشوع در برابر 

خداوند جوهره آن نظام را تشکیل داده باشد. به همین دلیل اسلامی که بر همین مبنا بنا نهاده شده فقط 

به دنبال تعدیل در اراده انسان ها نیست، بلکه وظایف عبادی که بر معارف الهی نیز مبتنی است را هم 

در بر می گیرد و ضمانت اجرای چنین وظایف و قوانین تعیین شده‌ای برای آن ها خوبی حکومت و افراد 

اجتماعی است که از طریق فریضه امر به معروف و نهی از منکر صورت می‌پذیرد. علاوه بر موارد گفته 

شده علامه بین عدالت و مصلحت نیز رابطه برقرار می کند و عدالت را همان مصلحت می‌داند. 

به نظر می‌رسد که تعاریف گوناگون علامه طباطبایی از عدالت به تعریف مشهور »اعطاء کل ذی حق 

حقه« بر می گردد. در گفتار علامه طباطبایی حقيقت عدل، بر پايي مساوات و موازنه ميان امور است؛ به 

اينصورت که به هر کدام سهم شايسته داده شود؛ تا در اين که هر کدام در جايگاه شايسته قرار دارند، مساوی 

هستند. همچنین در این مقاله منشأ حُُسن عدالت اجتماعی و نیز اطلاق یا نسبیت آن از دیدگاه علامه 

مورد بررسی قرار گرفت. ادراکات اعتباری، استخدام و اجتماع مبانی‌ای هستند که علامه بر اساس آن ها 

به تحلیل عدالت اجتماعی می پردازد. از منظر وی، حب ذات موجب می شود که انسان در پی اختصاص 

همه منافع به خود باشد. انسان به ناچار عدالت اجتماعی را می پذیرد تا دست یابی به منافع شخصی برایش 

ممکن گردد. معیار حُُسن و قبح ذاتی سعادت و شقاوت است و، معیار حُُسن و قبح اجتماعی و عدالت 

اعتباری سازگاری و ناسازگاری با طبع است. عدالت حُُسن است، چون لازمه سعادت بشر است و نیز 

تعریف عدالت دلالت دارد بر اینکه این مفهوم معقول ثانی فلسفی است و از این رو، حُُسن مطلق دارد.

از اینجا روشن می گردد که عدالت همیشه مساوی با حُُسن و ملازم با آن است، چون ما برای حُُسن 

معنایی جز آنچه طبع بدان میل کند و به سویش جذب شود قائل نیستیم و قرار دادن هر چیزی در جایی 

که سزاوار آن است، از این جهت که در جای خود قرار گرفته چیزی است که انسان متمایل به آن است 

 مخالف آن را مرتکب شود، عذرخواهی می کند، و حتی دو نفر 
ً
که به خوبی‌اش اعتراف دارد و اگر احیاناً

از افراد انسان در آن اختلاف نمی کنند، هرچند که مردم در مصداق آن با هم اختلاف دارند و خیلی هم 

اختلاف دارند، و لکن این اختلاف ناشی از اختلاف در روش زندگی ایشان است. و نیز این معنا روشن 

می شود این که راغب در کلام خود اعتداء و سیئه را عدالت خوانده خالی از مسامحه نیست، زیرا اعتداء 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            13 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


40

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

و سیئاتی که کفر اعتدایی و سیئه دیگری است، برای آن دیگری اعتدایی و سیئه است، اما نسبت به کسی 

که این طور کیفرش می‌دهد پیمودن راه وسط و میانه روی از خصایل پسندیده است، چون او با این عمل 

خود میانه خوب و بد و به اصطلاح دوغ و دوشاب فرق گذاشته و هر یک را در جای خود قرار داده، پس 

نسبت به او تجاوز و بدی نیست.

علامه همچنین علاوه بر موارد فوق به تقسیماتی از عدالت هم اشاره می نماید: آنچنان که پیش تر آمد 

»... پس عدالت هر چند که به دو قسم می شود یکی عدالت انسانی فی نفسه و یکی عدالتش به دیگران، 

یکی عدالت فردی یکی اجتماعی و نیز هر چند لفظ عدالت مطلق است و شامل هر دو قسم می شود، که 

مراد به عدالت؛ عدالت اجتماعی است و آن عبارت از این است که با هر یک از افراد جامعه طوری رفتار 

شود که مستحق آن است و در جایی جای داده شود که سزاوار آن است و این خصلتی اجتماعی است که 

فرد فرد مکلفین مأمور به انجام آنند، به این معنا که خدای سبحان دستور می‌دهد هر یک از افراد اجتماع 

عدالت را بیاورد و لازمه آن این است که امر متعلق به مجموع نیز بوده باشد، پس هم فرد فرد مأمور به اقامه 

این حکم-اند و هم جامعه که حکومت عهده‌دار زمام آن است، بایستی عدالت را رعایت نماید. البته از 

منظر علامه طباطبایی، عدالت انسانی در مجموع ذیل عدالت الهی قرار می‌گیرد، که اراده خداوند متعال 

حاکم بر کل زمین و انسان است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

                            14 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html


م...
هو

 مف
 بر

ید
تأک

 با 
لام،

 اس
ان

جه
ن 

ندا
شم

ندی
ر ا

منظ
از 

ت 
دال

ع

41

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع 
احمدی، بابک)1383( ساختار و هرمنوتیک، چاپ سوم، تهران: گام نو.

اخوان کاظمی، بهرام )1381( عدالت در نظام سیاسی، تهران: موسسه مؤسسه فرهنگی دانش و اندیشه معاصر

بشیریه، حسین)13741375( جامعه شناسی سیاسی، نشر نی.دولت عقل: ده گفتار در فلسفه و جامعه شناسی سیاسی، 

تهران، علوم نوین

جمشیدی، محمدحسین)13801385( نظریه عدالت، تهران، پژوهشکده امام خمینی و انقلاب اسلامی.

راسخی، فروزان و سعیده سعیدی، )1391( »جایگاه عدالت در اندیشه علامه طباطبایی«، نشریه علامه، پیاپی 40، پاییز و 

زمستان 1391، صص 1-25

حکومت  نشریه  ابطابطيي،  هملاع  دياگده  از  »دعاتل«  ارزيش  اگتساخه  و  ادختسام«  »نظرية   )1392( علی  رمضانی، 

اسلامی، دوره 18، شماره 3، پیاپی 69، صص 161-189

رمضانی، علی، )1390( عدالت در فلسفه سیاسی اسلامی معاصر: با تاکید بر دیدگاه استاد علامه طباطبایی، استاد مصباح 

یزدی، استاد مطهری و استاد جوادی آملی ، تهران، نشر دبیرخانه مجلس خبرگان رهبری

ریکور، پل)1373(هرمنوتیک: احیای معنا یا کاهش توهم، ترجمه هاله لاجوردی، مجله ارغنون، سال اول، شماره3.

ریکور، پل)1388( رسالت هرمنوتیک. ترجمه: یوسف اباذری. مجله فرهنگ.

سجادی، سید عبدالقیوم )1380(جایگاه عدالت در اندیشه سیاسی محقق نراقی«، مجله علوم سیاسی، سال چهارم، شماره 

13، بهار ، ص124.

طباطبایی، محمدحسین )13861387( ترجمه تفسیر المیزان، ترجمه سید محمدباقر موسوی همدانی، قم: دفتر انتشارات اسلامی.

طباطباىي، سيدمحمدحسين )بی¬تا(، اصول فلسفه و روش رئالیسم، قم: دفتر انتشارات اسلامى.

طباطبايي، محمدحسين)1363( الميزان في تفسير القرآن، ترجمة محمدباقر موسوي همـداني، ج2 ،4، . ،دارالعلم: قم

طباطبايي، محمدحسين)1971( الميزان في تفسيرالقرآن. بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات. 

مرتضی مطهری)1385( خدمات متقابل اسلام و ایران ج1و2 )تهران، صدرا(، ص33.

منوچهری، عباس)13871386(. رهیافت و روش در علوم سیاسی، تهران: انتشارات سمت.

یزدانی مقدم، احمدرضا، )1389( »حسن و قبح و عدالت اجتماعی از دیدگاه علامه طباطبایی« ، فصلنامه علوم سیاسی 

باقر العلوم، شماره 50، سومین مقاله، تابستان 1389واعظی، احمد)1380( درآمدی  بر‌ هرمنوتیک، تهران، مؤسسه 

فرهنگی دانش و اندیشه معاصر.

Ricoeur, Paul. (1976). Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning". pub: 
Texas Christian University Press 

Ricoeur, Paul (1981). Hermeneutics and the Human Sciences. Trans. by J.B. Thompson 
Cambridge: Cambridge University Press.

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

قدیمی، علی؛ کشیشیان سیرکی، گارینه؛ خداوردی، حسن )1403(، »عدالت از منظر اندیشمندان جهان اسلام، 
با تأکید بر مفهوم هرمنوتیکی عدالت در اندیشه های علامه طباطبایی« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، 

س14، ش1، بهار 1403، صص 27-41.

DOI: 10.21859/priw-140102

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
29

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            15 / 15

http://priw.ir/article-1-1852-en.html
http://www.tcpdf.org

