
ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

87

فصلنامه علمی - پژوهشی

وهابیت و استمرار حاکمیت آل سعود 

سید مهدی طاهری1
استادیار جامعه المصطفی)ص( العالمیه )نویسنده مسئول(

شجاع احمدوند 2  
دانشیار گروه علوم سیاسی دانشگاه علامه طباطبایی تهران  

تاريخ دريافت: 1394/06/15                      تاريخ پذيرش: 1394/09/18

چكيده
وهابیت نام فرقه‌ای است با رهبری محمد بن عبدالوهاب که پس از اتحاد با محمد بن‌ سعود در سال 1744 میلادی، 
توانستند با کمک یکدیگر اولین دولت سعودی را در منطقه درعیه تشکیل دهند. پس از این توافق، وهابیت در طول 
سه قرن گذشته همواره به‌عنوان ستون اصلی مشروعیت آل سعود طی سه دولت این خاندان مطرح بوده است و 
آل سعود نیز به منظور بهره‌برداری از نفوذ و تأیید علمای وهابی، با گره زدن توسعه‌طلبی سیاسی-ارضی خود به 

اجرای فتوای ابن عبدالوهاب، سایر نقاط کشور را تسخیر کرد.
طی سه قرن گذشته به‌خصوص در هشت دهه اخیر، آل سعود با کمک وهابیت به‌تدریج بر تمام سرزمین عربستان 
مسلط شده و با توجه به منافع مشترک و اتحاد طرفین، وهابیت وسیله‌ای برای آل سعود به منظور تداوم قدرت 

محسوب می‌شود.
مشروعیت‌بخشی رفتارهای آل سعود توسط وهابیت و نقش فتوا در استمرار حاکمیت آل سعود، مسئله مقاله پیش 

روست که با رویکرد توصیفی تاریخی به آن پرداخته شده است. 

واژه‌های كليدي:  فتوای وهابیت، قبیله آل سعود و نظام سیاسی در عربستان

1. taheri@miu.ac.ir
2. shojaahmadvand@gmail.com

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال پنجم، شماره چهارم، زمستان 1394، صص 111-87 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
60

10
4

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             1 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


88

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

1. طرح مسئله
عربستان سعودی به‌عنوان کشوری مهم در منطقه، فضای استراتژیک سیاست خود را از سه 
حلقه مهم تشکیل داده است: اول: خلیج فارس که قلب و عمق استراتژیک اقلیمی و منطقه‌ای 
سیاست خارجی سعودی محسوب می‌شود. دوم: دایره عربی که قلب و عمق استراتژیک 
قومی )عربی( سیاست خارجی این کشور تلقی می-شود. سوم: عنصر ایدئولوژی که قلب 
و عمق استراتژیک معنوی و روحی سیاست این کشور را در تقویت وهابیت در داخل و 
گسترش آن در فراتر از مرزها تشکیل می‌دهد )شیخ‌الاسلامی و سرادر، 1391: 11(. شایان ذکر 
است که رهبران آل سعود با توسل به آیین مذهبی وهابیت، توجیه ایدئولوژیکی فراهم کردند 
که توضیح‌دهنده چرایی حکومت آنان بوده و این توجیه به‌عنوان منبع اصلی مشروعیت و 
ادعایشان درباره قدرت به ک‌ار رفته و علت اساسی تداوم حاکمیتشان نیز همین اندیشه مذهبی 

است )میرزائی، حمایتیان و خواجوئی، 1393: 167(.
با وجود اهمیت دو عنصر اولیه در خارج کشور، نویسنده در این مقاله به نقش وهابیت 
و استمرار حاکمیت آل سعود با محوریت تفکرات »محمد بن عبدالوهاب بن سلیمان تمیمی 
نجدی« به‌عنوان پایه‌گذار معنوی وهابیت و تأثیرپذیرفته از تفکرات احمد بن حنبل و ابن تیمیه 

خواهد پرداخت.
»احمد بن حنبل« امام مذهب چهارم اهل سنت و مهم‌ترین متفکر »مکتب اهل حدیث« 
است که سخت مخالف عقل بوده و تنها به ظواهر قرآن، حدیث، نقل اخبار و روایات تکیه 

میک‌رد )شهرستانی،362-1321:361(. 
هنگام حمله مغول و سقوط خلافت عباسی که معروف به »عصر بی-ایمانی مردم به 
اصول اعتقادی و جدا شدن آنان از شریعت اسلامی« بود،)هوشنگی و پاکتچی،1390: 150( 
ابن تیمیه با کمک شاگردش »ابن قیمّ الجوزی« درصدد برآمد تا برای یافتن چارچوبی سخت 
و نقدناپذیر از خوانش رسمی اسلام اقدام کند که این اقدام مخالفت‌هایی را از سوی علمای 

اسلامی و عامه مسلمین به همراه داشت.
مهم‌ترین تفکرات ابن تیمیه که با مخالفت دیگران مواجه شد عبارتند از: تأکید بر حجیت 
ظاهر قرآن و حدیث، منع سوگند به غیر خدا و کافر دانستن معتقدان به این عقاید، بدعت 
دانستن هر امر نوین و مخالفت کردن با عقل، اعتقاد به رؤیت خداوند در آخرت، بازگشت به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             2 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

89

فصلنامه علمی - پژوهشی

سنت پیامبر اکرم)ص( و عمل سلف )صحابه و تابعین(، منع زیارت قبر پیامبر، انبیا و صالحان، 
منع توسل به پیامبر اکرم)ص(، ائمه)ع( و حرمت شفیع قرار دادن آن‌ها نزد خدا، حکم به قتل 
کاهلان نماز و احکام، کافر دانستن صوفیه و شیعیان و نامگذاری آن‌ها به‌عنوان »روافض«، ردّ 

علم شیمی و فلسفه )طاهری،1393: 167-166(.
با توجه به بحران مشروعیت سیاسی اهل سنت در این دوره، ابن تیمیه ضرورت تأسیس 
حکومت در قالب واحدهای خودمختار وابسته به یک واحد و همچنین پذیرش اصل شوکت/ 
غلبه )شکل‌گیری حکومت از طریق زور( به منظور توانمندسازی مسلمانان در مقابل مرتدان 
و مشرکان را مطرح کرد )عبدالحمید،1995: 370(. در این راستا کاربرد زور در حوزه داخلی 
را در قالب »امر به معروف و نهی از منکر«، به‌عنوان ابزاری برای اعمال حدود و اجبار مردم 
به عبادت و در حوزه خارجی نیز در قالب »جهاد« و »قتل کفار« برای حل مشکل تئوریزه کرد 

)ابن تیمیه،2003: 95(.
با پافشاری ابن تیمیه بر عقایدش، علمای مذاهب اربعه اهل سنت در شهرهایی چون 
دمشق و قاهره با وی به مناظره پرداختند که نتیجه آن صدور حکم علما علیه وی مبنی بر 
»ارائه فتوای دور از مذاهب اسلامی« بود )ابن کثیر،1407، 14: 135(. درگذشت او در زندان 
موجب افول اندیشه وی شد، تا آنکه در قرن 12 ه.ق، محمد بن عبدالوهاب آن افکار را پی 
گرفت و نظرات ابن تیمیه را که در زمان خودش در حد یک نظریه باقی مانده بود، به مرحله 

عمل درآورده و با تکفیر مخالفان خود، خون آن‌ها را مباح اعلام کرد.
قابل توجه آنکه یکی از بزرگ‌ترین مخالفان وی، برادرش شیخ »سلیمان« است که در رد 
سخنان برادرش می‌گوید: »اموری که وهابیان آن را موجب شرک و کفر می‌دانند و آن را بهانه 
مباح شدن مال و جان مسلمانان می‌پندارند، از هیچ یک از ائمه اسلام شنیده و روایت نشده 
است که مرتکبان این اعمال را کافر یا مرتد بدانند و دستور جهاد با آنان را داده باشند یا اینکه 

بلاد مسلمانان را بلاد شرک و دارالکفر نامیده باشند« )جعفری و بهرامی، 1393: 37(.
از لحاظ حضور مذاهب مختلف در عربستان هنگام ظهور ابن عبدالوهاب، مردم شرق عربستان 
شیعه بوده، مردم منطقه عسیر از پیروان مذهب زیدی، اهالی نجد اهل سنت حنبلی، در حجاز 
اکثریت شافعی، در شمال بیشتر مردم حنفی بودند و همچنین در حجاز برخی مردم معتقد به 

فرقه‌های صوفیه همچون سنوسیه، ادریسیه، قادریه، گیلانیه و بکتاشیه بودند )فؤاد،1968: 104(.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             3 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


90

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

ابن عبدالوهاب با تکیه بر آرای سیاسی ابن تیمیه و به منظور تحقق نگاه دینی خاص 
خود، با تکفیر گروه‌های مذکور، دست نیاز به سوی حاکمان مختلفی دراز ک‌رد، اما با توجه به 
مخالفت‌های رؤسای قبایل، شیوخ و علمای شهرهای مختلف از جمله عُييَنْه، حُرَیمِْلاء، مکه، 

مدینه، بصره، زبیر و احساءو...، در نهایت برای حفظ جان خود به حاکم »درعیه« پناه برد.
حاکم این شهر »محمد بن سعود« بود که همراهی با وی در جهاد با مخالفان را مشروط به 
همراهی پس از پیروزی و دریافت غنیمت پس از فتوحات کرد )عبدالفتاح،1969: 14-13(. 
با توافق طرفین و ایجاد اتحاد در سال1157ه.ق/1744م، تقسیم کار بین آن دو صورت گرفت: 
سِمَت سازمان‌دهى، رهبرى نیروها و نصب حاکم براى مناطق به عهده ابن ‌سعود و  سِمَت 
فتوا دادن، قضاوت، نصب قاضى براى مناطق، اجراى حدود، تعزیرات و نظارت بر توزیع 
بیت‌المال بر عهده ابن‌ عبدالوهاب گذاشته شد )كشيشيان،2003: 39-40(. از آنجا که ابن 
عبدالوهاب متعهد شد که خود، اولاد و پیروانش، پیوسته مدافع و یاور امیر سعودی باشند و 
تمام نیرو و نفوذ خود را در حمایت از آن خاندان به کار برند، از آن تاریخ به بعد فرزندان و 

نوادگان وی معروف به »آل شیخ«، پیوسته در خدمت شاهان سعودی بودند.
نفوذ آل سعود و آل شیخ در دولت‌های اول و دوم سعودی )1744- 1819 و 1819 – 
1891( محدود به شهر کوچک درعیه بود، اما با گسترش منطقه قدرت آل ‌سعود به ریاض 
در سال 1902 توسط عبدالعزیز بن عبدالرحمن و سپس منطقه نجد و الحساء در سال 1913، 
منطقه عسیر در سال 1922 و در نهایت با فتح حجاز در سال 1925، این هم‌پیمانی و تعامل، 
عمق و انسجام بیشتری یافت، تا اینکه بالاخره دولت سوم سعودی در سال 1932 توسط 
عبدالعزیز پا به عرصه وجود نهاد و در این هنگام وهابیت به-عنوان تنها عقیده رسمی اعلام 
شد. از آن تاریخ به بعد وهابیت به‌عنوان ابزاری برای خاندان آل سعود جهت تداوم قدرت به 
صورت گسترده به حمایت از رفتارهای آل سعود در عرصه‌های مختلف پرداخته و در این 
زمینه اکثریت وهابیون درباری برای حفظ جایگاه و امتیازات خود، دست به توجیه اقدامات 

آل‌ سعود از طریق صدور فتواهای سیاسی می‌زنند.
کارکرد مشروعیت‌بخشی آن‌ها زمانی قابل تأمل است که گاهی ابزار فتوا برای توجیه آن 
دسته از اعمال دولت که مخالف احساسات عمومی و حساسیت‌های مذهبی است، به کار 
گرفته می‌شود. از گذشته تا حال آن‌ها همواره در حمایت از آل سعود به توجیه مواضع متناقض 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             4 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

91

فصلنامه علمی - پژوهشی

خود با شرع ادامه داده؛ به گونه‌ای که به خواننده چنین القا می‌شود که علمای سلفی »اسلام 
را تحت انقیاد« خواسته‌های خود درآورده‌اند. از این رو هر چه را که موافق هوا و هوس آنان 
انجام گیرد، مطلوب شرع دانسته و آن را توحید ناب به شمار می‌آورند )مالکی، 1386: 166(.

در  خود،  فتاوای  با  چگونه  وهابیت  که  است  آن  مقاله  اصلی  سؤال  راستا  این  در 
مشروعیت‌بخشی رفتارهای آل سعود و استمرار قدرت آن‌ها نقش ایفا کرده است؟

نگارنده برای پاسخ به این سؤال، پس از توضیح چارچوب نظری، به بررسی رویکرد 
عقیدتی وهابیت در وجوب اطاعت از حاکمان آل سعود و همچنین نمونه‌های تاریخی توجیه 

رفتارهای حاکمان آل سعود توسط وهابیون از طریق صدور فتوا پرداخته است.

2. چارچوب نظری
موضوع قدرت از مفاهیمی است که در رشته‌های مختلف از جمله جامعه‌شناسی )قدرت فرد، 
جامعه و چارچوب قدرت( بحث می‌شود و در سیاست نیز قدرت همچون روحي در كالبد 
علوم سياسي جريان دارد؛ تا جایی که به‌عنوان موضوع و محور اصلي علم سياست، غايت و 

هدف اين علم معرفي شده است.
قدرت سیاسی انواع مختلفی در اداره حکومت دارد که هدف تمامی آن‌ها تداوم/استمرار قدرت 
از راه‌های گوناگون است و در این خصوص نظریه‌پردازان به ارائه نظریه »علت تداوم یا استمرار 

قدرت« در رژیم‌های گوناگون پرداخته‌اند که در ادامه به صورت مختصر به آن‌ها اشاره می‌شود.

2. 1. علت تداوم قدرت در رژیم‌های دموکراتیک: )طاهری،1393: 66-65(

عامل اساسی تداوم قدرتمتفکر
سیستم دموکراتیکرابرت دال

دموکراسی سیاسی لیپست
جامعه مدنیدو توکویل

گردش نخبگان پاره تو
همبستگی اجتماعیدورکهایم
سیستم بروکراتیکماکس وبر
حکمرانی هوشمندجوزف نای

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             5 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


92

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

حکمرانی قانونیرونالد دورکین
حکمرانی ارتباطیهابرماس
نوسازی سیاسیهانتینگتون

2. 2. علت تداوم قدرت در رژیم‌های غیردموکراتیک و استبدادی: )طاهری،1393: 67(

عامل اساسی تداوم قدرتمتفکر
قدرت مبتنی بر زورماکیاول
سلطه ایدئولوژی و مذهب مارکس

حکمرانی امپریالیستیوالرشتاین
حکمرانی ایدئولوژیک گرامشی

قدرت نظامی لوسین پای
وابستگی پیرامون به مرکز گوندر فرانک

2. 3. علت تداوم قدرت در رژیم‌های استبدادی عرب: )طاهری،1393: 68(

عامل اساسی تداوم قدرتمتفکر
قومیت و ثروت ابن خلدون
اقتصاد رانتی وابستهسمیر امین
اتحاد استراتژیک با کشورهای بزرگ مرشایمر

حکمرانی سنتی مبتنی بر مشروعیت مذهبی فرید زکریا
حکمرانی ایدئولوژیکهشام شرابی
سنت همبستگی و عصبیت عربی علی وردی

ناخودآگاه عربی با تکیه بر عناصر سه‌گانه قبیله، عقیده و غنیمت عابد الجابری

4.2. علل تداوم قدرت در رژیم‌های استبدادی عرب از دیدگاه محمد عابد الجابری
عابد الجابری در کتاب عقل سیاسی در اسلام، با بررسی نمودها و مشخصه‏های عمل در 
فرایند سیاست در فرهنگ و تمدن اسلامی، به وجود رابطه‏ای دوسویه میان عقل سیاسی و 

واقعیت پیرامون آن )تاريخ سياسي عربي( اشاره میک‏ند.
از نظر جابري‌‌، ‏»عقل سياسي« منبع و مرجعي است که چارچوب ناخودآگاه سياسي را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             6 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

93

فصلنامه علمی - پژوهشی

شکل مي‌دهد و تشکيل‌دهنده‌ ‏جايگاه اين ناخودآگاه در »روان« گروهي است که مي‌توان آن 
‌را »مخيله اجتماعي« ‏‏ناميد که آثار خود را در عمل و »کنش سياسي« به منصه‌ ظهور می‌رساند. 
کنش سياسي به‌مثابه‌ قدرتي است که در جامعه اعمال مي‌شود‌‌ و نمودهاي ‏تئوريک و عملي آن 
که داراي چهره‌اي اجتماعي‌اند‌‌، در نتیجه ‌چيزي را مي‌سازند که آن‌ را ‏‏»عقل سياسي« مي‌نامد 

)جابری،1384: 21-17(.
کلیدهایی که جابری برای قرائت عقلانيت سياسي عربي پیش می‏نهد، بر پایه سه عنصر 

»قبيله«، »عقيده« و »غنيمت« استوار است:
- قبيله شيوه‌ حکومت مبتنی بر تکیه به قدرت ‏‏نزديکان و خويشاوندان به جاي توجه به 

اهل‌ تخصص، توانايي افراد مورد اعتماد مردم و يا نظام برآمده از انتخاب دموکراتيک است؛
- عقيده نمادهايي ذهني است که پايه‌ريز باورها و ايمان بوده و موجب همبستگي و 

سياسي شدن جامعه می‌شود؛
- غنيمت نقش اقتصاد در جوامع بر پایه خراج و رانت )هر گونه درآمد بدون نیاز به تلاش 

انسان( است )جابری،1384: 76-71(.
اگر بخواهیم دیدگاه جابری در خصوص عناصر تداوم قدرت در رژیم‌های استبدادی 
عرب را در مورد عربستان معاصر تطبیق دهیم، باید گفت که ساختار قدرت در این کشور با 
برتری قبیله بر سایر عناصر و محوریت قبیله آل سعود است که مهم‌ترین عناصر مرتبط با آن 

پیوند قبیله آل سعود با عقیده )وهابیت( و اقتصاد رانتی )درآمد نفت و حج( است.

عقیده )وهابیت( غنیمت )درآمدهای ناشی از اماکن مقدس و نفت(
با توجه به اینکه موضوع این مقاله »مشروعیت‌بخشی رفتارهای آل سعود توسط وهابیت و 
نقش فتوای وهابی در استمرار حاکمیت آل سعود« است، لذا بحث در خصوص جایگاه عنصر 

قبیله عربی
)آل سعود(

قبیله )آل سعود(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             7 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


94

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

قبیله آل سعود و غنیمت در تداوم قدرت رژیم استبدادی عربستان سعودی، مجال دیگری را 
می‌طلبد. بنابراین در ادامه رویکرد عقیدتی وهابیت در وجوب اطاعت از حاکمان آل سعود 
و همچنین نمونه‌های تاریخی توجیه رفتارهای حاکمان آل سعود توسط وهابیون مورد بحث 

قرار می‌گیرد.

3. وهابیت: از مشروعیت‌بخشی تا انحصار  
ابن  و  تیمیه  ابن  دکترین  ترویج  طریق  از  همواره  وهابیت  نجد،  در  به‌ویژه  عربستان  در 
عبدالوهاب در خصوص اصل استیلاء )شوکت/غلبه( و شکل‌گیری حکومت از طریق زور به 
توجیه عقیدتی قدرت خاندان آل سعود پرداخته و در این راستا وهابیت دولتی این فرهنگ را 
ترویج میک‌ند که پادشاه نماینده اراده خدا در قلمرو سیاسی، حامی و مدافع اسلام و حرمین 
شریفین، مجری حدود اسلام و منشأ خیر و برکت برای مردم بوده و فرمانش لازم‌الاطاعة بوده 

و قیام علیه حاکم نیز حرام است.
وهابیت در دفاع از ایده خود مستنداتی ارائه میک‌ند که در ادامه به صورت مختصر به ذکر 

دلایل مشروعیت‌بخشی در ایدئولوژی وهابیت و پاسخ به آن‌ها خواهیم پرداخت.
قرآن••

وهابیون با تمسک به آیه »یا أیها الذین آمنوا أطیعوا الله و أطیعوا الرسول و أولی‌ الامر 
منکم« )نساء: 59( می‌گویند: از عمومیت و اطلاق اولی‌الامر استفاده می‌شود که از هر حاکمی‌ 
)خوب یا بد( باید اطاعت شود و اطاعت از اولوالامر، مقید به ولی امر عادل یا فاجر نشده 
است. در ضمن این جمله تخصیص نمی-پذیرد و نمی‌توان گفت منظور حاکم عادل است 

)الاسئلة و الأجوبه: 321(.
دیدگاه سلف••

- احمد بن حنبل: هر کس بر آنان به شمشیر غلبه کند تا خلیفه شود و امیرالمؤمنین نامیده 
شود، حلال نیست برای کسی که ایمان به خداوند و روز قیامت دارد که بیتوته نماید و او را 

امام بر خود نداند، او امیر مؤمنان است برّ باشد و یا فاجر )الفراء، 1960: 20(.
- شیخ ابوزهره: از امام احمد بن حنبل ثابت شده است که می-گوید: زیر پرچم سلطان با 
هر عملی که داشته باشد عدالت و یا جور، صبر لازم است و بر امیران نباید به شمشیر خروج 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             8 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

95

فصلنامه علمی - پژوهشی

کرد، هر چند جائر باشند )أبوزهرة، 1948: 155(.
- ابن تیمیه: اعتقاد به امامت یزید و سایر مروانیان، قبول یك واقعیت تاریخی است، 
زیرا این اشخاص چه امام و چه خلیفه نامیده شوند و چه سلطان، هر یك در روزگار خود 
صاحب قدرت و شمشیر بودند و در عمل زمام امور را در اختیار داشتند. اما اینكه آدم خوبی 
هم بوده‌اند یا نه، مطلب دیگری است و به این اعتبار، انكار امامت یزید یا عبدالملك مروان 
یا منصور عباسی چنان است كه خلافت ابوبكر، عمر و عثمان یا سلطنت كسری و قیصر و 

نجاشی را منكر باشد )كریم زاده، 1385:31(.
حجّیت عمل صحابه ••

از آنجا که عمل صحابه برای وهابیون حجیت دارد، موارد متعددی را به‌عنوان شاهد و 
مؤید دیدگاه خود می‌آورند که برخی از آن‌ها عبارتند از:

- نماز خواندن عبدالله بن مسعود به امامت ولید بن عقبة بن ابی معیط، با اینکه ولید، فردی 
شرابخوار و لاابالی بود.

- عمل صحابی معروف، عبدالله بن عمر که به امامت حجاج بن یوسف نماز خواند، با 
اینکه حجاج مردی ظالم و خونخوار بود. 

- برخی از صحابه در نماز به ابن ابی عبیده اقتدا میک‌ردند، با اینکه به انحراف عقیدتی 
وی آگاه‌ بودند و او آشکارا مردم را به گمراهی دعوت میک‌رد.

این‌ها خلاصه استدلال وهابیان برای وجوب اطاعت از حاکم )اعم از ظالم یا عادل( است؛ 
این در حالی است که بسیاری از جریان-های اسلامی حتی از میان اهل سنت نیز این دیدگاه 

را نپذیرفته و برای رد آن دلایلی دارند که در ادامه به آن اشاره می‌شود:
برداشت وهابیت از قرآن به صورت کلی با برخی از آیاتی که به‌صراحت به این موضوع 

اشاره میک‌ند، منافات دارد از جمله:
- »ولاترکنوا الی الذین ظلموا فتمسکم النار و مالکم من دون الله من اولیا ثم لاتنصرون«)هود: 

)113
- »ولا تعاونوا علی ألإثم و العدوان«؛)مائده: 2(

به علم فلا  لیس لک  ما  لتشرک بی  و إن جاهداک  بوالدیه حسناً  الإنسان  - »و وصینا 
تطعهما« )عنکبوت:8(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                             9 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


96

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

- »وَ لا تطُيعُوا أمَْرَ المُْسْرِفينَ الَّذينَ يفُْسِدُونَ فيِ الْرَْضِ وَ لا يلُحُِونَ« )شعراء: 152-151(
- »وَ لا تطُِعْ مَنْ أغَْفَلْنا قَلْبهَُ عَنْ ذكِْرِنا وَ اتَّبعََ هَواه« )کهف: 28(

این آیات، قیدهای واضحی بر آیه اولی‌الامرند که اگر از مفسدان و ظالمان تبعیت کنیم، 
باید  نیز  ایشان  احادیث  و  پیامبر  سنت  بحث  در  همچنین  کرده‌ایم.  معصیت  اهل  اطاعت 
یادآوری کرد که از اطاعت مخلوق گناهکار نهی شده است: »لا طاعة لمخلوق فی معصیة 

الخالق« )فیض‌الاسلام، ۱۳۸۵:حکمت 156(.
علاوه بر آن حتی خلفای اهل سنت نیز این موضوع را مورد نهی قرار دادند که از جمله 

آن‌ها عبارتند از:
-  خلیفه اول: تا وقتی من در میان شما از خدا و پیامبر اطاعت میک‌نم از من اطاعت کنید 

و هر گاه معصیت نمایم، اطاعتی برای من بر شما نخواهد بود )ابن هشام، 1355، 4: 341(.
- از خلیفه اول نقل شده که رسول خدا)ص( می‌فرمود: »هر گاه مردم ظالمی را ببینند و 
دو دست او را نبندند، نزدیک است که خداوند عذاب خود را به آنان تعمیم دهد« )الترمذی، 

1426، كتاب الفتن:ح ۲۰۹۴(.
-  خلیفه دوم: »دوست داشتم من و شما در عمق دریا بودیم و دریا ما را به سمت مشرق 
و مغرب می‌برد، هرگز مردم از اینکه مردی از خودشان را به‌عنوان حاکم برگزینند، عاجز 
نیستند، که هر گاه استقامت داشت از او پیروی کنند، و اگر)از حق( مایل شد او را بکشند، 
طلحه گفت: چرا نگفتی، هر گاه کجی برای او حال شد او را عزل میک‌نند، عمر گفت: کشتن 

برای کسی که بعد از او می‌آید بازدارنده‌تر است« )المعتزلي، 1998، جزء 12: 53(.
شایان ذکر است که در این زمینه فقهای اهل سنت غیر از حنابله نیز دیدگاه متفاوتی با 

رویکرد وهابیت داشتند که به برخی از آن‌ها اشاره می‌شود:
- ابن حزم اندلسى: او امامى است كه اطاعت از او واجب است تا وقتى مردم را به كتاب 
خداوند و سنت پیامبر فراخواند، و اگر نسبت به ىكي از اين دو منحرف شود، جلو انحراف 
او گرفته م‌ىشود و بر او اجراى حد م‌ىشود و اگر از اذيت او ايمنى حاصل نشود مگر به 

خلعش، خلع می‌شود و دیگری در ولايت جايگزین او م‌ىشود )ابن حزم، 1388، 4: 176(.
- ماوردی: »آنچه موجب تغییر حالت امام می‌شود و او را از امامت بیرون می‌برد، دو 

چیز است: اولی خارج شدن امام از عدالت و دومی نقص در بدن« )الماوردي، 1960: 17(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            10 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

97

فصلنامه علمی - پژوهشی

- زمخشری: »خدا و رسولش از حاکمان جور بیزارند، بنابراین در وجوب اطاعت )در آیه 
اولوالامر( عطف بر خدا و رسول خدا نخواهند بود« )الزمخشری، بی تا، 1: 405(.

- بیضاوی: »خداوند مردم را امر به اطاعت از آنان نموده پس از آنکه آنان را امر به عدالت 
نموده، به جهت تنبیه بر اینکه وجوب اطاعت از آنان تا وقتی است که آنان بر حق باشند« 

)البيضاوي، 1429، 1: 220(.
- رازی: »ظالمان، امین بر دستورات الهی نیستند و نمی‌توانند مقتدای مردم باشند، بنابراین 
ائمه دین نخواهند بود، و به دلالت آیه )لاینال عهدی الظالمین( بطلان امامت فاسق ثابت 

است« )الرازي، 1938، 7: 47(.
در خصوص تبعیت وهابیت از عمل صحابه نیز باید یادآور شد که اگر از عمل برخی 
صحابه در اقتدا به حاکم نامشروع وقت چنین نتیجه‌گیری شود که از هر حاکمی ـ ظالم یا 
عادل ـ باید تبعیت کرد، این پرسش مطرح می‌شود که چرا عبدالله بن عمر خلافت عثمان را 
پذیرفت، اما خلافت حضرت علی)ع( و امام حسن)ع( را نپذیرفت؟ چرا برخی از صحابه 
با حضرت علی)ع( بیعت نکردند؟ بنابراین عمل صحابه همواره نمی‌تواند حجت باشد و 

حجیت آن، ضوابط و شرایطی دارد و صرف صحابی بودن کافی نیست.
با توجه به دیدگاه‌های وهابیت در خصوص حاکمان و وجوب اطاعت از آن‌ها، خاندان 
آل شیخ )خاندان ابن عبدالوهاب( از نفوذ عقیدتی خویش در جامعه اغلب به صورتی ابزاری 
و به سود آل سعود بهره می‌گیرند، لذا از جایگاه قابل توجهی در عرصه قدرت برخوردار بوده 
و جناح مذهبي در عربستان بعد از شاهزادگان سعودی دومين جناح کشور به حساب مي‌آيد. 
عملًا با اعطای مشروعیت از سوی وهابیت به خاندان سعودی، حاکمان نیز آن‌ها را از مواهب 
مادی و معنوی بهره‌مند ساخته و فراتر از نقش یک نهاد دینی، سهمی از قدرت در سطوح 
بالای نظام از جمله وزارتخانه‌های دادگستری، حج و شئون اسلامی، اوقاف، و دعوت و ارشاد 
را به آن‌ها واگذار کرده‌اند. همچنین علاوه بر تشکیلات مذهبی حکومتی، سازمان‌های گسترده 
داخلی در رابطه با امور مذهبی تحت هدایت وهابیون درباری تشکیل شده است که هیئت 
امر به معروف و نهی از منکر، کبار العلماء، المجلس الأعلی للشئون الاسلامیة و دانشگاه‌های 
دینی دولتی از جمله آن‌هاست. علاوه بر آن با گسترش نفوذ وهابیت در خارج کشور از طریق 
»رابطة العالم الاسلامی«، حمایت از فعالیت دانش‌آموختگان وهابی و...، در عرصه‌های فراملی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            11 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


98

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

نیز دست به توجیه اقدامات آل سعود می‌زنند.
در این راستا رژیم سعودی نیز با حمایت از فعالیت آن‌ها در عرصه خارج کشور، به دنبال 
صدور ايدئولوژي وهابیت در تمام نقاط دنیاست که از جمله مهم‌ترین اقدام آن‌ها تشکیل، 

پرورش یا حمایت مالی گروه‌های تکفیری در کشورهای مختلف بوده است.
افراط گرایان وهابی با حمایت عربستان، برای تبلیغ عقاید و اندیشه‌های خود، در سفر 
نفوذ در مساجد، بورسیه  برنامه-هایی همچون ساخت و  از طریق  به کشورهای مختلف، 
پرداخته  فعالیت  به   ... و  انتشارات  مذهبی،  جریانات  خیریه،  سازمان‌های  ايجاد  تحصیلی، 
و یکی دیگر از راه‌های مهم در تبلیغ وهابیت، نفوذ آنان در تشکیلات روحانیان و مفتیان 
کشورهای گوناگون است؛ به گونه‌ای که امامان جماعت و شخصیت‌های مذهبی، بلندگوی 
وهابیت به شمار آمده و قدرت برتر در مناطق اسلامی به امام جماعت انتقال می‌یابد و او نیز 
تلاش میک‌ند از منظر ساختار سنتی منطقه و حتی سطح کشور به اقدامات و رسالت خود 
مشروعیت بخشد. ذکر این نکته ضروری است که سعودی‌ها برای ترویج وهابیت در نقاطی 
که با مقاومت کمتری مواجه می‌شدند؛ فعالیت بیشتری داشته و از آنجا که اندیشه‌های سلفی 
برای مردم عوام جذابیت‌های ظاهری از جمله بازگشت به سده‌های اولیه اسلام و …دارد، لذا 
مسلمانان مأیوس‌شده از تفکرات غربی به‌راحتی جذب این فضا شده و در نهایت همه این 

افراد می‌توانند توجیه‌گر رفتارهای آل سعود در سراسر دنیا باشند.

4. نمونه‌های تاریخی توجیه رفتارهای حاکمان آل سعود توسط وهابیون
با توجه به اهمیت نقش توجیه‌گر عقیده وهابیت، شیوخ وهابی جایگاه مهمی در تداوم و 
استمرار قدرت حاکمان سعودی دارند و حتی برخی از افراد بیش از آنکه نظرشان از سر 
ایمان باشد، به جنبه‌های سیاسی قضیه نگریسته و عواملی چون ضرورت وجود یک مرکزیت 
نیرومند در چارچوب عقیدتی اهل سنت و عناوین ثانویه دیگر همچون مصالح سیاسی، نظامی 
و اقتصادی باعث حمایت آن‌ها از آل سعود است. لذا با اینکه برخی از علمای طرفدار رژیم 
سعودی در داخل و خارج این کشور نسبت به وابستگی آل سعود به خارجی‌ها، فساد موجود 
در دربار سعودی و سایر مشکلات مطلع هستند، اما بنا بر مصالح مذکور از آنان طرفداری 

میک‌نند و یا حداقل سکوتی رضایتمندانه را پیش گرفته‌اند.   

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            12 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

99

فصلنامه علمی - پژوهشی

در این راستا اکثریت وهابیون درباری برای حفظ جایگاه و امتیازات خود، دست به توجیه 
اقدامات آل ‌سعود از طریق صدور فتواهای سیاسی می‌زنند؛ تا جایی که حتی اگر زمانی 
سیاست دولت در تقابل با اعتقادات مذهبی آن‌ها باشد، باز هم به توجیه اقدام آل سعود و 
حمایت از آن‌ها پرداخته‌اند. کارکرد مشروعیت‌بخشی آن‌ها زمانی قابل ملاحظه و تأمل است 
که حتی ابزار فتوا برای توجیه برخی از رفتارهای مخالف احساسات عمومی و حساسیت‌های 

مذهبی توسط دولت به کار گرفته می‌شود.
از گذشته تا حال وهابی‌ها همواره در حمایت از آل سعود به توجیه مواضع متناقض خود 
ادامه داده‌اند؛ به گونه‌ای که به خواننده چنین القا می‌شود که علمای سلفی »اسلام را تحت 
انقیاد« خواسته‌های خود درآورده‌اند. از این رو هر چه را که موافق هوا و هوس آنان انجام 

گیرد، مطلوب شرع دانسته و آن را توحید ناب به شمار می‌آورند )مالکی، 1386: 166(.
در ادامه برای آشنایی بیشتر با مباحث مطرح‌شده، به ذکر برخی نمونه‌های موردی توجیهات 

وهابیت در حمایت از سیاست‌های آل سعود خواهیم پرداخت.
4. 1. حکم ارتداد و قتل اخوان

عبدالعزیز بن عبدالرحمن پایه‌گذار دولت سوم آل سعود، از لشکر اخوان برای گسترش 
سرزمین طی سال‌های 1916 - 1920 بهره گرفته و این گروه به رهبری »فیصل الدویش« در 
پیروزی‌های آل سعود و تحکیم موقعیت او نقش ارزنده داشتند )الکاتب، 2004: 115ـ 116(، 
اما بر اثر تعامل عبدالعزیز با نیروهای خارجی به‌خصوص بریتانیا برای تحکیم حکومتش در 
سال 1926، اخوان به مخالفت با وی پرداختند. الدویش درباره علت مخالفت با عبدالعزیز 
بن سعود می‌گوید: »ما به آنچه که مشایخ سعودی می-گفتند سخت معتقد بودیم، زیرا آن‌ها 
را واسطه‌ای بین خود و خدا می‌دانستیم، ولی نمی‌دانستیم که آن‌ها واسطه بین ما و انگلیس 

هستند« )السعید،1367: 43(.
ارتش  محور  )اصلی‌ترین  عجمان  و  عتیبه  مطیر،  قبایل  رهبران  با حضور  اخوان  گروه 
عبدالعزیز( در سال 1926 در »ارطاویه« کنفرانسی را ترتیب دادند تا مبارزه خود برای پاسداری 

از دین و مخالفت با مظاهر کفر را اعلام کنند )ابراهیم، 1386: 35ـ 36(.
در این کنفرانس آن‌ها عریضه‌ای به شاه نوشتند که در آن عریضه کارهای خلاف شرع 

عبدالعزیز بن سعود که می‌بایست از آن-ها عدول کند، به ترتیب زیر آمده بود:

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            13 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


100

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

-  فرستادن فرزندش سعود به مصر؛ کشوری که تحت‌الحمایه بریتانیاست؛
- فرستادن فرزندش فیصل به لندن برای جلب حمایت بریتانیا؛

- وارد کردن وسایل شیطانی شامل تلگراف، تلفن و اتومبیل به بلاد اسلامی؛ 
- گرفتن عوارض گمرگی از مسلمانان نجد؛

- اجازه دادن به قبایل شرق اردن و عراق در فرستادن رمه-هایشان برای چرا در دیار اسلام؛
- ممنوع کردن تجارت با کویت )اخوان متذکر می‌شدند که اگر رعایای کویت کافرند بر او واجب 

است که علیه آنان اعلام جنگ مقدس کند و چنانچه مؤمن هستند نباید تجارت با آن‌ها منع شود(؛
- تساهل با شیعیان احساء، زیرا از نظر آن‌ها یا باید به وهابیت می‌گرویدند و یا کشته 

می‌شدند )الیاسینی، 1990: 64(.
مخالفت آن‌ها با عبدالعزیز تا جایی شدت گرفت که عبدالعزیز فعالیت آن‌ها را نه تنها 
مخل نظم و آرامش، بلکه خطری جدی برای حکومت خود دانسته و از آنجا که این حرکت 
از چارچوب مشروعیت‌بخشی به حکومت آل‌ سعود خارج شده بود، عبدالعزیز از علمای 

درباری و سران قبایل خواست تا تجمعی برگزار کنند و در این خصوص تصمیم بگیرند. 
با مذاکرات صورت‌گرفته از سوی عبدالعزیز، علمای درباری در سال 1929 فتوای اعدام 
آن‌ها را صادر کردند )فیلبی،2002: 540 - 541(. دلایل علمای وهابی برای مقابله با اخوان 
آن بود که حق دعوت به جهاد منحصر به حاکم بوده و اطاعت از امام و اجرای اوامر وی نیز 

واجب است که اخوان در این دو زمینه تخطی کرده بودند )ابوعلیة، 1969: 148(.
در نهایت عبدالعزیز با فتوای علمای وهابی درباری به جنگ اخوان رفت و در سال 1929 

.)Dekmegian,1985: 138( در نبرد »سیبیله« آن‌ها را شکست داد
4. 2. صدور فتوای اعدام مخالفان آل سعود در سال 1967

برخی از افراد مسلمان که در مارس 1967 به دلیل مشارکت در فعالیت‌های بمب‌گذاری 
از سوی حکومت دستگیر شدند، با فتوای علمای درباری به اتهام »تشویق ساکنان پادشاهی 
به طرد اسلام و پیروی از لنین به جای محمد)ص(« اعدام شدند )شرارة، 1981،202(. این 
در حالی بود که این افراد مسلمان بودند و به بهانه حفظ قدرت آل سعود این فتوا صادر شد.

4. 3. صدور حکم اعدام گروه‌های وهابی مخالف آل سعود در سال 1979
در اول محرم 1400 هـ. ق )نوامبر 1979م(، حدود 9 ماه پس از پیروزی انقلاب اسلامی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            14 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

101

فصلنامه علمی - پژوهشی

ایران، مخالفان وهابی به رهبری فردی به نام »جهیمان العتیبی« در انتقاد و مخالفت با آل سعود 
به خاطر فساد اخلاقی خاندان سلطنت، پناه دادن به مشرکان )امریکا( و عدم ترویج توحید در 
کشورهای همسایه سر به شورش برداشتند و مسجدالحرام را به مدت حدود دو هفته اشغال 

کردند )ابراهیم، 1386: 38(.
انقلابیون در بیانیه خود که به وسیله العتیبی در کعبه قرائت شد، این موارد را خواستار 

شدند:
- از بین بردن مظاهر فرهنگ و سنت‌های غربی، انتشار فرهنگ و ارزش‌های اسلامی و 

قطع رابطه با کشورهای استعماری غرب؛
- سرنگونی حکومت سلطنتی موروثی، برقراری حکومت اسلامی، محاکمه خاندان سعود 

و مصادره اموال آنان؛
- اعلام کافر بودن ملک خالد و خانواده‌اش که خلاف حکم خدا، بر اریکه قدرت نشسته 

و بر مسلمین حکم می‌رانند؛
- متوقف کردن صادرات نفت به ایالات متحده امریکا به دلیل مواضع خصمانه این کشور 
نسبت به اسلام و مسلمین و کاهش تولید نفت به نحوی که با نیاز مملکت متناسب باشد و 

از هدر رفتن بیشتر ثروت ملی جلوگیری کند؛
- اخراج کلیه کارشناسان و مستشاران نظامی خارجی که بر جزیره‌العرب تسلط پیدا کرده 

و همچنین برچیدن پایگاه‌های نظامی امریکایی )آقایی، 1368:  89 - 90(.
در این موقعیت که ملک خالد پادشاه عربستان از همه نظر درمانده شده بود، از علمای 
وهابی به ریاست »بن باز« برای ورود گروه‌های نظامی به منظور سرکوب جهیمان العتیبی و 

هوادارانش درخواست فتوا کرد )الرشید، 2005: 201 - 202(.
چتربازان فرانسوي با اجازه خاص علماي وهابي وفادار به رژيم سعودي، وارد مسجدالحرام 
شدند، مسجد را آب انداختند و با کشتن شورشيان به وسيله برق قضیه را به اتمام رساندند 

)ابوريش، بي تا: 118(.
این در حالی است که در اسلام ورود کفار به شهر مکه و همچنین مساجد حرام است، 
چه رسد به مسجدالحرام. با اینکه کشتن کوچک‌‌‌ترین حیوانات و ریختن خون در خانه خدا 
حرام است، اما از دیدگاه وهابیت درباری این حرمت برای حفظ قدرت خاندان آل سعود، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            15 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


102

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

توجیه شرعی پیدا میک‌ند.
4. 4. مشروعیت‌بخشی به استقرار نیروهای امریکایی در خاک عربستان 

نیروهای عراقی علیه سرزمین  تهدید  برابر  به کویت، بن لادن در  از حمله عراق  پس 
عربستان به ملک فهد پیشنهاد کمک مجاهدین را داد، اما با مخالفت وی مواجه شده و ملک 
فهد به جای آن، اجازه ورود نیروهای امریکایی و متحدان به خاک عربستان را صادر کرد 
)Jehl, 2001: 27 Dec(. با استقرار نیروهای امریکایی در خاک عربستان به منظور عملیات 
علیه عراق و آزادسازی کویت، جامعه سنتی و بسته عربستان یکباره با حضور سربازان و 
امریکایی حساسیت  نظامیان  رفتار  روبه‌رو شد.  در شهرها  امریکایی  مرد  و  زن  مستشاران 
قابل‌توجهی را در جامعه سعودی از خود باقی گذاشت. این موضوع »اهانت به مقدسات و 
طرح غربی برای کنترل اعراب و مسلمانان« )Wright, 2002: 16September( تلقی شد و 

موجی از حساسیت عمومی و سپس اعتراضات جمعی را در کشور عربستان ایجاد کرد. 
به منظور حل این معضل ملک فهد از »بن باز« درخواست »صدور فتوای جهاد علیه صدام 
حتی با گرفتن یاری از کفار« را مطرح کرد)الرشید، 2005:231(. هنگامي كه روحانيت رسمي 
اقدام به صدور فتوا براي توجيه حضور سربازان ايالات متحده در خاك عربستان کرد، در 
مقابل برخی از رهبران روحاني وهابی حضور سربازان امركيايي در ميهن خود و توجيه آن با 
استفاده از فتوای مذهبي را محكوم دانسته و فهد را به دليل رفتارهاي شخصي، روش حكومت 
كردن و نیز سیاست‌های داخلي و خارجي، به انحراف از صراط مستقيم دين اسلام، محكوم 
كردند. اما پس از اعتراض شدید آن‌ها به حاکمیت، خاندان آل سعود با تکیه بر فتوای علمای 

درباری، چهره‌های بارز مخالف را دستگیر و روانه زندان کرد. 
4. 5. جواز صلح با اسرائیل 

پس از تحولات جنگ دوم خلیج فارس که عربستان امنیت شکننده-ای داشت و حمایت 
امریکا باعث حفظ قدرت شده بود، با رایزنی امریکا یک هیئت ده نفره از رهبران جامعه 
به   )Abraham Faksman  ( فاکسمن«  »آبراهام  ریاست  به  اکتبر 1994  در  امریکا  یهودیان 
مدت پنج روز از عربستان سعودی دیدار و با تنی چند از مقامات سعودی از جمله وزیر 
امور خارجه این کشور ملاقات کردند. به گزارش رادیو امریکا این هیئت برای نزدیک کردن 
روابط اسرائیل و عربستان به ریاض سفر کردند. مقامات آل سعود نیز برای حل مشکلات 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            16 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

103

فصلنامه علمی - پژوهشی

احتمالی از رهبران وهابی درخواست حکم شرعی کردند و »بن‌ باز« مفتی وقت عربستان در 
این خصوص گفت: »در صورتی که ولی امر در آن )صلح با اسرائیل( مصلحتی ببیند، ترک 
مخاصمه همیشگی یا موقت جایز است، اسرائیل اکنون دشمن به حساب نمی‌آید و صلح با 

آن جایز است « )سلیمانی، 1379: 188(.
4. 6. حرمت انتخابات

از آنجا که در عربستان تمامی اعضای شورای بیعت )هیئة البیعة( و مجلس شورای خاندان 
حاکم )مجلس الاسرة المملکة السعودیة( از سوی پادشاه منصوب شده و مردم هیچ نقشی در 
انتخاب آن‌ها ندارند، عطف به تحولات کشورهای عربی سال 2012، اعتراضاتی در عربستان 

مبنی بر برگزاری انتخابات صورت گرفت. 
در پی این اعتراضات، مفتی وهابی »شيخ عبدالرحمن بن ناصر البراك« در توجیه سیستم 
بسته سیاسی و سلطنت استبدادی در این کشور، »برگزاری انتخابات را حرام دانسته و آن را تشبهّ 
به کفار نامید. با این استدلال که انتخابات برای تعیین اعضای مجلس شورا یا هر مجلس دیگر 
توسط کفار به کشورهای اسلامی وارد شده و حرام است، چون انتخابات باعث می‌شود رأی 
عالم، جاهل، زن و مرد با هم برابر باشد که این امر با عقل و شرع تعارض دارد. بر مبنای شرع، 
.)abna.co( »رهبر را باید اهل حلّ و عقد و افراد دارای شأن و منزلت انتخاب کنند، نه عامه مردم

4. 7. حرام شمردن عریضه‌نویسی توسط اصلاح‌طلبان
حکومت عربستان از نیمه دوم دهه 1980 به این سو، با چالش-های سیاسی و انتقاداتی 
جدی از سوی طبقه متوسط جدید مواجه بوده و در چند دهه اخیر افراد، گروه‌ها و فعالان 
مدنی و سیاسی طبقه متوسط به‌عنوان مهم‌ترین منتقد و اپوزیسیون حکومت سعودی ظاهر 

شده‌اند )اشرف نظری و قنبری، 1393: 177(.
برخی از گروه‌های سیاسی مذکور در عربستان در قالب »عریضه-نویسی« درخواست‌های 
خود را برای حل معضلات و تغییر در ساختار قدرت این کشور  برای شاه عربستان نوشته و 
همچنین آن را به صورت عمومی منتشر کردند که از جمله مهم‌ترین عریضه‌نویسی‌ها عبارتند از:

- دسامبر 1990: درخواست 43 نفر از دانشگاهیان، نویسندگان و بازرگانان با رویکرد 
لیبرال و سکولار خطاب به ملک فهد برای تدوین و تصویب قانون اساسی، تحقق شورای 

مشورتی و ایجاد چارچوبی برای صدور فتوا؛

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            17 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


104

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

- مه 1991: ارسال نامه‌ از سوی بیش از 400 اسلام‌گرا به شاه فهد به منظور اصلاحات 
فوری سیاسی- قضایی؛

- ژوئیه 1992: طومار رهبران شیعه برای شاه به منظور تشکیل شورای مشورتی و توقف 
تبعیض علیه شیعیان؛

در دهه اول قرن 21 نیز تحت تأثیر حوادثی همچون 11 سپتامبر، اشغال افغانستان و ایجاد 
ساختار جدید قدرت در عراق که فشار به آل سعود برای انجام اصلاحات شدت گرفت، 
عریضه‌های بسیاری توسط گروه‌های مختلف عربستانی به دولت ارائه شد که مهم‌ترین آن‌ها 

در ژانویه 2003، آوریل 2003، سپتامبر 2003 و مارس 2004 بوده است.
 اصلاح‌طلبان در این طومارها مطالباتی را مطرح کردند که مهم‌ترین آن‌ها عبارتند از: 
اعطای قدرت قانونگذاری، کنترل شورای مشورتی، انتخاب آن به‌عنوان نهادی منتخب، ایجاد 
نظام قضایی مستقل، آزادی بیان، تأسیس نهادهای جامعه مدنی، توزیع عادلانه ثروت میان 
مناطق مختلف کشور، مقابله با فساد، رشوه و سوءاستفاده از قدرت و مناصب رسمی )واعظی 

و اسدی، 1389: 228 - 231(.
با توجه به تندتر شدن درخواست‌های اصلاح‌طلبان سیاسی در طول زمان، آل سعود از 
ترس زیر سؤال رفتن مشروعیت نظام سیاسی خود، دست به دامان نهاد رسمی دینی شد و 
علمای سنتی نیز عریضه‌ها را »خلاف قوانین الهی« دانسته و آن را محکوم کردند )روزنامه 

ایلاف، 20 ژانویه، 2003(.
فلسفه  واقع  در  آل سعود،  خاندان  قدرت  برای حفظ  درباری  علمای  تمایل  بر  علاوه 
اصلی حرام شمردن عریضه‌نویسی و درخواست-های اصلاح‌طلبان، ترس از تأثیر اصلاحات 
بر کاهش نفوذ وهابیت در این کشور است. در این زمینه »حمزه الحسنی« یکی از مخالفان 
نظام سعودی بر این باور است: »اصلاحات سیاسی ابتدا باعث کاهش اقتدار و خودمختاری 
دارد.  دنبال  به  را  دولت  مذهبی  ویژگی‌های  کمرنگ شدن  و سپس  مذهبی شده  نهادهای 
اصلاحات حالت تفوق و تک‌صدایی عقاید وهابیت را ضعیف میک‌ند و ظهور تکثرگرایی را 

.)al-Hasan, 2004: 2 December(»به دنبال دارد
4. 8. حرمت شرعی تظاهرات  

تحولات خاورمیانه در سال‌های اخیر عربستان سعودی را در محاصره دگرگونی‌هایی از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            18 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

105

فصلنامه علمی - پژوهشی

جمله سرنگونی متحدان، تضعیف جایگاه این کشور و چالش مشروعیت داخلی و منطقه‌ای 
قرار داده؛ تا جایی که محیط داخلی و پیرامونی این کشور، از نظر امنیتی و سیاسی به‌شدت 
متأثر شده و در کنار تحولات بیداری اسلامی، در بزرگ‌ترین چالش امنیتی و سیاسی منطقه‌ای 
عربستان، سعودی‌ها نظاره‌گر کامیابی‌های منطقه‌ای رقیب ایدئولوژیک و سیاسی خود، یعنی 

ایران بودند )میرزائی، حمایتیان و خواجوئی، 1393: 171(.
در این راستا معارضین عربستانی با تبلیغات گسترده مردم را به برگزاری روز خشم در 
11 مارس 2012 دعوت کرده و همچنین طومارهایی از سوی روشنفکران، فعالان سیاسی 
لیبرال‌ و اسلام-گرایان سلفی در کشور منتشر و به مقامات سعودی ارائه شد. در این طومارها 
اصلاحاتی درخواست شد که مهم‌ترین آن‌ها عبارت بودند از: شکل‌گیری پارلمان با قدرت 
کامل قانونگذاری، استقلال قوه قضایی، آزادی بیشتر برای ایجاد نهادهای جامعه مدنی، تضمین 
آزادی بیان، آزادی زندانیان سیاسی و تلاش‌های گسترده برای ریشهک‌ن کردن فساد اداری ) 

.)Gregory Gause, Dec 2011: 9 - 10

نهادهای مذهبی وابسته به رژیم، اقداماتی را برای کنترل خواسته‌های معترضان و ممانعت 
اعظم شیخ عبدالعزیز آل‌ شیخ  مفتی  ابتدا  آنکه  از جمله  دادند.  انجام  اعتراضات  از شدت 
بزرگ-ترین مقام مذهبی این کشور، تظاهرات در کشورهای عربی را محکوم کرده و آن را 
»اقدامات مخرب موجب هرج و مرج و توطئه-ای از سوی دشمنان اسلام« برشمرد. همچنین 
در 6 مارس 2011 که در عربستان سعودی به‌عنوان روز خشم اعلام شد، شورای کبار العلماء 
در  تظاهرات  شرعی  ممنوعیت  درباره  بیانیه‌ای  کشور  این  مذهبی  نهاد  اصلی‌ترین  به‌منزله 

.)Ibid: 7 - 8( عربستان صادر کرد
به این ترتیب وهابیون درباری با این اقدام مشروعیت اعتراضات را زیر سؤال برده و 
با توجه به این وضعیت، عملًا حکومت آل سعود به حربه شرعی برای مقابله با گروه‌های 

مخالف دست یافت.
4. 9. توجیه فاجعه منا

در موسم حج سال 2015 که بر اثر بی‌تدبیری آل سعود در اداره حرمین شریفین، چند هزار 
حاجی از کشورهای مختلف در منا کشته شدند، با وجود ناتوانی حاکمان سعودی در مدیریت 
این بحران، شیخ عبدالعزیز بن عبدالله آل الشیخ مفتی اعظم و رئیس هیئت علمای عربستان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            19 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


106

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

سعودی در دیداری که پس از این حادثه با »محمد بن نایف بن عبدالعزیز« ولیعهد عربستان 
سعودی داشت، با تمجید از خاندان سلطنتی و اداره حرمین شریفین گفت: بسیاری از کشورها 
به خاطر دین، حکومت و اقتصاد عربستان به پادشاهی این کشور حسادت کرده و شما در 
حادثه‌ای که رخ داده مسئول نیستید، زیرا تمام آنچه در اختیار و توان داشتید ارائه کردید، اما 
در مورد این حادثه کاری از عهده انسان برنمی‌آید، چون »قضا و قدر« بوده که انسان در آن 

نقش نداشته و به هر حال رخ می‌داد )بی بی سی فارسی، 4 مهر 1394(.
وهابیت با توجیه فاجعه مذکور درصدد برآمدند تا این نکته را برجسته کنند که دولت 
عربستان هیچ تقصیری در این زمینه نداشته و بیک‌فایتی مقامات عربستانی در مدیریت مراسم 

حج را در میان کشورهای اسلامی در قالب قضا و قدر الهی توجیه‌پذیر جلوه دهند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            20 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

107

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه‌گیری
با توجه به پیوند تاریخی آل سعود با علمای وهابی، حمایت وهابیت از ساختار قدرت 
موجود، از دلایل اصلی استمرار/تداوم قدرت در عربستان سعودی محسوب می‌شود و در 
مقابل دولت نیز به ازای استفاده از وهابیت )مشروعیت‌بخشی به حکومت(، آن‌ها را از مواهب 

خود بهره‌مند میک‌ند.
وهابیت بر مبنای اصل استیلاء و حرمت قیام علیه حاکم، مبتنی بر تفکرات ابن تیمیه و 
اجرای محمد بن عبدالوهاب در عربستان، این ایده را ترویج میک‌ند که پادشاه نماینده اراده 
خدا در قلمرو سیاسی، حامی و مدافع اسلام و حرمین شریفین، مجری حدود اسلام، منشأ 

خیر و برکت برای مردم بوده و فرمانش بر همگان لازم الاطاعة است. 
با توجه به اینکه وهابیت در جامعه سعودی، هر گونه مخالفت با رژیم سعودی را مخالفت 
با ولی امر و در نتیجه هم‌طراز با کفر دانسته و جامعه را از آن نهی میک‌ند و از این طریق به 
تضعیف و حذف رقبای آل سعود کمک میک‌ند، در مقابل آل سعود نیز با بهره‌گیری از ابزارها 
و امکانات قهری و تشویقی خویش، هر گونه رقیب داخلی وهابی شامل اهل سنت غیرحنبلی، 
شیعیان و سایر رقبای غیروهابی که مشروعیت گفتمان وهابی را در جامعه سعودی به چالش 

بکشد، از صحنه حذف میک‌ند. 
از آنجا که خاندان آل شیخ )وهابیت( از نفوذ خویش در جامعه به سود آل سعود بهره 
می‌گیرند، در ازای اعطای مشروعیت، فراتر از نقش یک نهاد دینی، سهمی از قدرت را در 
سطوح بالای نظام داشته و علاوه بر تشکیلات مذهبی حکومتی، وهابیت با حمایت آل سعود 
سازمان‌های گسترده داخلی را در رابطه با امور مذهبی و گسترش آیین وهابیت تشکیل داده و 
مازاد بر آن با گسترش نفوذ وهابیت در خارج کشور از طریق »رابطةالعالم الاسلامی«، حمایت 
نیز  افراطی و...،در عرصه‌های فراملی  از فعالیت دانش‌آموختگان وهابی، تقویت گروه‌های 

دست به توجیه اقدامات آل سعود می‌زنند.
با توجه به اهمیت آل سعود برای گسترش وهابیت، برخی از متفکران وهابی دولت آل 
سعود، بیش از آنکه نظرشان از سر ایمان باشد، به حفظ جایگاه و امتیازات خود در ساختار 
قدرت اندیشیده و حتی با وجود آنکه برخی از علمای طرفدار رژیم سعودی در داخل و 
خارج این کشور از وابستگی آل سعود به کفار، فساد موجود در میان درباریان سعودی و سایر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            21 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


108

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

مشکلات حکام سعودی مطلع هستند، بنا بر ضرورت پذیرش و احترام نسبت به قدرت فائقه 
از آنان طرفداری میک‌نند و یا حداقل سکوتی رضایتمندانه را پیش گرفته‌اند. در این راستا 
اکثریت وهابیون درباری در طول چند دهه گذشته دست به توجیه اقدامات آل‌ سعود از طریق 
صدور فتواهای سیاسی زده و حتی اگر سیاست دولت در تقابل با اعتقادات مذهبی آن‌ها باشد، 

باز هم به توجیه اقدام آل سعود می‌پردازند.
ابزار فتوا برای توجیه آن  کارکرد مشروعیت‌بخشی وهابیت زمانی قابل تأمل است که 
دسته از اعمال دولت که مخالف احساسات عمومی و حساسیت‌های مذهبی است، به کار 
گرفته می‌شود. با توجه به توجیه برخی مواضع متناقض آل سعود با شرع از سوی وهابیت، 
انقیاد« خواسته‌های خود  القا می‌شود که علمای وهابی »اسلام را تحت  به خواننده چنین 
قدرت حاکمان  در جهت حفظ  فتوایی  کند،  ایجاب  لذا هر وقت ضرورت  و  درآورده‌اند‌ 

سعودی صادر میک‌نند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            22 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

109

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
الف. فارسی

آقایی، داود، سیاست و حکومت در عربستان سعودی، تهران، نشر کتاب سیاسی، 1368.
ابراهیم، فؤاد، شیعیان عربستان، ترجمه سلیمه دارمی و فیروزه میررضوی، تهران، ابرار معاصر، تهران، 1386.

ابراهیمی، محمدحسین، تحلیلی نو بر عقاید وهابیان، قم، بوستان کتاب، 1388.
ابوريش، سعيد.ک، آل‌سعود و انتفاضة الحرم، جزوه سازمان انقلاب اسلامی جزیره‌العرب، تهران، بي تا.

عرب  کشورهای  در  ایدئولوژیک  منازعات  و  فرهنگی  »شکاف‌های  قنبری،  لقمان  و  علی  نظری،  اشرف 
خاورمیانه با تأکید بر تحولات سیاسی 2010-2014«، فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام، سال 

4، شماره4، زمستان 1393.
السعید،ناصر، خاندان سعودی را بشناسیم، ترجمه ابومیثم، تهران، انتشارات فراهانی، 1367.

جابری، محمد عابد، عقل سیاسی در اسلام، ترجمه عبدالرضا سواری، تهران، نشر نی، 1384.
جعفری، حسن و محمد بهرامی خوشکار، » جریان‌شناسی گروه‌های تکفیری انحرافی در اسلام«، فصلنامه 

پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام، سال4، شماره3، پاییز 1393.
سلیمانی، محمدباقر، بازیگران روند صلح خاورمیانه، تهران، دفتر مطالعات سیاسی و بین‌المللی، 1379.

نشر  تهران،  اصفهانی،  ترکه  صدر  افضل-الدین  ترجمه  والنحل،  عبدالکریم،الملل  بن  محمد  شهرستانی، 
اقبال،1321. 

موردکاوی  عربستان:  فرهنگی  دیپلماسی  در  مذهبی  »الگوی  سرادر،  و حمید  محمدحسن  شیخ‌الاسلامی، 
اسلام، سال2، شماره4، زمستان  العالم الاسلامی«، فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان  رابطه  سازمان 

.1391
عربستان  پادشاهی  رژیم  قدرت  تداوم  »علل  عنوان  با  سیاسی  علوم  دکتری  رساله  مهدی،  سید  طاهری، 

سعودي«، تهران، دانشگاه علامه طباطبایی، 1393.
فیض‌الاسلام، سید علی نقی، نهج‌البلاغه، قم، دارالفکر، ۱۳۸۵.

قرآن کریم.
میرزائی، جلال،احسان حمایتیان و محمدحسن خواجوئی، تأثیر تحولات بیداری اسلامی بر روابط جمهوری 
اسلامی و عربستان سعودی، فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام، سال4، شماره2، زمستان 1393.
هوشنگی، حسین و احمد پاکتچی، بنیادگرایی و سلفیه: بازشناسی طیفی از جریان‌های دینی، تهران، دانشگاه 

امام صادق، 1390.
واعظی، محمود و علی‌اکبر اسدی، شورای همکاری خلیج فارس: سیاست خارجی و روندهای داخلی، 

تهران، مرکز تحقیقات استراتژیک مجمع تشخیص مصلحت نظام، 1389.
كریم ‌زاده، پروانه، وهابیت در بوته نقد، تهران، دارالفكر، 1385.

مالکی، حسن بن فرحان، مبلغ نه پیامبر، ترجمه سید یوسف مرتضوی، قم، نشر ادیان، 1386.
ب. عربی

ابن تیمیه، السیاسة الشرعیة فی اصلاح الراعی و الراعیة، بیروت، دار ابن هزم، 2003.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            23 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


110

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

ابن حزم، الفصل في الملل و الأهواء والنحل، بغداد، مكتبة المثنى، 1388.
ابن کثیر، اسماعيل بن عمر، البدایة و النهایة، بیروت، دارالفکر،1407.

ابن هشام، أبو محمد عبدالملك، السيرة النبوية، تحقيق السقا والشلبي، مطبعة الحلبي، 1355.
ابوعلیة، عبدالفتاح، من محاضرات فی تاریخ الدوله السعودیة الاولی، ریاض، الانوار للنشر و التوزیع، 1969.

البيضاوي، ناصرالدين، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، بیروت، دارالكتب العلمية، 1429.
الترمذی، محمد بن عیسی، سنن الترمذي: كتاب الفتن، بیروت، دارالکتاب العربی، 1426.

الرازي، محمد فخرالدين، التفسير الكبير، مصر، المطبعة البهية، 1938.
الرشید، مضاوی، تاریخ العربیة السعودیة بین القدیم و الحدیث، بیروت، دارالساقی، 2005.

مطبعة  مصر،  التنزيل،  غوامض  حقائق  عن  الكشاف  أحمد،  بن  عمرو  بن  محمود  أبوالقاسم  الزمخشری، 
الاستقامة، بی تا.

الفراء، محمد بن الحسين أبويعلى، الأحكام السلطانية، مصر، مطبعة الحلبي، 1960.
الکاتب، احمد، الفکر السیاسی الوهابی، بیروت، دارالشوری للدراسات و الاعلام، 2004.

الماوردي، أبي الحسن علي محمد، الأحكام السلطانية، مصر، مطبعة الحلبي، 1960.
المعتزلي، ابن أبي الحديد، شرح نهج‌البلاغه، بیروت، دارالكتب العلمية، 1998.

الیاسینی، أیمن، الدین و الدولة فی المملکة العربیة السعودیة، لندن، دارالساقی، 1990.
أبو زهرة، محمد، المذاهب الإسلامية، مصر، المطبعة النموذجية، 1948.

جریده ایلاف، 20 ژانویه 2003.
شرارة، وضاح، الأهل الغنيمة: مقومات السياسة في المملكة العربية السعودية، بيروت، دارالطلبعة للطباعة و 

النشر،1981.
عبدالحمید، صائب، ابن تیمیة فی صورتة الحقیقة، بیروت، الغدیر للدراسات و النشر، 1995.

عبدالفتاح، ابوعلیة، من محاضرات فی تاریخ الدوله السعودیة الاولی، ریاض، مؤسسه الانوار للنشر و التوزیع، 
.1969

فؤاد، حمزه، قلب جزیرة العرب، ریاض، مکتبة النصر الحدیثة، 1968.
فیلبی، هاری سانت جون، العربیة السعودیة، ریاض، مکتبة العبیکان، 2002.

كشيشيان، جوزيف. ا، الخلافة في العربية السعودية، بيروت، دارالساقي، 2003.
ج. انگلیسی

al-Hasan, Hamza,"General Observations on Political Reforms in Saudia Arabia", House of 
Lords, Thursday, December 2, 2004.

Dekmegian, R. Hair, Islam in Revoluion: Fundamentalism in the Arab World, Syrecuse 
University press, 1985.

Gregory, F. Gause, "Saudi Arabia in the New Middle East" Council Special Report, no 63, 
Council on Foreign Relations (CFR), Dec. 2011.

Jehl, Douglas, "A Nation Challenged: Saudi Arabia; Holy War Lured Saudis As Rulers 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            24 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


ود
سع

ل 
ت آ

کمی
حا

ار 
مر

ست
و ا

ت 
هابی

و

111

فصلنامه علمی - پژوهشی

Looked Away", New York Times, 27 Dec 2001.

Wright, Lawrence, "The Man Behind Bin Laden," The New Yorker, 16 September 2002.

د. سایت‌ها
http://abna.com

www.bbc.com/persian
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

به این مقاله این‌گونه استناد کنید:
طاهری، سید مهدی، احمدوند، شجاع )۱۳۹4(، »وهابیت و استمرار حاکمیت آل سعود « فصلنامۀ پژوهشهای 

سیاسی جهان اسلام، س5، ش4، زمستان 94، صص 111-87 .

DOI: 10.21859/priw-060104

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

                            25 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html


 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
03

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

http://priw.ir/article-1-285-fa.html
http://www.tcpdf.org

