
... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

91

فصلنامه علمی - پژوهشی

تأثیر ایدئولوژی بر منافع ملی و امنیت ملی در سیاست خارجی جمهوری 
اسلامی ایران؛ با تأکید بر اندیشه امام خمینی)ره(  

محمد حسن خاني 1
دانشيار گروه روابط بین‌الملل دانشگاه امام صادق )ع()نویسنده مسئول(

حسین محمدی سیرت 2
دانشجوی دکتری معارف اسلامي و علوم سیاسی دانشگاه امام صادق )ع(

تاريخ دريافت: 1395/10/15                      تاريخ پذيرش: 1395/11/29

چكيده
جمهوری اسلامی ایران، به عنوان یک نظام برخواسته از اندیشه‌ی اسلام سیاسی، دارای مسائل مخصوص به خود 
در عرصه‌ی سیاست خارجی است. نسبت »منافع و امنیت ملی« و »ایدئولوژی« از جمله آن مسائل است که مقاله‌ی 
حاضر بدان می‌پردازد. به منظور پاسخ به این مسئلهدر قالب پژوهشی کیفی و با بهره‌گیری از چارچوبی‌ تحلیلی-

توصیفی،بردیدگاه رهبر کبیر انقلاب تأکید و سه متغیر مبانی ایدئولوژیک، امنیت ملی و منافع ملی در عرصه سیاست 
خارجی مورد مطالعه قرار گرفت.امام‌خمینی)ره( به عنوان رهبری آرمان‌گرا و واقع‌بین، تعقیب و تأمین منافع ملی و 
امنیت ملی را پذیرفته، لکن در رویکردی اسلامی آن‌ها را بازتعریف می‌کند. در این منظر ایدئولوژی اسلامی با منافع 
و امینت ملی نسبت‌ هم‌نشینی و هم عرضی ندارند، بلکه مفهوم مقوم و محوری اندیشه امام، اسلام سیاسی است 
که دیگر مفاهیم در طول آن معنا می‌یابند. در عرصه سلبی سیاست خارجی و استراتژیک، عقلانیت اسلامی حاکم 
و تهدیدات داخلی و خارجی، حفظ نظام جمهوری اسلامی را محور امنیت ملی در سیاست خارجی قرار داد و 
در گام بعدی امنیت جهان اسلام مطرح شد. در عرصه ایجابی سیاست خارجی و دیپلماسی، با تأکید بر مصلحت، 
منافع ملی جمهوری اسلامی هسته‌ی اصلی سیاست خارجی قرار گرفت و عناصر دیگری چون دیپلماسی عمومی 
و ملت‌گرا، عدم تعهد، جهان اسلام‌گرایی، حمایت از نهضت‌های آزدی بخش حول آن تعریف گردید. رویکرد امام 
گویای حاکمیت ایدئولوژی، کاربست عقلانیت در سیاست خارجی و پیوند آرمان‌ها و واقعیات است وایران بعد 

از انقلاب را بازیگری عقلانیدر عرصه سیاست بین‌الملل معرف است.

واژه‌های كليدي:  امام خمینی)ره(، ایدئولوژی اسلامی، منافع ملی، امنیت ملی، سیاست خارجی ایران

1. khani@isu.ac.ir
2. mohammadisirat@chmail.ir

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال ششم، شماره چهارم، زمستان 1395، صص 91-117 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
60

40
4

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             1 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


92

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

مقدمه
جمهوری اسلامی ایران علی‌رغم تشابهات زیاد با سایر دولت-ملت‌ها، تفاوت‌ها و تمایزاتی 
نیز با آنان دارد. مهم‌ترین وجه تمایز جمهوری اسلامی، ایدئولوژی مشروعیت بخش آن یعنی 
اسلام می‌باشد. به گونه‌ای که جمهوری اسلامی نخستین دولت ملّی پس از »وستفالیا« است 
که بر اساس دین و مذهب پایه گذاری شده است. از این رو، ایدئولوژی اسلامی به کلیه 
ارکان و ماهیت جمهوری اسلامی ایران شکل می‌دهد. بنابراین، اگرچه، جمهوری اسلامی 
ایران در سیاست خارجی خود چون دیگر کشورها رفتار می‌کند ولی در بسیاری از رفتارها 
و سیاست‌ها متمایز می‌نماید، چون بر عقلانیت و منطق رفتاری متفاوتی ابتناء یافته است. از 
این رو، در تحصیل سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران هر دو وجه ملّی و اسلامی آن 

را باید مد نظر قرار داد)خواجه سروی، ۱۳۹۰:‌ ۴۸۴-۴۸۳(.
انقلاب اسلامی در ایران موجب شد تا سیاست خارجی برقراری روابط مناسب با آمریکا، 
اسرائیل، اروپا و رژیم‌های دوست آمریکا در خاورمیانه به سیاست خارجی تقابل با غرب و اسرائیل 
تبدیل گردد و حمایت از حرکت‌های انقلابی و اصلاحی در منطقه خاورمیانه که دولت‌های 
قرار  کار  بودند، در دستور  داده  قرار  را مورد هدف  طرفدار غرب و حکومت‌های سکولار 
دهد)راکل، ۲۰۰۷: ۱۸۶(. شاید بتوان گفت یکی از مهم‌ترین اولویت‌های مهم سیاست خارجی 
ایران پس از انقلاب پایان بخشیدن به 25 سال حاکمیت آمریکا در ایران بود. وقوع انقلاب ایران 
در سال 1357 به همان اندازه که مبین مخالفت تمامی ملت ایران با سیاست‌های داخلی شاه بود، 
نشان از ناخرسندی از سیاست خارجی او هم داشت)رمضانی، ۱۳۸۶: ۵۸( و حاکمانی که در 
پنج دهه گذشته به دنبال گسترش نظام‌های غربی و ایدئولوژی‌های سکولار در کشورهای خود 
بودند، ناکام ماندند. پان عربیسم، سوسیالیسم، سرمایه داری، مارکسیسم و پدرسالاری همگی 
ایدئولوژی‌هایی هستند که در برآوردن نیازهای مردم شکست خورده باعث شده‌اند که بسیاری از 
جنبش‌های فکری در منطقه به سمت الگوهای مذهبی روی بیاورند)نظری و قنبری، ۱۳۹۳:۱۸۰ 
(. انقلاب اسلامی ایران و نمونه‌ای از این چرخش‌ها به سمت الگوهای مذهبی است که بازتاب 
این الگو، در سیاست خارجی نیز هویدا است. اسلام و مبانی اسلامی موجب بازتعریف مقولات 
اصلی در عرصه‌ی سیاست خارجی گردید. مقاله‌ی حاضر تأثیر ایدئولوژی اسلامی بر دو مقوله 

اصلی در سیاست خارجی یعنی »امنیت ملی« و »منافع ملی« واکاوی می‌کند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             2 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

93

فصلنامه علمی - پژوهشی

پیرامون موضوع پژوهش، پیشینه‌ای مطرح است که به برخی از آنان اشاره می‌شود. در 
مقاله‌ای با عنوان »نسبت منافع ملی و مسئولیت‌های فراملی جمهوری اسلامی ایران در اندیشه 
اسلام،  جهانی  رسالت  متقن  ادله  تشریح  ضمن  طباطبایی  احمدی  دکتر  خمینی)ره(«  امام 
توضیح می‌دهد که سیره سیاسی امام خمینی)ره( در تبیین نسبت منافع ملی نظام اسلامی 
با مسؤلیت‌های فراملی آن، دیدگاه سایر رویکردها در تضعیف یا حذف یکی از طرفین این 
نسبت به نفع دیگری را نفی کرده، مدعی یک رابطه مبتنی بر دیالکتیک تنافع )نفع دو طرفه( 
بین این دو حوزه از سیاست نظام اسلامی است)طباطبایی، 1390(. خسرو قبادی در پایان نامه 
کارشناسی ارشد با عنوان »بررسی نظری رابطه منافع ملی و ایدئولوژی اسلامی در انقلاب 
اسلامی ایران« به بررسی دو دیدگاه کلان تطابق و تباین در نسبت میان منافع ملی و ایدئولوژی 
اسلامی پرداخته است. نویسنده در قالب رویکرد مصلحت عمومی به زمینه‌های انعطاف میان 
ایدئولوژی اسلامی و مصلحت عمومی پرداخته و تلاش دارد نظریه انطباق را در قالب این 
رویکرد تببین نماید)قبادی، 1376(. دکتر محمد حسن خانی در مقاله‌ی »نسبت اخلاق و 
منفعت در روابط بین‌الملل« به این سؤال توجه دارد که رابطه میان منفعت و اخلاق چیست؟ 
نویسنده رویکرد قالب را نقد کرده و معتقد است که باور به تعارض میان اخلاق و منفعت 
منجر گردیده است که در عرصه روابط بین الملل، بازیگران مجبور به انتخاب یکی از آن دو 
شوند و یا با مشیی ریاکارانه با حفظ ظاهری اخلاقی به دنبال کسب منافع باشند. وی قالب 
شدن رویکرد منفعت محور را مانعی اساسی در برابر تحقق آرمان شهر بشری و اندیشه جهان 
وطنی می‌داند)خانی، 1389(. شهروز ابراهیمی معتقد است که واسازی دو نظریه کلان سیاست 
خارجی نشان می‌دهد ایدئولوژی در سیاست خارجی بسیاری از کشورها نقشی حداقلی دارد 
لکن در سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران نقشی جدی دارد. نویسنده معتقد است که 
بررسی سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران گویای آن است که در بسیاری موارد سیاست 
با منافع ملی را اتخاذ کرده است)ابراهیمی،  انطباق  ایران سیاست تغییر و یا عدم  خارجی 
1388(. مجموع آثار موجود در این حوزه در منظری ایجابی و یا سلبی نسبت سنجی دو گانه 
میان منافع ملی و یا امنیت ملی و ایدئولوژی را پرداخته‌اند و یا در منظری نقدانه ایدئولوژی 
را ناقض و متضاد با منافع و امینت ملی متصورند. پژوهش حاضر با در نظر گرفتن یک متغیر 
مستقل یعنی ایدئولوژی اسلامی و دو متغیر مستقل امینت و منافع ملی آن هم در عرصه‌ی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             3 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


94

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

سیاست خارجی، از منظر رهبر انقلاب، تلاش دارد تصویر متناسب و حقیقی از دو وجه دفاع 
و تهاجم را در سیاست خارجی ترسیم نماید. 

چارچوب نظری
مقاله حاضر، در چارچوبی تحلیلی‌توصیفی و با استفاده از روش کتابخانه‌ای و اسنادی، گفتمان 
سیاست خارجی امام خمینی)ره( را در چارچوب سه گانه‌ی ایدئولوژی، استراتژی و دیپلماسی 
صورت‌بندی می‌کند. سیاست خارجی دولت‌ها متأثر از دو دسته عوامل است: دسته نخست 
عواملی که به ساختار داخلی آن‌ها مرتبط است. موقعیت جغرافیایی، ترکیب قومی و مذهبی، 
تجربه تاریخی، ویژگی سیستم‌های سیاسی و نخبگان آنان، منابع طبیعی، شرایط اقتصادی، 
توان نظام نمونه‌هایی از این عواملند. دسته دوم عواملی که به تحولات خارجی مرتبط هستند 
که شامل سیستم سیاست بین‌المللی و زیر سیستم‌های منطقه‌ای می‌شود)هانتر، ۲۰۱۰: ۱۰(. 
پزوهش حاضر با تأکید بر عوامل داخلی سیاست خارجی، یکی از مهم‌ترین عوامل داخلی 
در مطالعه سیاست خارجی ایران، یعنی تمایلات ایدئولوژیک در اندیشه رهبر انقلاب را در 
نسبت با دیگر عوامل شکل دهنده‌ی سیاست خارجی مطالعه می‌کند. بر این مبنا، امام خمینی 
بنیادهای اسلامی-اعتقادی، بوده  به عنوان یک رهبر کاریزماتیک انقلابی داعیه دار بازیابی 
است و بر این چارچوب سیاست خارجی ایران را هدایت می‌نمود و مفهوم اصلی در سیاست 
مداری ایشان مبانی اسلامی است. مفاهیم بنیادین در عرصه‌ی سیاست خارجی همچون منافع 
ملی و امنیت ملی در رویکرد سیاست خارجی امام خمینی باز تعریف شدند و عملًا تعریفی 
جدید و متفاوت از منافع ملی و امنیت ملی در سیاست خارجی ایران ارائه شد. توجه ایشان 
به حوزه راهبردی و استراتژیک بیش از هر چیز ناشی از واقعیت‌ها و پیامدهای پیش‌آمده در 
برابر انقلاب اسلامی ایران و به ویژه جنگ تحمیلی ایران و عراق در سال ۱۳۵۹ و در سال‌های 
آغازین پیروزی انقلاب اسلامی ایران، نشأت می‌گیرد. رویکرد امام به حوزه دیپلماتیک نیز 
متأثر از پذیرش اصول اولیه موجود در نظام بین‌الملل و در راستای برقراری ارتباط سازنده 
با دیگر بازیگران این نظام، به ویژه کشورهای اسلامی و انقلابی، غیر متعهد و آزادی خواه 
سیاست  ماهیت  یکدیگر  با  تعامل  در  دیپلماسی  و  استراتژی  ایدئولوژی،  مقوله  است. سه 
خارجی ایران را می‌سازند و لازم است به منظور فهم و مطالعه سیاست خارجی ایران و نقش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             4 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

95

فصلنامه علمی - پژوهشی

ایدئولوژی اسلامی متأثر از اندیشه امام خمینی)ره( به این سه مقوله توجه کرد.

چارچوب مفهومی
۱. ایدئولوژی

مانهایم ایدئولوژی را دربردارنده نظام‌های درهم تنیده‌ی اندیشه و شیوه‌های تجربی‌ای می‌داند 
که شرایط اجتماعی آن‌ها را مشخص کرده و گروه‌های جامعه از جمله افراد درگیر در تفسیر 
ایدئولوژی در آن سهیم هستند)مانهایم، ۱۹۷۱، ۶۰(. ایدئولوژی به مجموعه‌هایی از باورهای 
صریح یا نظام‌مند درباره سیاست اشاره و طیف گسترده‌ای از اندیشه‌ها و بنیادهای نظری و 
عملی را در بر دارد)هالیدی، ۲۰۰۵: ۱۹۶(. در ایدئولوژی کنش‌های معطوف به باور و عقیده 

مورد مطالعه و بررسی قرار می‌گیرد. 
بنابراین  ببینند.  را  واقعیت‌ها  بدان  دولتمردان  ایدئولوژی‌ها چارچوبی طرح می‌کنند که 
انتظار نمی‌رود که به طور مستقیم در امور جزئی وارد شده، برای همه مشکلات، راه حل 
ارائه دهند و در سطح کلان عمل می‌کنند. ایدئولوژی حداکثر تعیین می‌کند آیا یک ملت در 
سیاست خارجی از طریق دیپلماتیک وارد شود و یا از زور استفاده نماید و بیش از این وارد 
نمی‌شود و علاوه بر آن، کارکرد درجه سومی هم دارد و آن، توجیه گزینه‌ها و تصمیمات 
سیاسی است)پاین، ۱۹۹۵: ۴(. البته باید به این نکته توجه داشت که ایدئولوژي اسلامی در 
نگاه امام خمینی)ره( مدعی حضور در تمامی ابعاد زندگی فردی و جمعی مسلمانان است و 

صرف کلی‌گویی نیست.

ایدئولوژی

استراتژیدیپلماسی

سیاست خارجی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             5 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


96

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

در اندیشه اسلامی نیز ایدئولوژی جلوه‌ای از دانش اداره زندگی است. ایدئولوژي »كي 
تئورى كلّى، كي طرح جامع و هماهنگ و منسجم كه هدف اصلى، كمال انسان و تأمين 
سعادت همگانى است و در آن، خطوط اصلى و روش‌ها، بايدها و نبايدها، خوب‌ها و بدها، 
هدف‌ها و وسيله‏ها، نيازها و دردها و درمان‌ها، مسئوليتّ‌ها و تكليف‌ها مشخّص شده باشد 
و منبع الهام تكليف‌ها و مسئوليتّ‌ها براى همه افراد بوده باشد.«)مطهری، ۱۳۷۷: ۵۴( شهید 
مطهری دین را در ساحت عمل، همان ایدئولوژی می‌داند: »دين« همان است كه ما بيشتر به كار 
م‏ىبريم، يعنى كي نظام و ايدئولوژ‏ى كه داراى كي سلسله عقايد و بينش‌ها و شناخت‌هاست 
درباره جهان، خدا، انسان و جهان ديگر، و نيز مشتمل است بر كي سلسله دستورها براى 
رفتار در زندگى فردى و اجتماعى و اينكه چگونه بايد بود و چگونه بايد زيست)مطهری، 
۱۳۷۷: ۶۴۲(. البته باید در نظر داشت که ایدئولوژی اسلامی را نباید به مثابه بنیادگرایی اسلامی 
تعریف کرد، چرا که در بنیادگرایی اسلامی وجه اعتراضی و منفی اسلام برجسته می‌شود و 
وجه خشنی از اسلام پدید می‌آید که ذات منور اسلام را مخدوش می‌کند و نوعی خرق عادت 

است که بر خلاف آرمان نهایی اسلام عمل می‌کند)غرایاق زندی، ۱۳۹۴: ۱۲۴(.

۲. استراتژی
استراتژی جنبه مفهومی و کلی دارد که تا حد زیادی- البته به مقتضای رژیم سیاسی کشور 
)اقتدارگرا، توتالی‌تر یا دموکراتیک( – با تعریفی که از امنیت )فرد، رژیم و یا نظام سیاسی( 
امکانات و  بر هماهنگ‌سازی  به جریان کلی حاکم  استراتژی  دارد. عموماً  رابطه  می‌دهند، 
هدف‌ها برای تأمین خواسته‌های امنیتی اطلاق می‌شود)سیف زاده، ۱۳۸۲: ۹۳-۹۴(. استراتژی 
سرچشمه‌ی هویت، ساختار، روند سازی است. مجموعه‌ای از مؤلفه‌ها، استراتژی سازی را 
تحت تأثیر قرار می‌دهند. ایدئولوژي، رویکردهای فرهنگی، تنظیمات سازمانی و اجرایی، تأثیر 
و نفوذهای سازمان‌های سیاسی و نظامی، توانایی دولت در بسیج منابع اقتصادی، گزینش‌های 
تأثیر  امر  این  بر  نظامی همگی  رهبران  و  دولت‌مردان  ویژه‌ی  تفکر  طرز  و  رفتار  و  فردی 

دارند)موری، ۱۹۹۹: ۱۲(.
استراتژی در تعاریف معمول سیاست خارجی با مفهوم امنیت گره خورده است و در این 
مقاله استراتژی مواردی را اطلاق می‌شود که امنیت ملی، در اندرکنش با سیاست خارجی قرار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             6 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

97

فصلنامه علمی - پژوهشی

می‌گیرند. به دیگر سخن حوزه‌ی استراتژیک ناظر بر کنش‌هایی در سیاست خارجی است که 
معطوف به امنیت ملی است و یا زمینه‌هایی را نشان می‌دهد که امنیت بر سیاست خارجی اثر 

می‌گذارد و یا از آن متأثر است. 

۳. دیپلماسی
منطقه‌ای و  مفاهمه و مصالحه در عرصه‌های  به گفتگو،  دیپلماسی کنش‌های معطوف 
بین‌المللی را در برمی‌گیرد. در دیپلماسی، مواردی مورد اعتنا است که در کنار ایدئولوژی ملی، 
یک ساختار می‌کوشد تا منافع خود را از راه پذیرش قواعد اولیه و بنیادین حاکم بر عرصه 
روابط بین‌الملل محقق سازد. در این حوزه، نحوه تصویرسازی از محیط بین‌الملل و رهیافت 
و کیفیت تأمین منافع ملی مورد توجه است. دیپلماسی نمایان‌گر میزان و چگونگی ارتباط با 
گفتمان حاکم در عرصه بین‌المللی نیز می‌تواند باشد. اگر در حوزه ایدئولوژیک هویت و معنا 
و در عرصه استراتژیک امنیت و بقا مورد نظر بود، در موضوع دیپلماسی فهم واقع‌گرا-هم‌گرا 
از ارزش در راستای ارتباط سازنده و مسالمت‌آمیز با محیط منطقه‌ای و نظام بین‌الملل مطرح 

می‌گردد)رضائی پناه، ۱۳۹۴: ۱۲۶(.

۴. مبانی ایدئولوژیک رویکرد سیاست خارجی امام خمینی)ره(
عرصه‌های  در  دینی  گفتمان  بازآفرینی  و  بازتاب  موجب  ایران  مردم  اسلامی  انقلاب 
گوناگون شد و تلقی حداقلی از دین را به چالش کشاند. پیروزی انقلاب اسلامی ایران به 
رهبری یک مرجع دینی، با شعارهای دینی و با محوریت مساجد و حسینیه‌ها، نه دفاتر احزاب 

سیاسی بزرگ، منادی حضور اجتماعی دین بود.
نظام  کار  را در دستور  بود که اسلام  امام خمینی رویدادی  به رهبری  انقلاب اسلامی 
بین‌الملل قرار داد؛ امری که از آن هنگام در غرب ترس هرگونه کنش سیاسی استوار بر اسلام 
را القا کرد؛ با این حال از دهه ۱۹۷۰ اسلام به سرچشمه مسلم اقتدار برای مسلمانان سراسر 

جهان و همین‌طور دولت‌های اسلامی تبدیل شده است)برگر، ۲۰۱۰: ۵-۱(.
اصل دوم قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران به روشنی بر این امر اشاره دارد: »جمهوری 
اسلامی، نظامی است بر پایه ایمان به:‏ ۱. خدای یکتا )لا اله الا الله( و اختصاص حاکمیت و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             7 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


98

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

تشریع به او و لزوم تسلیم در برابر امر او. ۲. وحی‏ الهی و نقش بنیادی آن در بیان قوانین)قانون 
اساسس جمهوری اسلامی ایران(. در قالب این گفتمان مبنای اصلی اداره حکومت ایدئولوژی 

اسلامی است.
تأثیر می‌گذارد؛  اسلامی  بر سیاست خارجی جمهوری  راه  از چند  اسلامی  ایدئولوژی 
نخست، این ایدئولوژی نقشی بسیار مهم در تعیین و تعریف هویت نقش ملی ایران بازی 
می‌کند. دوم، از راه تعیین هویت و نقش ملی جمهوری اسلامی، منافع و اهداف ملی را تعریف 
می‌کند و به آن شکل می‌دهد. سوم، چارچوب فکری خاصی را پدید می‌آورد که واقعیت‌ها، 
پیام‌ها و اشارات محیط خارجی و سایر کشورها در چارچوب آن معنا، تفسیر و تعبیر می‌شود. 
چهارم، تعیین مراحل اصلی تحول تاریخی و تکامل اجتماعی-سیاسی، تصویری خاص از 
وضعیت حال و آینده جهان ارائه می‌دهد و چشم‌انداز معینی برا کشور ترسیم می‌کند. پنجم، 
ایدئولوژی اسلامی، یک نظام اخلاقی و ارزشی خاص را برای داوری در مورد سیاست‌ها 
اقدامات و رفتارهای جمهوری اسلامی و سایر کشورها پدید می‌آورد)دهقانی فیروز آبادی، 

.)۹۲-۹۰ :۱۳۸۹
نشانه‌ی مرکزی گفتمان ایدئولوژیک امام خمینی)ره( را اسلام سیاسی می‌سازد و مابقی 
نشانگان حول این رویکرد به اندیشه سیاسی آیت الله خمینی معنا می‌دهد. در ادامه به بیان 

برخی از این نشانگان ایدئولوژیک می‌پردازیم:
۴-۱. اسلام سیاسی

در گفتمان امام خمینی دین اسلام، در رویکردی اجتماعی تعریف گردید. نسبت دین 
و سیاست از جمله موضوعاتی است که بعد از پیروزی انقلاب اسلامی و حاکمیت نظام 
جمهوری اسلامی ایران و طرح مفهوم »اسلام سیاسی«، اهمیتی ویژه یافت و محل مناقشات 
بسیار گردید. واژه‌ی »اسلام سیاسی« را غرب برای نامیدن انقلاب اسلامی ایران و محصول 
آن و نیز برای نامیدن جنبش‌های اسلامی مشابه و تابع آن ابداع کرد و به کارگرفت. به رغم 
تنوع بسیار در میان گروه‌های اسلام‌گرا و اسلام سیاسی، کماکان انقلاب اسلامی ایران را کانون 
اصلی و نقطه‌ی مرکزی دایره‌ی اسلام سیاسی در جهان می‌شناسند)خرمشاد، ۱۳۸۷: ۵۳-۵۰(.

در این میان چارچوب نظری حاکم در تأسیس نظام جمهوری اسلامی ایران و منظر رهبر 
انقلاب اسلامی امام خمینی)ره( بر نظریه‌ی پیوند دین با سیاست و حکومت تأکید دارند، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             8 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

99

فصلنامه علمی - پژوهشی

قدرت مادی و معنوی را با هم ممزوج می‌کند و نظام سیاسی موجود را بر این اساس طراحی 
کرده‌است. از بیانات امام خمینی)ره( معمار جمهوری اسلامی این‌ رویکرد فهمیده می‌شود: 

»اسلام مکتبی است که بر خلاف مکتب‌های غیر توحیدی در تمام شؤون فردی و اجتماعی 
و مادی و معنوی و فرهنگی و سیاسی و نظامی و اقتصادی دخالت و نظارت دارد و از هیچ 
نکته ولو بسیار ناچیز که در تربیت انسان و جامعه و پیشرفت مادی و معنوی نقش دارد، 
فروگذار ننموده است... قرآن کریم و سنت پیامبر آن قدر که در حکومت و سیاست احکام 

دارند در سایر چیزها ندارند.«)امام خمینی)ره(، 1389، ج21: 178-176(. 
امام)ره( اسلام را دارای ابعاد و اضلاع مختلفی و قوانین مشخصی برای اداره کشور می‌داند 
و معتقد است که »اسلام همان حکومت است با شؤونی که دارد و احکام اسلام، قوانین آن 
شأنی از شؤون حکومت اسلامی هستند.«)امام خمینی)ره(، ۱۴۲۱، ج۲: ۴۶۰(. ایشان قوانین 
اسلام را نه صرف قوانین شریعت و دینی می‌داند که با حکومت مرتبط نیست، بلکه ایشان 
قواعد شریعت را همان قوانین حکومتی برای اداره کشور می‌داند. بنابراین در رویکرد امام)ره( 
اسلام دینی سیاسی و اجتماعی است که این تفکر با قرائت‌های سکولار فاصله‌ای جدی دارد. 
ایشان در همان در روزهای آغازین حرکت انقلاب بر رابطه سیاست و اسلام تأکید می‌کند 
و از اسلامی سخن می‌گوید که کاملًا سیاسی است و چنین قسم یاد می‌کند که »والله اسلام 

تمامش سیاست است«)امام خمینی)ره(، ۱۳۸۹، ج۱: ۲۷۰(.
4-۲. وحدت اسلامی

امام خمینی )ره( در ضمن پذیرش مرزهای ملی موجود به عنوان یک ضرورت و ضمن 
اهتمام به تشکیل حکومت واحده‌ی جهانی صالحان به عنوان یک آرمان، سیاست بینابینی را 
مورد تأکید قرار می‌دهد و در این رابطه وحدت جهان اسلام و پیروی آن‌ها از ارزش‌های 
واحد به منظور گشودن جبهه ثالث در جهان را مورد عنایت خاص داشت. امام از وحدت 
در محور عنصر ایمان سخن می‌گوید و از عنوان امت واحده اسلامی بهره می‌برد که برخی 

نویسندگان از آن به انترناسیونالیسم اسلامی یاد می‌کنند.
ایشان در کتاب اخلاقی »چهل حدیث« وحدت تمامی انسان‌ها را به عنوان هدف انبیای 
الهی و ادیان آسمانی می‌داند و یکی از مقاصد بزرگ ادیان آسمانی که خود هدفی مستقل است 
و از سویی دیگر موجب پیشرفت و نیل به اهداف عالیه و تشکیل مدنیه فاضله می‌شود »توحید 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                             9 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


100

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

کلمه و توحید عقیده است... و این مقصد بزرگ که مصلح اجتماعی و فردی است، انجام نگیرد 
مگر در سایه وحدت نفوس و اتحاد همه و الفت و صفای باطنی و صداقت قلبی و ظاهری 
و افراد جامعه به طوری شوند که نوع بنی آدم تشکیل یک شخص دهند، و جمعیت به منزله 

یک شخص باشد، و افراد به منزله اعضا و اجزای آن باشند.«)امام خمینی)ره(، 1380: 310(.
امام خمینی)ره( دولتمردان و امت اسلامی را دعوت به وحدت اسلامی کرده، تأکید بر 
اصلاح و بهبود روابط میان مسلمان می‌نماید. ایشان از نخبگان جامعه اسلامی می‌خواهند که 
»كوشش‏ داشته‏ باشيد در بهتر كردن روابط با كشورهاى اسلامى و در بيدار كردن دولتمردان و 
دعوت به وحدت و اتحاد كنيد كه‏ خداوند با شماست.«)اماخمینی)ره(، ۱۳۸۹: ۵۶( و همچنین 
خطاب به ملت‌های مسلمان تأکید به استقلال و بهره‌مندی از ظرفیت‌های داخلی جهان اسلام 
دارد و به ملت‌هاى مسلمان چنین وصیت می‌کند: »انتظار نداشته باشيد كه از خارج كسى به 
شما در رسيدن به هدف كه آن اسلام و پياده كردن احكام اسلام است كمك كند؛ خود بايد به 

اين امر حياتى كه آزادى و استقلال را تحقق م‏ىبخشد قيام كنيد«)همان: ۵۶(.
4-۳. نفی نژادپرستی

را  »ملت‌ها  بزرگان جهان اسلام می‌خواهد  از  به وحدت اسلامی که  تأکید  امام ضمن 
دعوت به وحدت كنند«؛)همان: ۳۹(  از دیگر اصول اساسی و انسانی اسلام که نفی نژاد 
پرستی است سخنی می‌گوید و خطاب به عموم مسلمانان تأکید جدی دارد که »از نژادپرستى 
كه مخالف دستور اسلام است بپرهيزند؛ و با برادران ايمانى خود در هر كشورى و با هر نژادى 

كه هستند دست برادرى دهند كه اسلام بزرگ آنان را برادر خوانده)همان: ۳۹(.
4-۴. اصالت صلح

در رویکرد سیاست خارجی امام خمینی یکی از مبانی ایدئولوژیک صلح طلبی است که 
بر اساس مبانی دینی اسلامی برداشت شده است.

»ما صلح م‏ىخواهيم. ما با همه مردم دنيا صلح م‏ىخواهيم باشيم. ما م‏ىخواهيم مسالمت با 
همه دنيا داشته باشيم. ما م‏ىخواهيم در بين مردم دنيا زندگى بكنيم«)امام خمینی)ره(، ۱۳۸۹، 

ج۱۸: ۳۲۳(.
امام هر نوع صلحی را نمی‌پذیرد و از صلح شرافتمندانه سخن می‌گوید:

»ما صلح را قبول داريم، ما صلح را استقبال مك‏ىنيم، لكن كي صلح شرافتمندانه اسلامى؛ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            10 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

101

فصلنامه علمی - پژوهشی

صلحى كه بايد بفهمند كه متجاوز چه كرده است، صلحى كه بايد خسارات اين كشور جبران 
بشود، نه صلحى كه از آن طرف بگويد: صلح، از آن طرف بفرستد و توپها را ببندد به مردم 

ب‏ىگناه ب‏ىچاره.«)همان، ج۱۷: ۲۸(.
امام خمینی)ره( معتقد بودند که اسلام، اصل را بر صلح طلبی قرار داده است اما تحقق 
این مهم را بدون پیش بینی تمهیدات و سازوکارها و ضمانت‌های اجرایی لازم، مفید نمی‌داند 
لذا در صورتی صلح‌گرایی می‌تواند منجر به تحقق صلح و ثبات پایدار در جهان باشد که 
ملت‌ها به قرارداد‌ها فیما بین پایبند و بر ضرورت رعایت اصول و قواعد بشری التزام عملی 
داشته باشند. هم‌چنین امام خمینی)ره( بر این اعتقادند که صلح در صورت نفی خودخواهی 
و سرکشی‌های نفسانی و تحقق محیطی امن، پایدار می‌ماند لذا در صورتی که منشأ نزاع‌ها و 
اختلافات یعنی خودگرایی به خداگرایی جهت یابد بشریت روی صلح و آرامش و ثبات را 

در جهان خواهد دید)دهشیری،۱۳۸۰: ۳۴۸-۳۴۷(.
4-۵. رعایت اصول اخلاقی

اتخاذ سیاست  به  منجر  امام،  اندیشه  ابعاد  تمامی  بر  اسلامی  و  دینی  اندیشه  حاکمیت 
خارجی متأثر از اخلاق اسلامی توسط ایشان شده است. امام اسلام را منظومه فکری می‌داند 
که بر رعایت اصول اخلاقی تأکید دارد و به انسان و حقوق انسانی وی توجه می‌نماید. اسلام 
انسان را موجودی داراری کرامت ذاتی می‌داند و »هيچ سازمانى و حكومتى به اندازه اسلام 
ملاحظه حقوق بشر را نكرده است. آزادى و دموكراسى به تمام معنا در حكومت اسلامى 

است.«)امام خمینی)ره(، ۱۳۸۹، ج۵:‌ ۷۰(. 
انقلاب اسلامی ایران به عنوان انقلابی برخاسته از اسلام و معارف متعالی آن است و امام 
خمینی انقلاب اسلامی را ممزوج از اخلاق اسلامی می‌داند: »محتواى اين انقلاب اسلام و اخلاق 

اسلامى و اخلاق انسانى و تربيت انسانها بر موازين انسانيت بوده است«)همان، ج۱۴: ۵۴(.
4-۶. دعوت

امام خمینی در چارچوب رویکرد اسلام سیاسی خویش و با الگو برداری از پیامبر اسلام 
که همگان را به آرمان اسلامی خود دعوت می‌کرد، اصل دعوت را از جمله برنامه‌های اساسی 

خویش می‌داند.
»سياستى كه در صدر اسلام بود كي سياست جهانى بود. پيغمبر اسلام دستش را دراز كرده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            11 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


102

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

بود در اطراف عالم و عالم را داشت دعوت مك‏ىرد به اسلام؛ و دعوت مك‏ىرد به سياست 
اسلامى و حكومت تشيكل داد«)همان، ج۱۷: ۲۰۴(. 

لذا جمهوری اسلامی نیز داعیه دار دعوت جهانی به اسلام است.
»ما م‏ىخواهيم‏ ‏كي الگو‏ىي از اسلام در عالم- و لو كي الگوى ناقصى باشد- نشان بدهيم 
كه همه عقلاى عالم غير از آنهاىي كه جنايتكارانِ بالذات هستند، همه ملت‏هاى مظلوم بفهمند 

كه اسلام چى آورده و م‏ىخواهد چه بكند در دنيا«)همان، ج۱۸: ۱۵۸(.
ایجاد سازمان‌هایی همچون سازمان فرهنگ و ارتباطات اسلامی در کنار وزارت خارجه 
ایران در سطح ساختاری، و اصل »صدور انقلاب« در مقام مفهومی، از جمله نمودهای اصل 
دعوت در سیاست خارجی ایران است. امام خود نیز به اصل دعوت به صورت شخصی عامل 
بود و نامه ایشان به گوروباچوف رهبر شوروی سابق و دعوت او به مبانی اسلامی و اخطار 

به فروپاشی شوروی و اندیشه کمونیستی، از جمله اقدامات ایشان است.

مبانی ایدئولوژیک رویکرد سیاست خارجی امام خمینی)ره(

وحدت
اسلامی

اسلام
سیاسی

 اصالت
صلح

رعایت
اصول اخلاقی

نفی
نژادپرستی

دعوت

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            12 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

103

فصلنامه علمی - پژوهشی

۵. مؤلفه‌های استراتژیک در سیاست خارجی امام خمینی)ره(
یکی از مفاهیم اصلی در اندیشه سیاسی امام خمینی)ره( تأکید بر حفظ و امنیت نظام 
برخواسته از انقلاب اسلامی ایران است. وجه استراتژیک سیاست خارجی‌ اسلام‌گرای امام 
مبتنی بر کنش‌های استوار بر محاسبات امنیت پایه و سیاست‌های سخت افزاری بود. نقطه‌ی 
کانونی این حوزه را مفهوم امنیت امت اسلامی می‌سازد. از میانه‌های جنگ تحمیلی عراق 
علیه ایران و در نتیجه الزامات عینی این روند به سمت واقع‌گرایی سیر نمود و موضوع امنیت 
ملی ایران به عنوان »ام‌القرای« جهان اسلام و مستضعفین عالم بیش از پیش مورد توجه قرار 
گرفت. برخی از مؤلفه‌های اندیشه استراتژیک و امنیت پایه امام خمینی و مؤثر در سیاست 

خارجی بدین شرح می‌باشند:
۵-۱. حفظ نظام

امام خمینی)ره( حفظ نظام جمهوری اسلامی را در رویکردی ایدئولوژیک از واجب‌ترین 
دستورات اسلامی می‌دانستند:

»مسئله حفظ نظام‏ جمهورى اسلامى در اين عصر و با وضعى كه در دنيا مشاهده م‏ىشود و 
با اين نشانه‏گيري‌هاىي كه از چپ و راست و دور و نزدكي نسبت به اين مولود شريف)انقلاب 
اسلامی ایران( م‏ىشود، از اهمّ واجبات عقلى و شرعى است كه هيچ چيز به آن مزاحمت 

نمك‏ىند«)همان، ج۱۹: ۱۵۳(.
البته در عین حال امام حفظ نظام جمهوری اسلامی را نسبت به حفظ خود اسلام مأموریت 

دوم می‌داند:
»ما و شما دو مسئوليت داريم: كي مسئوليت كوچك، و كي مسئوليت بزرگ. مسئوليت 
كوچك حفظ كشور، حفظ نظام و پيشبرد نهضت و رعايت جهات نظمى و تربيتى افراد 
]است‏[ كه اين مهم است، لكن كوچكتر از آن دومى است. دوم، حفظ مكتب و چهره اسلام. 
ما اگر چنانچه در آن امرِ اول پيش ببريم، البته پيشبرد بزرگ است. و اگر شكست هم بخوريم، 
ما  براى  آخرى  مكتب، شكست  و حفظ  اسلام  با حفظ چهره  لكن  بزرگ.  هم  شكستش 

نيست«)همان، ج۱۰: ۱۰۶(.
و  ژئواستراتژي  میان  اسلام،  از  دفاع  و  نظام  از  دفاع  همراهی  با  واقع  در  خمینی  امام 
ژئوایدئولوژي تلفیق ایجاد کردند. اصل حفظ نظام در چارچوب مرزهای ملی ایران به عنوان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            13 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


104

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

سرزمین استراتژیک، به صورت طبیعی پیگیری می‌شود، لکن دفاع از نظام در قالب هویتی 
کلان‌تر، یعنی هویت اسلامی تعقیب می‌شود. در هویت اسلامی مرز استراتژیک بر اساس 
گزاره‌های ایدئولوژیک تعریف می‌گردد و جغرافیای اسلامی مد نظر است. دفاع از اسلام فراتر 
از مرزهای ملی و در مرزهای سرزمین اسلامی و جهان اسلام معنا می‌یابد. بنابراین شاهد دو 
مرز ملی و ایدئولوژیک هستیم. از آن‌جایی که امام‌ خمینی)ره( نظام سیاسی ایران را در نظام 
عقیدتی بزرگتری، یعنی نظام عقیدتی و فکر اسلام تعریف می‌کند، تفکیک معنا داری میان 
این دو مرز وجود ندارد، بلکه مرزهای ملی در حد اقتضائات رایج و معمول بشری و واقعیت 
حاکم بر نظام بین‌الملل مورد احترام است و اصالت ندارد، لکن مرز عقیدتی مرزی اصیل و 

مقدم بر اصالت‌های بشری و مدرن است.
نکته‌ای در این میان باید مورد توجه قرار گیرد آن است که اگر چه مرزهای اسلامی و 
ژئوایدئولوژی بر مرزهای ملی و ژئواستراتژی مقدم است، لکن عقلانیت انقلابی و مصلحت 
اندیشی بر خواسته از فقه شیعه، در مقام عمل و در رویکردی واقع‌بینانه، تقدم اجرایی و 
امکانی را بر حفظ نظام جمهوری اسلامی ایران در چارچوب‌های مرز ملی می‌پذیرد و از 

همین روست که امام)ره( حفظ نظام را از اوجب واجبات می‌داند.
۵-۲. ایجاد جبهه مسلمانان و مستضعفین عالم

امام خمینی)ره( دفاع از مسلمانان، مستضعفان و مظلومان جهان را بر همه از جمله بر 
جمهوری اسلامی، لازم می‌شمرد و در رویکردی هنجاری به امنیت از امینت دسته‌جمعی 

مسلمانان و مستضعفان سخن می‌گفت: 
»ما برا‏ى دفاع‏ از اسلام‏ و ممال‏ك اسلام‏ى و استقلال ممالك اسلامى در هر حال مهيا هستيم. 
برنامه ما برنامه اسلام است، وحدت كلمه مسلمين است، اتحاد ممالك اسلامى است، برادرى 
با جميع فرق مسلمين است در تمام نقاط عالم، هم پيمانى با تمام دوَل اسلامى است در سراسر 

جهان؛ مقابل صهيونيست، مقابل اسرائيل، مقابل دوَل استعمارطلب.«)همان، ج۱: ۳۳۶(.
در رویکرد سیاست خارجی امام اصل اسلام مداری همراه اصل مستضعف مداری بوده 
و در تنظیم مناسبات خارجی با هدف ایجاد جبهه‌ی متحدی در برابر فزون خواهی دشمنان 

برجستگی خاصی می‌یابد:
»ملت آزاده ايران هم‏ اكنون‏ از ملتها‏ى مستضعف جهان در مقابل آنان كه منطقشان توپ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            14 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

105

فصلنامه علمی - پژوهشی

و تانك و شعارشان سرنيزه است كاملً پشتيبانى م‏ىنمايد. ما از تمام نهضتهاى آزاديبخش در 
سراسر جهان كه در راه خدا و حق و حقيقت و آزادى مبارزه مك‏ىنند، پشتيبانى مك‏ىنيم.«)همان، 

ج۱۲: ۱۳۶(.
این رویکرد خود را در فعالیت‌های برون مرزی ایران و حمایت از نهضت‌های آزادی 
بخش مسلمان و غیر مسلمان در نقاطی چون لبنان، فلسطین، لیبی و ... نشان داد و واحدی 
را در سپاه پاسدارن ایران ایجاد کرد به نام واحد نهضت‌های آزادی بخش که امروز با عنوان 

سپاه قدس شناخته می‌شود.
۵-۳. نفی سلطه پذیری و استکبار ستیزی

یکی از اصول مهمه در رویکرد ایدئولوژیک امام خمینی)ره( به مفهوم منفعت ملی، تلاش 
در تأمین منافع ملی در رویکردی ظلم ستیزانه است. منافع ملی جمهوری اسلامی ایران در این 
منظومه فکری در شرایطی تأمین می‌شود که جامعه مسلمان ایران تحت سلطه کفار قرار نگیرد 
و ظلمی بدان نشود. ایشان ارزش حیات را به آزادی و استقلال می‌دانند و با توجه به آیه ۱۴۱ 
ُ للِْكافرِِينَ عَلَى المُْؤْمنِيِنَ سَبلًي«(، اذعان می‌دارند:  سوره نساء در قرآن کریم )»وَ لنَْ يجَْعَلَ اللَّ
»ما منطقمان‏، منطق اسلام، اين است كه سلطه نبايد از غير بر شما باشد. نبايد شما تحت 

سلطه غير برويد. ما هم م‏ىخواهيم نرويم زير سلطه.«)همان، ج۴: ۹۱(.
در راستای همین اصل امام از ابتدای شروع انقلاب اسلامی در سال ۱۳۴۲تا بعد از پیروزی 
انقلاب اسلامی و تا پایان عمر بر استکبار ستیزی تأکید و بارها آمریکا را به عنوان نماد اصلی 

استکبار یاد کرده بود.
۵-۴. استقلال و خودکفایی

تأکید بر استقلال و عدم وابستگی به دیگران در اندیشه امام خمینی)ره( جایگاهی مهمی 
داشت و ایشان معتقد بودند استقلال اقتصادی است که موجبات امنیت اقتصادی کشور را 
فراهم می‌آورد. در رویکرد امام خمینی)ره( و بر اساس مبانی اسلامی منافع حقیقی در استقلال 
انقلاب اسلامی تأکید می‌کند  ابتدای پیروزی  از  و عدم وابستگی به غیر ممکن است، لذا 
خودکفایی ضامن حقیقی تأمین منافع ملی و نمی‌توان به رفاه در وابستگی رضایت داشت زیرا 

اصالت ندارد و تضمینی بر تأمین منافع ملی در عرصه‌های اقتصادی نیست:
»ما در مرحله‏اى هستيم كه تازه‏ متولد شده‏ايم و من م‏ىگويم: اگر ما گرسنه باشيم و پياده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            15 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


106

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

راه برويم و منزوى باشيم و به طرف خودكفاىي حركت كنيم، اين بهتر از اين است كه وابسته 
و مرفه باشيم. و مهم اين است كه اعتقاد به آن نيت و ارزش‌هاى اسلامى و استقلال اقتصادى 

پيدا كنيم.«)همان، ج۱۶: ۵۲۴(. 
۵-۵. تقویت بنیه دفاعی و معنوی

از دید امام خمینی با توجه به شرایط خاص ایران در دنیا تقویت بنیه نظامی یک اولویت 
است:

»در هيچ‏ شرايط‏ى از تقويت نيروهاى مسلح و بالا بردن آموزشهاى عقيدتى و نظامى و 
توسعه تخصصهاى لازم و خصوصاً حركت به طرف خودكفاىي نظامى غفلت نكنند و اين 
كشور را براى دفاع از ارزشهاى اسلام ناب و محرومين و مستضعفين جهان در آمادگى كامل 
نگه دارند و مبادا توجه به برنامه‏هاى ديگر موجب غفلت از اين امر حياتى گردد كه مطمئناً 
غفلت از تقويت بنيه دفاعى كشور، طمع تهاجم و تجاوز بيگانگان و نهايتاً تحميل جنگها و 

توطئه‏ها را به دنبال م‏ىآورد.«)همان، ج۲۱: ۳۵۸(.
البته امام خمینی)ره( بر خصایص روحی و معنوی قدرت به ویژه ابعاد ایدئولوژیک آن 
تبلیغاتی را ضروری  به ویژه تسلیحاتی و  از قدرت مادی  بهره‌گیری  ایشان  تأکید می‌کرد. 
می‌دانستند ولی در عین حال به تقویت قدرت ایمان و قدرت معنویت توصیه می‌کرد و قدرت 
معنوی را مقدم بر قدرت مادی می‌دانست و بر مرکزیت قدرت خداوند متعال به عنوان منشاء 

تمامی قدرت‌ها تأکید داشتند: 

مؤلفه‌های استراتژیک در سیاست خارجی امام خمینی)ره(

 ایجاد جبهه
 مسلمانان و
مستضعفان

تقویت
بنیه دفاعی
و معنوی

استقلال و
خودکفایی

حفظ
نظام

نفی
سلطه‌پذیری

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            16 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

107

فصلنامه علمی - پژوهشی

»شما كه‏ با قدرت‏ اله‏ى داريد حركت مك‏ىنيد قدرتمنديد. عدد كم بودن اشكال ندارد، 
ايمان قوى بودن مهم است.«)همان، ج۱۸: ۴۳۹(. »همه ملت ما اميدشان را به خداى تبارك و 
تعالى كه منبع‏ قدرت‏ است و منبع نور است، اميد خودشان را به او ببندند و هيچ توطئه‏اى را 

از آن نترسند.«)همان، ج۱۳: ۱۴۹(.

۶. مؤلفه‌های دیپلماتیک در سیاست خارجی امام خمینی)ره(
الگوهای  بر  استوار  کنش‌های  به  ناظر  امام  خارجی  سیاست  گفتمان  دیپلماتیک  زاویه 
پذیرفته شده گفتگو و مذاکره می‌باشد. این پهنه، جایگاه نمودیابی مصلحت‌گرایی و نوگرایی 
در گفتمان ایشان بوده، که به گرد نشانه مرکزی »منافع ملی« مفصل بندی شده است)اسدی، 
۱۳۹۴: ۲۸(. به باور امام خمینی »در اسلام مصلحت نظام از مسائلی است که مقدم بر هر 
چیز...« و این مصلحت ایجاب می‌کند که در کنار تأمین ارزش‌ها و، قواعد نظام بین‌الملل 
که از دید اسلام نیز پذیرفته است، بستری را برای تعامل و گفتگو با جهان قرار داد. علاوه 
بر مصلحت گرایی بر محور منافع ملی کشور اسلامی ایران، نشانه‌ها و دال‌های دیپلماتیک 

برجسته دیگر در گفتمان سیاست خارجی امام مطرح است بدین شرح:
۶-۱. دیپلماسی عمومی و ملت گرایی

دیپلماسی عمومی تلاش‌ها و اقدامات حکومت یا دولت برای تأثیرگذاری بر اذهان و 
افکار نخبگان و عامه‌ی مردم کشورهای دیگر ارزیابی می‌شود و با این نیت صورت می‌گیرد 
که کشور هدف، سیاست‌ها و ایده‌ها و آرمان‌های کشور عامل را خودی تلقی کند و با آن 
این  بر  باشد)شیخ الاسلامی و فاطمی صدر، ۱۳۹۲: ۵۰و ۵۱(.  این همانی داشته  احساس 
اساس در بسیاری از پیام‌‌های سیاسی و در حوزه سیاست خارجی امام خمینی)ره( در رویکرد 
متفاوت نسبت به آن سال‌ها در عرصه روابط بین الملل، عموم ملت‌ها و مردم را خطاب قرار 

می‌داد:
»هان اى ملتها‏ى جهان‏ كه همه مستضعفيد! از جاى برخيزيد و حق خود را بستانيد و از 
عربده‏هاى قدرتمندان نهراسيد كه خداوند با شماست و زمين ارث شماست. و وعده خداوند 
متعال تخلف ناپذير است. از خداوند تعالى غلبه محرومين را خواستار و وحدت كلمه اهل 

حق را اميدوارم‏.«)امام خمینی، ۱۳۸۹، ج۱۲: ۱۳۸(. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            17 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


108

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

۶-۲. دیپلماسی نرم افزاری و صدور انقلاب
انقلاب«  ایده »صدور  ارائه  به  منجر  امام خمینی)ره(  از عناصر در گفتمان  مجموعه‌ای 
گردید که می‌توان به سه عنصر اصلی اشاره کرد: نخستین عنصر تکلیف گرایی ایدئولوژیک 
است. امام قبل از این که یک رهبر سیاسی و انقلابی باشد یک مرجع دینی و روحانی است 
که در چارچوب تفکر شیعی به سیاست و حکومت می‌پردازد. از این رو جمهوری اسلامی 
ایران از نظر ایشان یک دولت اسلامی است که بر پایه‌ی جهان شمولی ایدئولوژی اسلامی، 
مسئولیت‌ها و تکالیف فرا ملی دارد. بر این اساس جمهوری اسلامی ایران، به عنوان یک 
حکومت اسلامی موظف است در قالب اصل دعوت، پیام انقلاب اسلامی را به گوش تمامی 
مسلمانان، مستضعفان و علاقه‌مندان حق و حقیقت برساند و »ما انقلابمان‏ را به تمام جهان 

صادر مك‏ىنيم؛ چرا كه انقلاب ما اسلامى است.«)همان، ج۱۲: ۱۴۸(.
دومین عنصر گفتمان صدور در اندیشه امام خمینی تحول‌گرایی به معنای تلاش برای 

تغییر وضع و نظم موجود بین‌المللی است. 
سومین عنصر واقع گرایی هنجاری است و بر خلاف تفاسیر بسیار آرمانی و رادیکال از 

صدور انقلاب در اندیشه امام، رویکرد ایشان ماهیتی واقع بینانه و تدریجی دارد.
معنای صدور و کارکردهای انقلاب در اندیشه امام، آگاهی بخشی، رهایی بخشی و انقلاب 
مستمر است و تبیین و ترویج و معرفی آرمان‌ها، ارزش‌ها و آموزه‌های انقلاب اسلامی به 
صورت صدور فرهنگی چهارمین معنا و مفهوم از صدور انقلاب اسلامی است. صدور انقلاب 
نمودن  فراگیر  برای  فرهنگی  راهبردی  بلکه  ندارد  قهرآمیز  امام سرشتی  منظومه فکری  در 
گفتمان انقلاب اسلامی ایران است)دهقانی فیروزآبادی، ۱۳۸۹: ۴۵-۶۰(. امام خمینی)ره( در 
این موضوع چنین می‌گوید:»ما كه م‏ىگوييم م‏ىخواهيم انقلابمان را صادر كنيم، نم‏ىخواهيم 

با شمشير باشد بلكه م‏ىخواهيم با تبليغ باشد«)امام خمینی، ۱۳۸۹، ج۱۸: ۲۲(. 
۶-۳. عدم تعهد )نه شرقی و نه غربی( 

سیاست عدم تعهد را می‌توان در دو بعد خرد و کلان مورد تجزیه و تحلیل قرار داد. 
قبال  در  همسان  گزینی  دوری  و  منفی  موازنه  همان  میکرو  در سطح  تعهد  عدم  سیاست 
قدرت‌های مداخله‌گر به صورت انفرادی است اما در سطح ماکرو به معنای اجتماع و اتحاد 
برای تحکیم جایگاه و موقعیت  بلوک قدرت  به دو  متعهد  از کشورهای غیر  مجموعه‌ای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            18 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

109

فصلنامه علمی - پژوهشی

خویش در عرصه بین‌المللی است)دهشیری، ۱۳۷۸: ۱۵(.
امام خمینی)ره( اتخاذ سیاست عدم تعهد در سطح خرد را با تأکید بر جنبه‌ی نفی و طرد 
استعمارگران غرب و شرق پیگیری نموده و آن را با صبغه‌ی مذهبی و ایدئولوژیک تلفیق 
نموده و با سیاست »نه شرقی و نه غربی« مطرح کرد. این سیاست طرد استیلاجویی امپریالیسم 
و سوسیالیسم و نیز عدم پذیرش حمایت تمامی قدرت‌ها به جز خداوند بزرگ را مبنا قرار 
داد. دولت برخواسته از این رویکرد یک دولت اسلامی است که خود را در بلو‌کبندی‌های 
جهانی تعریف نمی‌کند، بلکه برای خویش هویتی مستقل قائل است و به تعبیر امام »دولت‏ 
اسلام‏ى ما آزاد و مستقل خواهد بود. و تعادل قوا در اين منطقه از جهان به هيچ وجه نبايد 
تغيير يابد. ما نه به سوى غرب و نه به طرف شرق گرايش خواهيم داشت و م‏ىخواهيم كي 

جمهورى بيطرف و غير متعهد باشيم.«)امام خمینی، ۱۳۸۹، ج۵: ۴۸۸(.
ایشان معیار رایج در بلوک بندی و تقسیم‌بندی‌های نظام بین‌المللی را معتبر نمی‌شمارد 
مسلمانيم‏ و شرق‏ و غرب  »ما  مظلوم سخن می‌گوید:  و  ظالم  و عدل،  معیاری ظلم  از  و 
برايمان مطرح نيست. ما از مظلوم دفاع مك‏ىنيم و بر ظالم م‏ىتازيم. اين كي وظيفه اسلامى 

است.«)همان، ج۱۲: ۱۳۸(.
در سطح میکرو امام خمینی با دعوت همه کشورهای اسلامی به اتخاذ سیاستی مستقل از 
شرق و غرب، معتقد بود سیاست عدم تعهد انفعالی نمی‌تواند کارساز باشد بلکه کشورهای 
اسلامی بایستی با اتحاد با یکدیگر به مقابله‌ی فعال علیه قدرت‌های سلطه گر بپردازند و 
سیاست عدم تعهد معترض علیه نظم موجود در عرصه‌ی بین المللی را به منصه‌ی ظهور 

برسانند.
امام)ره( از روزگار و نظم جهانی آرمانی خویش چنین یاد می‌کند که »خوشوقت‏ى كامل‏ ما 
آن روزى است كه سلطه همه استعمارگران شرق و غرب و بخصوص امركياى جهان‌خوار 
از سر مسلمانان قطع و عموم پيروان مكتب مقدس اسلام بتوانند با كمال برادرى و محبت 
استقلال خود را به دست آورده و عظمت از دست رفته خود را بازيابند.«)همان، ج۱۲: ۱۹۱(.

۶-۴. پذیرش محدود و مشروط اصول، نظام و سازمان‌های بین‌المللی
استعماری  بزرگ و  را ساختاری حامی قدرت‌های  بین‌المللی  امام در مجموع ساختار 
این  کنار  در  لکن  است،  داشته  را  بین‌الملل  نظام  ساختار  در  تحول  تقاضای  و  می‌دانست 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            19 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


110

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

رویکرد انتقادی برخی ساختار‌ها و سازمان‌ها را که بارویکرد ایدئولوژیک اسلامی در تضاد 
نبود می‌پذیرفت. همکاری با سازمان ملل در روند صلح با عراق در جریان جنگ تحمیلی 

نمونه‌ای از این رویکرد است.
۶-۵. پایبندی به معاهدات

حضرت امام احترام به قرار دادها و عدم نقض آن‌ها را لازم می‌دانستند و بین قرار دادهایی 
که بر اثر اضطرار با اراده و اختیار ملت مسلمان ایران، منعقد شده و معاهداتی که بر اثر اکراه 
و اجبار به دلیل سلطه و تحکم یک قدرت بر ملت مسلمان ایران، انعقاد یافته است تمایز قائل 
بودند و کلیه قراردادها و تعهداتی را که دولت اسلامی با استقلال کامل آن را قبول کرده است، 
برای خود الزام آور می‌دانستند. به عنوان نمونه پیرامون قطعنامه ۵۹۸ آتش بس با کشور عراق 

چنین می‌گوید:
»من باز تأيكد مك‏ىنم كه ما در سياست خود براى رسيدن به صلح در چهارچوب قطعنامه 
شوراى امنيت جدى هستيم، و هر گز پيشقدم در تضعيف آن نخواهيم بود«)همان، ج۲۱: 

.)۱۳۳
6-۶. اصالت مذاکره و احترام متقابل

رویکرد امام خمینی نسبت به نظام حاکم بر روابط بین‌الملل رویکردی انتقادی بود و این 
رویکرد تداعی کننده‌ی آن بود که ایران اهل مذاکره نیست که امام این رویکرد را رد کرده لکن 

مذاکره در چارچوب احترام متقابل را می‌پذیرد:
»ما هرگز داخل درها‏ى بسته‏ زندگى نمك‏ىنيم، ولى اين درها را نيز براى استعمارگران باز 
نم‏ىنماييم كه اكنون شاه چنين كرده است. روابط خارجى ما بر اساس حفظ آزادى، استقلال 
و حفظ مصالح و منافع اسلام و مسلمين است و بر اين اساس با هر كشورى كه مايل باشد با 

احترام متقابل عمل مك‏ىنيم.«)همان، ج۵: ۸۰(.
ایشان بر روابط مسالمت آمیز و محترمانه‌ی متقابل با دیگران تأکید داشتند و در تبیین این 
اصل در دیپلماسی جمهوری اسلامی ایران، »روابط ما با تمام‏ خارجي‌ها بر اساس اصل احترام 
متقابل«)همان، ج۴: ۲۴۸( می‌دانستند. این رابطه‌ها باید به گونه‌ای است که »نه به ظلمى تسليم 

م‏ىشويم و نه به كسى ظلم خواهيم كرد.«)همان، ج۴: ۲۴۸(.
امام به عنوان یک عالم، فقیه و مرجع دینی غایت تعلیمات اسلامی را »همزیستی مسالمت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            20 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

111

فصلنامه علمی - پژوهشی

آمیز در سطح جهان«)همان، ج۱۸: ۹۶( می‌داند و در این مهم را بارها از خداوند متعال خواسته 
است: »من از خدا م‏ىخواهم كه به‏ همه‏ دنيا سلامت‏ و به همه دنيا، به كسانى كه مظلوم هستند 
قدرت و سلامت عنايت كند كه همه همزيستى داشته باشند. همزيستى مسالمت‏آميز با هم 

داشته باشند.«)همان، ج۱۸: ۳۲۴(.
۶-۷. صلح گرایی 

امام خمینی)ره( با توجه به مبانی ایدئولوژیک اسلامی معتقد به اصالت صلح در روابط 
انسان‌ها بود و جمهوری اسلامی و ملت ایران را تابع اندیشه‌ی صلح‌گرای اسلامی می‌دانست:
»ملت‏ و دولت‏ جمهور‏ى اسلام‏ى ايران‏ تسليم‏ احكام مقدس قرآن و اسلامند؛ و به حكم 
قرآن مجيد خود را برادر ايمانى تمام ملتهاى اسلامى و كشورهاى مختلف از حيث فرهنگ 
و جغرافيا م‏ىدانند؛ و صلح‌جوىي و زندگانى مسالمت‏آميز را با تمام دولتها و ملتها طالب 

م‏ىباشند.«)همان، ج۱۶: ۴۷(.
در منظر و مشی فقهی امام)ره( انسان دوستی و صلح جهانی یک اصل است و نظام سیاسی 

بر خواسته از این رویکرد نیز آرمانی چنین دارد:
»جمهورى اسلامى كه بر مبانى فقه و احكام‏ اسلام‏ى استوار است چيزى نيست جز بشر 

دوستى و به نفع صلح و آرامش همه بشريت است.«)همان، ج۵: ۵۳۷(.
از نظر امام)ره( صلح‌گرایی زمانی می‌تواند منجر به تحقق صلح و ثبات پایدار در جهان 
باشد که ملت‌ها به قراردادهای بین‌المللی پایبند و بر ضرورت رعایت اصول و قواعد بشری 

التزام عملی داشته باشند. 
۶-۸. جهان اسلام گرایی

امام خمینی ضمن پذیرش مرزهای ملی موجود به عنوان ضرورت و ضمن اهتمام به 
تشکیل حکومت واحده‌ی جهانی صاحان به عنوان آرمان، وحدت جهان اسلام و پیروی از 
ارزش‌های واحد به منظور گشودن جبهه‌ی ثالث در جهان را مورد توجه داشت)دهشیری، 

.)۳۵۴ :۱۳۷۸
لذا با تأکید بر سیاست وحدت میان دولت-ملت‌های اسلام، آن را مرحله‌ای واسط برای 

تحقق امت واحده‌ی جهانی و ظهور منجی قلمداد می‌نماید:
»برنامه‌ی ما برنامه اسلام است، وحدت‏ كلمه‏ مسلمين‏ است، اتحاد ممالك اسلامى است، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            21 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


112

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

برادرى با جميع فرق مسلمين است در تمام نقاط عالم، هم پيمانى با تمام دوَل اسلامى است 
در سراسر جهان؛ مقابل صهيونيست، مقابل اسرائيل، مقابل دوَل استعمارطلب.‏«)امام خمینی، 

۱۳۸۹، ج۱: ۳۳۶(.
شد  موجب  اسلامی،  بلند  آرمان‌های  بر  مبتنی  انقلاب  یک  عنوان  به  اسلامی  انقلاب 
و  منتقل شود  به چارچوب دولت-امت  از چارچوب دولت-ملت  ایران  سیاست خارجی 
دولت جمهوری اسلامی ایران خود را منادی و پرچم‌دار سربلندی و عظمت اسلام و اسلامیان 

)امت اسلامی( قلمداد کند)حاجی یوسفی، ۱۳۸۷: ۳۳۳-۳۳۲(.
ایران  پیگیری وحدت اسلامی در سیاست خارجی  برای  انگیزه‌ها و علایق فراوانی را 
پس از انقلاب می‌توان برشمرد. نخست، تأمین امنیت ملی از طریق ایجاد نظمی استوار بر 
هم‌گرایی و اتحاد سیاسی. دوم، استفاده از راهبرد اتحاد و ائتلاف برای افزایش قدرت ملی از 
طریق موازنه سازی برون‌گرا در برابر تهدیدات امنیتی علیه جمهوری اسلامی ایران. از دیدگاه 
سیاسی، سومین انگیزه و هدف از اتحاد و وحدت جهان اسلام، ایجاد یک بلوک و قطب 
قدرت اسلامی در نظام بین الملل است که مستقل از قطب‌های دیگر منافع جهان اسلام را 
تأمین نماید. چهارم، اتحاد و وحدت جهان اسلام از نظر اقتصادی نیز می‌تواند منافع مشترک 

ایران و دیگر کشورهای اسلامی را تأمین کند)ر.ک دهقانی فیروزآبادی، ۱۳۸۸: ۱۶۹-۱۵۹(.
۶-۹. آنارشیسم بین المللی

الملل در حوزه‌های  بین  نظام  ناعادلانه  به چالش گرفتن اصالت و مشروعیت ساختار 
اقتصادی و سیاسی از جمله ساختار شورای امنیت سازمان ملل متحد از جمله تأثیرات انقلاب 

اسلامی به رهبری امام خمینی)ره( است)خانی، ۱۳۸۷: ۳۵۸(.
»ما در عصر‏ى زندگ‏ى مك‏ىنيم كه مقدرات ملتهاى در بند مظلوم، به دست مشتى جنايت 
پيشه كه خوى سبعُيت بر آنان غالب است م‏ىباشد. دنيا در عصر ما و عصرهاىي نظير آن مبتلا 
به حكومتهاىي بوده است كه جز قانون جنگل در آن حكومت نمك‏ىند. ما در عصرى هستيم 
كه جنايتكاران به جاى توبيخ و تأديب، تحسين و تأييد م‏ىشوند. ما در عصرى به سر م‏ىبريم 
كه سازمانهاى به اصطلاح حقوق بشر، نگهبان منافع ظالمانه ابرجنايتكاران و مدافع ستمكارى 

آنان و بستگان آنان هستند.«)امام خمینی، ۱۳۸۹، ج۱۷: ۵۰۰(.
۶-۱۰. حمایت از جنبش‌های آزادی بخش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            22 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

مفهوم »دیپلماسی حمایت« یا »رفتار حمایت‌گرایانه« جایگاهیی ویژه در سیاست خارجی 
جمهوری اسلامی ایران دارد و بهره گیری از این دیپلماسی نتایج مثبت فراوانی نظیر »تقویت 
دیپلماسی عمومی« در پیشبرد  سیاست خارجی داراست و از مهم‌ترین مصادیق آن می‌توان 
به »تعمیق اهداف استراتژیک« اشاره کرد که بیان‌گر گسترش میزان نفوذ پذیری است)درخشه 
و کمالی، ۱۳۹۵ :۵۱(. در این راستا یکی از جدی‌ترین مأموریت‌های سیاست خارجی ایران 
در نگاه امام حمایت از نهضت‌های آزادی بخش در سراسر دنیا است. حمایت از نهضت‌های 
در  عرفات  یاسر  ونزوئلا،  در  آفریقای جنوبی، هگو چاوز  در  ماندلا  نلسون  بخش  آزادی 
اقدمات می‌باشد. و در تحلیل معادلات قدرت در هندسه جدید  این  فلسطین،... از جمله 
خاورمیانه و در تخمین روندهای آتی دگرگونی در این منطقه باید از صرف بررسی هدف و 
کنش بازیگران دولتی فراتر رفت و به ارزیابی نفوذ و دامنه فعالیت‌های گروه‌های غیر دولتی 
و سازمان‌های مستقل یا نیمه مستقل از دولت پرداخت. در این میان گفتمان اسلام سیاسی 
برگرفته از انقلاب ایران محرکی برای بسیاری از این گروه‌ها بوده است)دهشیری و مقامی، 

.)۱۶۳ :۱۳۹۴
»ما از تمام نهضت‌ها‏ى آزادي‌بخش در سراسر جهان كه در راه خدا و حق و حقيقت و 

آزادى مبارزه مك‏ىنند، پشتيبانى مك‏ىنيم.«)همان، ج۱۲: ۱۳۸(.

مؤلفه‌های دیپلماتیک در سیاست خارجی امام خمینی)ره(

دیپلماسی
عمومی و
ملت‌گرایی دیپلماسی

نرم‌افزاری و
صدور انقلاب

عدم تعهد -
نه شرق
نه غربی

پذیرش
محدود نظام
بین‌الملل

پایبندی
به

معاهدات

اصالت
مذاکره و

احترام متقابل

جهان
اسلام‌گرایی

آنارشیسم
بین‌المللی

حمایت از
جنبش‌های
آزادی‌بخش

صلح گرایی

منفعت ملی
و

مصلحت‌گرایی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            23 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

نتیجه‌گیری
مقاله حاضر واکاوی اصول سیاست خارجی از دیدگاه امام با تاکید بر مفاهیم کلیدی منافع ملی 
و امنیت ملی است که رویکردی نوین از نسبت سنجی این مفاهیم در اندیشه امام محسوب 
می‌شود. بازیابی‌ نقش دین در عرصه اجتماع دغدغه‌ی اساسی امام خمینی)ره( از ابتدای آغاز 
انقلاب اسلامی بود و شاید مهم‌ترین کاری که ایشان در عرصه‌ی بین‌المللی و جهان اسلام 
انجام داد همین احیای دین اجتماعی بوده است. امام)ره( بر اساس همین رویکرد تمامی ابعاد 
زندگی انسان اعم از فردی و اجتماعی را از دریچه ایدئولوژی اسلامی می‌دید و سیاست 
داخلی و خارجی در منظر ایشان امری خارج از این چارچوب کلی نیست. انقلاب اسلامی 
ایران به رهبری وی رهیافتی نوین از انقلاب‌ها را معرفی نمود که هسته‌ی مرکزی آن اسلام 
سیاسی و اسلام اجتماعی است. سیاست خارجی در اندیشه امام)ره( نیز در همین چارچوب 
فقهی سیاست‌شناس، سیاست  به عنوان رهبری دینی و  امام خمینی)ره(  تعریف می‌گردد. 
خارجی جمهوری اسلامی ایران را در گفتمان غالب اسلامی، آن هم نه با قرائتی سکولار، بلکه 
کاملًا فعال در عرصه سیاست، تبیین و طرح‌ریزی نمود. بنابراین سیاست خارجی در منظومه 
فکری امام)ره( همچون دیگر موضوعات از دریچه ایدئولوژیک تعریف می‌شد و روح حاکم 

بر آن مبانی اسلامی است.
عقلانیت انقلابی واقع‌بین و آرمان‌خواهی اسلامی از سویی و تهدیدات داخلی و خارجی 
مذهبی  و  قومی  غائله‌های  ترورها،  تحمیلی،  ایران همچون جنگ  اسلامی  علیه جمهوری 
امام  بنابراین  نمود.  برجسته  را  ملی  امنیت  استراتژی‌های  و  امنیت  جایگاه  دیگر،  از سوی 
خمینی)ره( به عنوان رهبری آرمان‌طلب و واقع بین، حفظ اصل نظام را بر تمامی اقدامات 
دیگر در روابط خارجی اولویت بخشید و بر همین محور دیگر عرصه‌های استراتژیک و 
امنیتی سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران را برنامه ریزی نمود. یکی از اصلی‌ترین این 
اقدامات ایجاد جبهه جهانی مستضعفان در برابر مستکبران عالم است. امام)ه( تلاش داشت 
نظام امنیتی خویش را به امنیت جهان اسلام پیوند زند و بیرون از دو بلوک غرب و شرق، 

جبهه‌ی سومی را طرح‌ریزی نماید.
در  بلکه  نبود،  منفعل  و  تدافعی  صرفاً  خمینی)ره(  امام  خارجی  سیاست  رویکرد  البته 
رویکرد ایجابی و فعال، دیپلماسی انقلابی و انتقادی مورد نظر خویش را ترسیم نمود. اصل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            24 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

صدور انقلاب از جمله ایده‌هایی است که رویکرد فعال و تهاجمی امام)ره( در عرصه سیاست 
خارجی را در آن سال‌ها بیان‌گر است. اعتقاد به آنارشیسم بین‌المللی و پذیرش محدود و 
مشروط نظام‌ها و پروتوکول‌های جهانی نیز از دیگر جلوه‌های انتقادی در اندیشه‌ی سیاست 
خارجی رهبر فقید انقلاب اسلامی است. البته امام خمینی)ره( بر اساس همان عقلانیت واقع 
بین و اولویت حفظ نظام جمهوری اسلامی و بر مبنای مصلحت گرایی دینی و ملی، در کنار 
آرمان‌های انقلابی خویش در صدد تأمین منافع ملی در کنار دیگر عناصر دیپلماسی اسلامی 
برآمد. ایشان با پذیرش مشروط معاهدات بین‌المللی، ارائه‌ی رویکردی صلح‌گرایانه، ترویج 
اندیشه‌ی برادری اسلامی و تأکید بر هم‌زیستی مسالمت آمیز، چارچوبی عقلایی و دینی به 

منظور تأمین منافع‌ملی ارائه داد. 
امام خمینی)ره( بر اساس مبانی شناختی خویش و با توجه به جایگاه عقل در اسلام و 
به خصوص در مذهب تشیع، آرمان‌ها و واقعیات را به شکلی منطقی نسبت سنجی نمود و 
منافع ملی و امنیت ملی را در چارچوب ایدئولوژی اسلامی هم‌زمان و با اولویت قرار دادن 
حفظ نظام جمهوری اسلامی ایران و مصلحت آن پی‌گیری نمود. منافع ملی و امنیت ملی در 
سیاست خارجی امام محور اساسی دیگر اضلاع و عناصر سیاست خارجی است و نمی‌توان 
امام خمینی)ره( و جمهوری اسلامی را بازیگرانی صرفاً آرمان‌گرا و غیر واقع بین خواند، بلکه 
آرمان امام و فهم اسلامی وی، آرمان و واقعیت را تؤمان تعریف کرده است. بر خلاف تصور 
برخی از اندیشمندان عرصه سیاست خارجی، ایران در عرصه بین‌الملل بازیگری منطقی است 
و نمی‌توان بر اساس شعارها و آرمان‌طلبی غیر عقلانی سیاست خارجی ایران را توصیف و 

تبیین نمود. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            25 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

شش
ال 

س

منابع
قرآن کریم

اسدی، ناصر، قنواتی، نگار، رضائی‌پناه، امیر )۱۳۹۴(. »چارچوبی تحلیلی برای بررسی گفتمان سیاست خارجی 
امام خمینی)ره()ایدئولوژی، استراتژی و دیپلماسی(«، فصلنامه پژوهش‌های راهبردی سیاست، بهار، شماره 

۱۲، صص ۳۶-۹.
امام خمینی)ره( )۱۳۷۹(. چهل حدیث، تهران: مرکز حفظ و نشر آثار امام خمینی)ره(.

امام خمینی)ره( )۱۳۸۹(. صحیفه‌ی امام، تهران: مرکز حفظ و نشر آثار امام خمینی)ره(، ج۱۲-۱۰-۵-۴-۱-
.۲۱-۱۹-۱۸-۱۷-۱۶-۱۴-۱۳

امام خمینی)ره( )۱۳۸۹(. وصیت‌ نامه الهی و سیاسی، تهران: مرکز حفظ و نشر آثار امام خمینی)ره(.
امام خمینی)ره( )۱۴۲۱(. کتاب البیع، تهران: مرکز حفظ و نشر آثار امام خمینی)ره(، ج۲.

حاج یوسفی، امیر محمد )۱۳۸۷(. »انقلاب اسلامی و تغییر و تداوم سیاست خارجی ایران«، کتاب گفتارهایی 
درباره انقلاب اسلامی، تهران: انتشارات دانشگاه امام صادق)ع(، صص۳۳۶-۳۰۹. 

خانی، محمد حسن )۱۳۸۷(. »انقلاب اسلامی ایران و نظام بین‌الملل«، کتاب گفتارهایی درباره انقلاب اسلامی، 
تهران: انتشارات دانشگاه امام صادق)ع(، صص۳۶۱-۳۳۷. 

خرمشاد، محمد باقر )۱۳۸۷(. »انقلاب اسلامی ایران و اسلام سیاسی«، کتاب گفتارهایی درباره انقلاب اسلامی، 
تهران: انتشارات دانشگاه امام صادق)ع(، صص۵۸-۱۳. 

خواجه سروی، غلامرضا )۱۳۹۰(. سیاست و حکومت در جمهوری اسلامی ایران، تهران: انتشارات دانشگاه 
امام صادق)ع(.

درخشه، جلال و کمالی، علی )۱۳۹۵(. »بازنمایی کنش حمایتگرایانه در آیینه دیپلماسی جمهوری اسلامی 
ایران«، فصلنامه‌ پژوهش‌های جهان اسلام، سال ششم، شماره ۱، صص۵۴-۲۹.

دهشیری، محمد رضا )۱۳۷۸(. »امام خمینی و راهبردهای سیاست خارجی«، فصلنامه مطالعات معرفتی در 
دانشگاه اسلامی، زمستان، شماره ۱۱، صص۲۲-۱۰.

دهشیری، محمدرضا )۱۳۷۸(.‌‌ »آرمان‌گرایی و واقع‌گرایی در سیاست خارجی از دیدگاه امام خمینی)ره(«، 
فصلنامه سیاست خارجی، تابستان، شماره ۵۰، صص۳۵۶-۳۲۹.

هندسه جدید خاورمیانه«،  و شکل‌گیری  اسلامی  »بیداری   .)۱۳۹۴( اسماعیل  مقامی  محمدرضا،  دهشیری، 
فصلنامه‌ پژوهش‌های جهان اسلام، سال پنجم، شماره ۴، صص۱۸۰-۱۵۷.

دهقانی فیروزآبادی، سید جلال )۱۳۸۹(. سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران، تهران: سمت.
دهقانی فیروزآبادی، سید جلال، رادفر، فیروزه )۱۳۸۹(. الگوهای صدور انقلاب در سیاست خارجی جمهوری 

اسلامی ایران، تهران: انتشارات دانشگاه امام صادق)ع(.
رضائی پناه، امیر، نگین نعمت الهی )۱۳۹۴(.‌ »مبانی شیفت پارادایمی در سیاست خارجی ایران از عصر پهلوی 

به دوران جمهوری اسلامی«، پژوهشنامه انقلاب اسلامی، سال چهارم، شماره ۱۵، صص ۱۴۶-۱۱۹.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

                            26 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html


... 
ت

اس
سی

در 
ی 

 مل
ت

منی
و ا

ی 
 مل

فع
منا

بر 
ی 

وژ
ئول

اید
یر 

تأث

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

رمضانی، روح‌الله )۱۳۸۶(. چارچوبی تحلیلی برای بررسی سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران، تهران: 
نشر نی.

سیف زاده، سید حسین)۱۳۸۲(، مبانی و مدل‌های تصمیم‌گیری در سیاست خارجی، تهران: مرکز چاپ و 
انتشارات وزارت امورخارجه.

شیخ‌الاسلامی، محمدحسن و فاطمی صدر، امیر )۱۳۹۲(. »دیپلماسی عمومی جمهوری اسلامی ایران در لبنان«، 
فصلنامه‌ پژوهش‌های جهان اسلام، سال سوم، شماره ۴، صص۷۴-۴۹.

غرایاق زندی، داود )۱۳۹۴(. »اسلام و روابط بین‌الملل: رویکرد هستی شناختی«، فصلنامه‌ پژوهش‌های جهان 
اسلام، سال پنجم، شماره ۴، صص۱۳۶-۱۱۳.

مطهری، مرتضی )۱۳۷۷(. انسان و ایمان، تهران: انتشارات صدرا.
مطهری، مرتضی )۱۳۷۷(. آشنایی با قرآن، تهران: انتشارت صدرا.

نظری، علی‌اشرف و قنبری، لقمان )۱۳۹۳(. »شکاف‌های فرهنگی و منازعات ایدئولوژیک در کشورهای عرب 
خاورمیانه با تأکید بر تحولات سیاسی ۲۰۱۰-۲۰۱۴«، فصلنامه‌ پژوهش‌های جهان اسلام، سال چهارم، 

شماره ۴، صص۱۸۴-۱۶۳.
Berger, M. (2010), Realign and Islamic in Contemporary International Relations, 

Clingendeal Diplomacy Papers, Netherlands Institute of International Relations, , No. 
27, pp. 1-38.

Halliday, F. (2005), the Middle East in International Relations; Power, Politics and Ideology, 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Hunter, S.T. (2010), Iran's Foreign Policy in the post-Soviet era, Santa Barbara: Praeger.

Mannheim, K. (1971), the Ideology and Sociological Interpretation of Intellectual 
Phenomena, New York: Oxford University.

Murray, W. (1999), the Making of Strategy: Rulers, States and War, Cambridge: Cambridge 
University Press.

Payne, R.J. (1995), The Clash with Distance Cultures, New York: State University Press.

Rakel, E.P. (2007), "Iranian Foreign Policy since the Iranian Islamic Revolution: 1979-
2006", PGT6: pp.158-189.

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

به این مقاله این‌گونه استناد کنید:
خانی، محمد حسن، محمدی سیرت، حسین )۱۳۹5(، »تأثیر ایدئولوژی بر منافع ملی و امنیت ملی در سیاست 
خارجی جمهوری اسلامی ایران؛ با تاکید بر اندیشه امام خمینی)ره(« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، 

س6، ش4، زمستان 95، صص 91-117 .

DOI: 10.21859/priw-060404

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
20

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            27 / 27

http://priw.ir/article-1-430-en.html
http://www.tcpdf.org

