
... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

153

فصلنامه علمی - پژوهشی

بازشناسی مهمترین اصول فکری-ایدئولوژیکی و بسترهای سیاسی-
اجتماعی پیدایش جریان روشنفکری دینی در تاریخ معاصر ایران 

سید مرتضی هزاوه‌ای1
دانشیار گروه علوم سیاسی دانشگاه بوعلی سینا همدان )نویسنده مسئول(

فریده باوریان2
دکتری تاریخ انقلاب اسلامی دانشگاه بوعلی سینا همدان

تاريخ دريافت: 1396/12/06                      تاريخ پذيرش: 1397/04/01

چيكده
جریان روشنفکری دینی از نظر فکری ادامه‌ی سیر تحول جریان روشنفکری در ایران می‌باشد که نگرشی 
متفاوت از نسل‌های پیشین خود نسبت به دین ایجاد‌کرد. این واژه‌ی به‌عنوان یکی از اصطلاحات رایج، 
همواره مطالعات فکری، تاریخی و سیاسی-اجتماعی معاصر ایران را به چالش کشیده‌است و امکان 
نادیده‌گرفتن آن به‌لحاظ جامعه‌شناختی-تاریخی در سیر تحولات جریان روشنفکری وجود ندارد. این 
مقوله که از پدیده‌های نسبتا نوظهور و منحصر به فرد اجتماعی‌است، باتوجه به اصول فکری و بسترهای 
پیدایش، توجه بسیاری از متفکران سیاسی معاصر را به‌خود جلب کرده‌است. با توجه به این امر، پژوهش 
حاضر با شیوه‌ای توصیفی-تحلیلی و بهره‌گیری از روش کتابخانه‌ای با طرح این سؤال که »مهمترین 
اصول فکری-ایدئولوژیکی و بسترهای سیاسی-اجتماعی پیدایش جریان روشنفکری دینی در تاریخ 
معاصر ایران کدامند؟« در پی بررسی این اصول و بسترها می‌باشد. براساس فرضیه‌ی مقدماتی پیوند دین 
و علم، تطبیق ایدئولوژی‌های جدید با دین، توجه به دین در اصلاح امور اجتماعی، تأکید بر پوزیتویسم 
مهمترین اصول فکری، و تقابل جدی با اندیشه‌ها و جهان‌بینی‌های غیردینی یا ضد‌دینی، تأثیر نهاد‌های 
دوگانه‌ی سنتی و مدرن و تمایل سنت‌گرایان دینی به تغییرات جدید در دین از مهمترین بسترهای 

سیاسی-اجتماعی پیدایش این جریان بوده‌است. 

واژه‌های كليدي:  روشنفکری دینی، پوزیتویسم، بهائیت، ایدئولوژی، مدرنیته.

1. sm.hazavei@yahoo.com
2. fbavaryan@gmail.com

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال هشتم، شماره سوم، پاییز 1397، صص 176  - 153
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
80

30
7

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


154

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

1. مقدمه
جریان  بحث  سیاسی-فرهنگی،  جریان‌شناسی  بحث  در  مطرح  مباحث  مهم‌ترین  از  یکی 
ادبیات  به‌عرصه‌ی  »منورالفکر«  عنوان  با  مشروطه  دوران  از  که  است. جریانی  روشنفکری 
سیاسی ایران گام‌نهاد و به یک گفتمان رایج تبدیل‌شد. اصطلاح روشنفکر در ادبیات سیاسی 
معاصر ترجمه‌ی واژه‌ی‌ غربی »اینتلکچوال«1 است، که همین امر ارائه‌ی تعریفی مشخص از 
این واژه را، به‌دلیل ابهام در تعاریف غربی آن، بومی‌نبودن و ناهماهنگی با فرهنگ ایرانی-
اسلامی کاری دشوار کرده‌است. در بازشناسی تحولات جریان روشنفکری می‌توان ادعا‌نمود 
که این جریان از ابتدا در ایران منسجم متولد نشده‌است. بلکه در دوره‌‌های مختلف براساس 
ماهیت، دیدگاه‌ها و چگونگی نگرش به تمدن غرب یا فرهنگ دینی و بومی در نحله‌ها و 
طیف‌های مختلفی همچون جریان لائیک و غرب‌گرا، جریان چپ کمونیست، جریان ملی‌گرا 
و جریان روشنفکری دینی، نمود پیدا‌کرده‌است. طیف‌هایی که در هر دوره یک گرایش آن، 
این  در  داده‌است.  قرار  را تحت‌الشعاع  بوده و سایر گرایش‌ها  برخوردار  بیشتری  از طنین 
میان جریان روشنفکری دینی محصول برجسته‌ی برخی تعارض‌های ذهنی-ساختاری جامعه 
درحال گذار ایران در آغاز دهه20 بود که در ارتباط با فضای سیاسی-اجتماعی آن دوره معنا 
پیدا کرد و ضمن پیوند با رخدادهای سیاسی هویت‌یافت. فرآیند اصلاح‌گرایانه‌ای، که به‌لحاظ 
تاریخی ریشه در فرآیند جنبش احیای فکر دینی در سرزمین‌های اسلامی از اواخر سده‌ی13 
هـ..ق داشت)زکریایی، 1378: 100( و نخستین جرقه‌های آن‌ها به‌عنوان آتشی فراگیرنده در 
جهان اسلام به تجاوز ناپلئون بناپارت به مصر به‌صورت یک سلسله موج بازمی‌گردد)صاحبی، 
1380: 216(. اما این فرآیند در ایران به‌نسبت جوامع مسلمان درحال تحول، به‌دلیل موانع 
طبیعی و تاریخی-اجتماعی با تأخیر صورت-گرفت. با این‌حال برجسته‌ترین شخصیت در 
تاریخ احیاء اندیشه‌ی دینی؛ »سیدجمال‌الدین اسدآبادی« به‌عنوان اولین جوانه‌ی این جنبش، و 
پدر معنوی روشنفکری دینی در ایران ظهور نمود. کسی‌که نهضت اصلاح فکر دینی در ایران 
با تأثیر مستقیم از آراء او به ثمر نشست. پس از آن در متن بحران مشروعیت حکومت پهلوی 
اول، نوگرایی دینی در مسیر احیاء اندیشه‌ی دینی احساس تناقض‌آمیزی را از خود آشکار 
کرد که نمایان‌گر فرودستی نسبت به غرب و دستیابی به دستاوردهای غرب-بود)زکریایی، 

1. intellectual

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

155

فصلنامه علمی - پژوهشی

1378: 51 و100 و فراستخواه، 1388: 427 و151(. در این زمان تأثیر مدرنیته نه تنها آن‌ها 
را به تفوق برتری غرب، بلکه به نقایص درونی خود واداشت و به‌نحوی عمیق ذهن‌شان را 
به انگاره‌ها و نهادهای مدرن برای به‌کارگیری در سنت جوامع خود مشغول‌کرد. تلاش‌هایی 
که در نهایت حاصل آن ارائه‌ی دیدگاهی متمایز از شیوه‌ی سنتی تفکر اسلامی و مطرح‌شدن 
به‌عنوان آلترناتیوی نیرومند در جامعه بود)پدرام، 1382: 19(.                                                          

بنابراین روشنفکری دینی در ادبیات‌سیاسی معاصر ایران، پدیده‌ای نسبتا نوظهور و یکی 
همچون  که  می‌باشد،  غرب  با  ایرانی  دیندار  روشنفکران  مواجهه‌‌ی  نظری  رهاوردهای  از 
جهانی  روشنفکری  جریان  از  تابعی  به‌نحوی  ایران  در  روشنفکری  جریان  پیدایش  سیر 
می‌باشد)پدرام، 1382: 24(. جریانی که با نگاهی جدید به مسائل دینی توانست، ساختارهای 
سیاسی-اجتماعی ایران معاصر را در معرض تحول جدی قرار دهد. در این راستا بررسی 
به‌تنهایی  این جریان  فکری-ایدئولوژیکی  اصول  و  بسترهای سیاسی-اجتماعی  از  هرکدام 
نمی‌تواند چگونگی برآمدن آن را توضیح‌دهد. بلکه به ناچار باید این دو بستر و اصول را باهم 
بازخوانی‌کرد تا در نهایت با بررسی سوال‌هایی همچون؛ اصول فکری-ایدئولوژیکی پیدایش 
پیدایش جریان  جریان روشنفکری دینی چیست؟ و مهمترین بسترهای سیاسی-اجتماعی 

روشنفکری دینی کدامند؟ دلایل ظهور آن را مورد بررسی قرارداد.   
                    

2-چارچوب نظری
»جامعه‌شناسی تاریخی« به‌عنوان یک شاخه‌ی ترکیبی و حوزه میان رشته‌ای، نقطه تلاقی دو علم 
تاریخ و جامعه‌شناسی محسوب می‌شود. این شاخه که شاهراهی برای کشف قانون‌مندی‌های 
اجتماعی، آزمایشگاه و بستری برای فرضیات طرح‌شده و مطالعات اکتشافی اولیه برای تدوین 
فرضیه نوین می‌باشد. روشی‌است که مختص قرون اخیر نیست بلکه، از زمان یونان باستان 
تا زمان شکل‌گیری رسمی جامعه‌شناسی تاریخی، در لابه‌لای آثار اندیشمندان جامعه‌شناسی 
بوده و  اجتماعی  پدیده‌های  پویایی، همیشه همراه جوامع و  تغییر و  یافت‌می‌شود؛ چراکه 
هست، و شناخت آن‌ها منحصر به بررسی آن‌ها در زمان حال نمی‌شده‌است، بلکه دانشمندان 
برای درک کامل وقایع اجتماعی، نیازمند شناخت تاریخی بودند)کافی، 1384: 50-49(. در 
این خصوص »اسکوکپول« برای این مطالعات توجه به؛ فرآیندهای فرازمان و رشته‌های گذرا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


156

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

و موقت، ارتباط متقابل میان کنش‌های هدفمند در زندگی‌های فردی و اجتماعی، توجه به 
جنبه‌های متنوعی از انواع الگوهای تغییر اجتماعی و طرح سوالاتی در خصوص فرآیندهای 
اجتماعی که به‌صورت پدیده‌های عینی در زمان و مکان فهم می‌شوند را برشمرده است)گرین 
و تروپ، 1384: 85(. ویژگی‌هایی که برای دستیابی به آن‌ها، باید براساس مکتب و رهیافتی 
خاص در جامعه‌شناسی-تاریخی حرکت‌کرد که »رهیافت تفهمی« ماکس وبر)1846-1920( 
جامعه‌شناس آلمانی در این خصوص گزینه مناسبی می‌باشد. رهیافتی که به بینش مورخان 
نزدیک‌تر می‌باشد و به کاوش‌های وسیعی در ماهیت ذهنی رفتار اجتماعی-فرهنگی انسان 
می‌پردازد. ماکس وبر از مروجین بزرگ مکتب تفهمی1 است که این مکتب به اعتلا رسانید. 
وی به‌عنوان اولین معمار موفق بنای پل ارتباطی بین جامعه‌شناسی تبیینی و تاریخ تفهمی، 
خصایص اساسی مطالعاتش را از نظر روش‌شناختی و جامعه‌شناسی تاریخی در سطح خرد2  
قرار داده‌است)باتامور،1356: 48-47(. وی جامعه‌شناسی و تاریخ را دو فعالیت علمی مجزا 
و در عین‌حال به‌هم مرتبط می‌انگاشت و در هر دو قلمرو مدل‌های تکاملی پیشین، که تغییر 
تاریخی را یک فرآیند خطی هدایت‌شده، توسط یک محرک علّی عمده تلقی می‌کردند، را 
به کنار نهاد. از این‌رو دیدگاه وی در خصوص علّیت چند‌وجهی می‌باشد)گرین و تروپ، 

 .)85 :1384
اما مکتب تفهمی که در علوم اجتماعی ریشه در مجادلات پیرامون جایگاه علوم انسانی و 
استفاده از روش در پژوهش‌های آن در قرن 19 و 20 دارد، مکتبی است که هدف آن جستجو 
در معنای رفتار اجتماعی است و تفهم وسیله‌‌ای برای پرده‌برداشتن از معنای یک واقعیت است 
که به اعتقاد وبر باید از راه اسناد علّی یا مشاهده آماری تأیید گردد)فروند، 1368: 109( وبر 
تفهم را یکی از مهم‌ترین ابزارهای روشی، جهت شناخت بهتر پدیده‌های اجتماعی می‌داند و 
خواستار درون فهمی یک پدیده اجتماعی از طریق سه ابزار مهم تفهم؛ روش همدلی، نمونه 
آرمانی و تعلیل می‌شود)وبر، 1374: 34(. بنا به گفته‌ی وی این مکتب می‌کوشد افزون بر 
شناخت عوامل بیرونی اثرگذار در شکل‌گیری یک رویداد تاریخی، عوامل درونی آن را از 
طریق تفهم بشناسد و مبتنی بر تعریف رفتار اجتماعی از طریق همدلی، تفاهم و ادراک کامل 

1. Verstehend
2. مطالعه‌ی تحولات و تغییرات اجتماعی اجزا و عناصر تشکیل‌دهنده‌ی یک جامعه خاص در طول تاریخ است)کافی، 

.)52 :1384

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

157

فصلنامه علمی - پژوهشی

ماهیت آن‌هاست)فروند، 1368: 46 و 85( از دیدگاه این روش، هر رفتاری معنا و مقصودی 
دارد، بر این پایه تفهم، عبارت‌است از؛ فهم معنای یک کردار یا یک رابطه اجتماعی و یا روشی 
که با آن پیچیدگی‌های درونی پدیده‌های اجتماعی را درک و فهم می‌نمائیم)اشرف، 1346: 
605( وبر معتقد است روش طبیعت‌گرا برای فهمیدن رفتار انسانی کافی نیست، زیرا در این 
روش فقط روابط صرفا بیرونی شناخته می‌گردد. در حالی‌که در روش تفهمی نه فقط ظاهر 
رفتار انسان را مشاهده می‌کنیم، بلکه در پی فهم آن نیز هستیم )فروند، 1368: 109(. وی تفهم 
را به دو نوع حضوری)بی‌واسطه و با مشاهده یک عمل( و تبیینی)با واسطه و از طریق مفاهیم 

برای کشف انگیزه نهفته در عمل( تقسیم‌نمود)وبر، 1374: 26-74(. 
در همین راستا زمانی‌که ماکس وبر درصدد درک ماهیت جامعه سرمایه‌داری جدید برآمد، 
اثر معروف خود، »اخلاق پروتستانی و روح سرمایه‌داری« را در این باب با استفاده از چارچوپ 
فوق تدوین نمود. و در این کتاب اهمیت مرکزی تاریخ در علوم اجتماعی را پذیرفت. از دیگر 
نمونه‌های تفسیر تاریخی او می‌توان به مطالعاتی اشاره‌کرد که در توسعه دیوانسالاری جدید و 

نفوذ اقتصادی مذاهب جهان به عمل آورده‌است)باتامور، 1356: 47-48(.
 اما از آن‌جا که به کمک این چارچوب نظری رخدادها و جریانات سیاسی و فکری 
نه به‌شکل ایستا، بلکه به‌صورت پویا و دینامیک و بر بسترهای اجتماعی تحلیل می‌شوند، 
برای شرح و تفسیر و فهم بسترهای سیاسی-اجتماعی و اصول فکری-ایدئولوژی جریان 
روشنفکری دینی و همچنین انگیزه‌های رهبران و مؤسسان این جریان در مقطع تاریخی بعد 
از سقوط رضاشاه به کاربست این نظریه پرداخته-ایم، زیرا این چارچوب اثر چشمگیری در 
شناخت مباحث جامعه‌شناسی-تاریخی دارد که جریان روشنفکری دینی با اصول و بسترهای 
خاص خود از جمله‌ی مباحث جامعه‌شناختی-تاریخی می‌باشد، که روند تشکیل، علل و 

انگیزه‌ها، و بسترهای آن نیاز به فهم و تفسیر دارد.

3-پیشینه موضوع
در حوزه‌ی پژوهش حاضر، با وجود تحقیقات فراوان، پژوهشی مستقل، جامع و روشنی با 
عنوان مذکور ارائه نگردیده‌است، بلکه هرکدام از این تحقیقات تنها به بررسی بخش‌هایی جزیی 
از این موضوع اکتفا کرده‌اند، در حالی‌که این پژوهش سعی‌دارد به‌صورت واقع‌بينانه، جامع 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


158

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

و علمی به بررسی زوایای فکری و زمینه‌های سیاسی-اجتماعی پیدایش جریان روشنفکری 
دینی بپردازد و نقطه اصلي نوآوری و وجه تمايز آن با پژوهش‌هاي ديگر در همین امر است. 

در رابطه با سوابق و ادبیات تحقیق، می‌توان به آثار ذیل اشاره‌نمود: 
1- پارسانیا)1378( »روشنفکری دینی در تاریخ معاصر ایران«: نویسنده با ذکر شمه‌ای 
از مسائل دوره‌ی رضاشاه، بدون ذکر دلایل شکل‌گیری این جریان کارهایی که در زمینه‌ی 
روشنفکری دینی بعد از دهه-ی20 انجام شده را، نه به‌صورت یک جریان روشنفکرانه، بلکه 
به‌شکل شخصی و فردی می‌داند و معتقد است تنها از نیمه دوم دهه 40 به بعد است که 

رویکرد روشنفکرانه به دین صورت گرفته‌است.
2- امیری)1389(»روشنفکری دینی در ایران: روشنفکری شبه مدرن«: در این مقاله معیار 
تحلیل نسبت به جریان روشنفکری دینی بر مبنای فعالیت آن در دو دوره‌ی قبل و بعد از 
انقلاب اسلامی بوده‌است. آغاز شکل‌گیری این جریان پس از سقوط رضاشاه، به‌عنوان یکی 

از انواع جریان‌های التقاط درنظر گرفته شده‌است.
3- امیری)1382( »بسترهای تاریخی و ایدئولوژیکی برآمدن روشنفکری دینی«: نویسنده 
در بخشی از این مقاله ظهور جریان روشنفکری دینی در ایران را از نظر تاریخی به عصر 
مشروطه نسبت‌می‌دهد درخصوص بستر ایدئولوژیک این جریان هم تنها به بحث مختصری 

در خصوص دین اکتفا کرده است.
4- کاظمی)1384(»جامعه‌شناسی روشنفکری دينی در ايران«: این کتاب اختصاصا در مورد 
روشنفکری دینی است. اما عمده مطالب آن مربوط به روشنفکری دينی جديد و تغييرات آن 
بويژه در دهه‌های اخير می‌باشد. مؤلف با در نظرداشتن تاريخچه روشنفکری دينی، شهريور 
۱۳۲۰ به بعد را نقطه‌ی عطفی برای روشنفکری دينی ايران به حساب‌می‌آورد و تمرکزش را در 
این دوره بر خاستگاه اجتماعی، فعالیت آن‌ها در دانشگاه‌ها، انجمن‌ها و کانون‌ها قرار داده‌است.

4-مهمترین اصول فکری-ایدئولوژیکی جریان روشنفکری دینی 
جریان روشنفکری دینی یک جریان فکری-فرهنگی بود که بنیان‌گذاران آن در آغاز با رویکردی 
اصلاح‌گرایانه ظهور نمودند و به‌عنوان مصلحان اجتماعی نسبت به اصلاحات در ساختار 
اجتماعی آن دوره علاقه‌مند‌ بودند )کاظمی، 1383: 68(. هدف عمده‌‌ی آن‌ها هم این بود تا با 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

159

فصلنامه علمی - پژوهشی

توسل به آموزه‌های جامعه‌ی مدرن به نوسازی دین و سنت در جهت رفع مشکلات فرهنگی-
اجتماعی و اصلاح آن از طریق تقویت و بازسازی ایمان بپردازند. مسائلی‌که به‌نظرشان مشکل 
اساسی و بنیادین جامعه ایرانی بر آن استوار بود)یوسفی‌اشکوری، 1376، ج1: 191(. در این 
زمان دین به‌عنوان رکن استوار سنت ایرانی پراهمیت‌ترین دغدغه‌ی این روشنفکران به‌شمار 
می‌آمد. به‌گونه‌ای ‌که آن‌ها در تئوری و فعالیت-های اجتماعی خود نمی‌توانستند فارغ از دین 
بیندیشند و برایشان اصلاحات اجتماعی، تعیین تکلیف با غرب و حاکمیت سیاسی آن روز و 
سنت گذشته، تنها در ذیل و پناه دین و اصلاح آن قابل تصور شمرده‌می‌شد)سحابی، 1377: 
476(. بنابراین آن‌ها که به نقش دین در ایجاد انگیزه و تحرک اجتماعی افراد واقف‌بودند. با 
این اعتقاد پا به‌عرصه گذاشتند که دین سنتی و متولیان سنتی آن نمی‌توانند، تحرک و پویایی 
دین و چهره‌ی مدرن و هماهنگ آن را با دنیای جدید به مردم معرفی‌کنند و باید متولیان مدرن 
دین، با کنار زدن سنت‌ها، خرافه‌ها و خارج‌کردن دین از دست روحانیت سنتی راه نوآوری و 
پیشرفت را در جامعه باز کنند. بر همین اساس بیش از گذشته به تعامل با دین‌مداران و محافل 
مذهبی جامعه پرداختند تا جایی‌که در موارد متعددی، تعیین مرزهای فکری، سیاسی و عقیدتی 
آن‌ها با جریان دین‌مداران اصولی و حوزوی برای مخاطبان مشکل و غیرشفاف بود)امیری، 
1389: 83(. همچنین در کنار نو فهمی در دین، اصلاح باورهای دینی و دفع شبهات علمی 
و فکری آن، به تحول در ساختارهای سیاسی، اجتماعی و فرهنگی جامعه همت‌گماردند و 
مقابله با غرب را از طریق این اصلاحات و در نهایت مشارکت مردم در تعیین سرنوشت 
خودشان ‌دیدند، از سویی هم به جوانب و احیای ارزش‌های مغفول در دین پرداختند و آن را 
از فراموش‌‌شدگی بیرون‌آوردند )سروش، 1377: 334 ویزدی، 1376: 202(. از اقدامات دیگر 
عصری‌کردن دین بود، این‌که چطور دین را متناسب با دانش‌های معتبر و ارزش‌های مقبول 
عصر جدید، باید فهمید و آن را به‌حل مسائل و مشکلات دنیای مدرن معطوف‌کرد)بهرامیان، 
1394: 6(. به‌طور کلی روشنفکران دینی اصول فکری خاصی داشتند که آن‌ها را نسبت به 

نسل‌های گذشته متمایز می‌کرد، در ذیل این اصول را مورد بررسی قرار می‌دهیم:
1-استفاده از ایدئولوژی‌های مدرن و تطبیق آن‌ها با دین توسط بنیان‌گذاران روشنفکری دینی 
پس از سقوط رضاشاه روشنفکران ایرانی برای احیاء و بازسازی اندیشه‌ی دینی به پذیرش 
مهمترین شاخصه‌های سیاسی، فرهنگی ایدئولوژی‌های مدرن اروپایی برای ایجاد پیوند آن‌ها 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


160

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

با دین پرداختند، تا با ارائه‌ی مفهومی جدید از این ترکیب، به تلاش برای گسترش دین در 
قالب‌های مختلف سیاسی، فرهنگی و....بپردازند و با ارائه‌ی تفاسیری جدید از دین و تطبیق 
آن با این مقولات تازه‌‌ی دانش بشری، تفسیری جدید از آن ارائه‌دهند)کاظمی، 1383: 68(. 
تصور روشنفکران این بود که استفاده از این ایدئولوژی‌های مدرن، یافته‌های آن و تطبیق 
دین اسلام با آن‌ها، می‌تواند چشم آن‌ها را به معانی جدیدی از متون دینی بگشاید و آن‌ها را 
به درک جدیدی از متون مذهبی هماهنگ با زمان برساند)قریشی، 1384: 203-198(. البته 
استفاده از این ایدئولوژی‌ها به معنای پذیرش مطلق مدرن-بودن، نبود و دغدغه‌های دینی، 
خاستگاه و پایگاه اجتماعی-مذهبی این طیف اجازه‌ی پذیرش مطلق مدرن‌بودن را به آن‌ها 
نداد. زیرا ریشه‌های اولیه‌ی تفکرات آن‌ها به‌طور طبیعی در فرهنگ اسلامی- سنتی شکل‌گرفته 
بود و آن‌ها از طریق این استدلال‌های مدرن اسلامی بیشتر در پی جذب مخاطبان وسیع و 
بیرون راندن ایدئولوژی سیاسی حاکم بر جامعه بودند)برزین، 1994: 91-90(. پیشگام در این 
راه »محمد نخشب« بود کسی‌که همزمان چهره‌ای فکری-سیاسی داشت و به‌عنوان نخستین 
ایرانی برای تلفیق مذهب شیعه با سوسیالیسم اروپایی کوشش‌هایی ‌نمود و با تشکیل حزب 
خداپرستان سوسیالیست درصدد برآمد نوعی مشی انقلابی-مذهبی را به‌وجود آورد. نخشب در 
این زمان منهای بحث خداپرستی تمامی افکار و اندیشه‌هایش غربی بود و تنها به‌نوعی ارزش 
اخلاقی برای توحید اعتقاد‌داشت)جعفریان، 1391: 95(. در این زمان همفکران وی در نهضت 
خداپرستان روی مسائل اجتماعی و سیاسی تحلیل‌های خاصی ارائه‌دادند، )سحابی، 1377: 
111( و کوشیدند تا با جذب عده‌ای از جوانان مذهبی و انقلابی، افزون بر حفظ ایدئولوژی 
اسلامی، اندیشه‌‌هایی هم درباره‌ی نظام اقتصادی و عدالت اجتماعی داشته‌باشند، آنان بیش 
و روش‌های  نگرش سوسیالیستی  از  باشند  مارکسیسم  سایر جنبه‌های  تحت‌تأثیر  آن‌که  از 
سیاسی موجود در احزاب چپ و مارکسیستی متأثر بودند و تنها بر جریان عدالت‌محوری 
تأکید‌می‌کردند و از این زمان به بعد بود که سوسیالیسم که گاه با عدالت-اسلامی تطبیق‌داده 
می‌شد، به‌صورت یکی از مؤلفه‌های مهم در تفکر دینی غیرحوزوی درآمد)جعفریان، 1391: 
93(. در این میان نخشب دیدگاه‌های فکری-سیاسی خود را در پنج کتابچه‌ی »بشر مادی«، 
»نزاع کلیسا و ماتریالیسم«، »حزب چیست«، »ایران در آستانه یک تحول بزرگ« و »فرهنگ 
واژه‌های اجتماعی« به چاپ رسانید که معرف افکار و اندیشه‌های نوینی بود و زمینه را برای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

161

فصلنامه علمی - پژوهشی

شکل‌گیری مبارزات جدید به‌وجود آورد)جعفریان، 1391: 95-94(. در چنین شرایطی‌بود که 
بازرگان به‌عنوان سرآمد روشنفکران دینی و مهمترین چهره‌ی پیشگام در گرایش آزادی محور، 
در نظام فکری خود برای بازسازی اسلام به مدرنیته‌ای تمام روی ‌آورد و نسخه‌ای پوزیتویستی 
از اسلام همراه با یک نظریه‌ی اجتماعی لیبرال ارائه‌داد که در آن »آزادی« در معنای »لیبرال« آن 
را به‌عنوان یک مفهوم مرکزی مورد توجه قرارداد و سعی کرد با تأکید بر آن، معنای جدیدی 
را از دین‌شناسی در دهه‌ی20 ارائه‌دهد. ملاحظه‌ای که در آن زمان، مبنای فعالیت‌های فرهنگی 
و بعدها سیاسی او قرارگرفت )پدرام، 1382: 112( و سبب‌‌شد تا روشنفکری دینی از طریق 
آراء وی و تشکیلات سیاسی که بعدها تحت‌عنوان »نهضت آزادی ایران« تأسیس می‌شود، 
صورت‌بندی دموکراتیک و آزادی‌خواهانه‌ای پیدا‌کند )زکریایی، 1387: 64(. در این مسیر وی 
به مقداری کمتر از ایدئولوژی لیبرالیسم، از ناسیونالیسم هم متأثر شد و سازگاری آموزه‌های 
دینی را با ناسیونالیسم نیز تشریح‌کرد تا جایی‌که بازرگان طی سال‌های1340-1320 دوره‌ی 
برجستگی ناسیونالیسم به برجسته‌ترین متفکر محافل نوگرایان دینی تبدیل‌شد)قریشی، 1384: 
203-198( و نتیجه‌ای که براین تلاش مترتب‌‌شد؛ اثبات دموکراسی اسلامی در چارچوب 
حل تعارض بین اسلام و ناسیونالیسم بود، به‌گونه‌ای که یک مسلمان با حفظ مسلمانی خود 

می‌توانست دموکراسی مشروطه و پارلمانی را بپذیرد )شفیعی‌فر، 1378: 182-183(.
2- تطبیق علم جدید با دین

تکیه بر داده‌های علمی بشری و پیوند آن با دین یکی از مهم‌ترین مبانی بود که روشنفکران 
دینی، در بررسی امور و به‌ویژه مبانی اعتقادی-دینی مورد تاکید قرار‌دادند. در این زمینه آن‌ها 
با اهمیتی که به دست‌آوردهای علمی دادند، ‌کوشیدند تا اعتقادات دینی و احکام شرعی دین 
را در مطابقت با علم بشری و عدم مخالفت با آن قرار دهند. امری‌که می‌توان آن را در راستای 
سازش بین علم و دین ارزیابی‌کرد. براساس این قرائت، روشنفکری دینی با استفاده از اجتهاد 
انطباقی از یک‌سو تلاش می‌کند، تا اثبات ‌کند گزاره‌های دینی، گزاره‌هایی منطقی-عقلایی 
هستند و از این‌رو با علم جدید نه تنها سازگارند، بلکه علم جدید می‌تواند تشریح‌کننده‌ی 
ریشه‌های  خود  علمی  گزاره‌های  که  می‌شود  نشان‌داده  دیگر  سوی  از  باشد.  گزاره‌ها  این 
دینی دارند. تا بیان‌گردد همه‌ی آن‌چه که علم به‌دست آورده، دین به‌نوعی دیگر آن را بازگو 
کرده‌است و لذا هیچ تعارضی میان علم و دین وجود ندارد و هر دوی آن‌ها دارای سرچشمه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


162

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

واحدی هستند. در این دیدگاه فرض بر این بود که به لحاظ نظری تعارضی بین مدرنیته و 
حفظ بنیان‌های فرهنگ بومی وجود‌ندارد و میان این دو حوزه سازگاری بنیادین برقرار‌است و 
چنانچه تعارضی هست ناشی از سوء‌تعبیر دین توسط روحانیان، گزافه‌گویی بعضی دانشمندان 
علوم تجربی و غفلت از حقیقت اندیشه‌های دینی می‌باشد)بازرگان،1342: 71-68 وکاظمی، 
علوم جدید تلاش  قراردادن  محور  با  دینی  روشنفکران  راستا  این  در   .)123-124 :1383
نمودند تا تفسیرهای علمی از اسلام ارائه‌دهند و نوع و شیوه‌ی‌ حکومت و رابطه‌ی مردم با 
حکومت را در اسلام براساس آن تفسیرکنند. تلاشی که مبنای کلی آثار این گروه برای انتقال 

دغدغه‌ها‌ی دینی‌شان در این دوره و دوره-های بعد قرار گرفت. 
3- تأکید بر پوزیتویسم

دینی  روشنفکران  اندیشه‌ی  بر  تاثیرگذار  مقوله‌های  مهمترین  از  پوزیتیویسم  بر  تأکید 
محسوب‌می‌شود که آن‌ها در مسیر احیاء و بازسازی دین و ارائه‌ی درک جدیدی از متون 
دینی برای پاسخگویی به مسائل جدید و بازتولید نظام اندیشه‌ی اجتماعی و سیاسی-اسلامی 
قابل  پیوند  همگی  تقریبا  که  جدید  نسل  این   .)101  :1382 می‌کردند)پدرام،  تأکید  برآن 
ملاحظه‌ای با غرب داشتند با تاثیرپذیری از فلسفه غرب، نگاه پوزیتویستی و تجربه‌گرایی را 
در سطح معرفت شناسانه معیار و ملاک داوری قضایا و امور جهانی و حتی دینی قرار دادند 
و سعی‌کردند سازگاری و هم‌منشی میان دین و علم را به اثبات برساند تلاشی که در حوزه‌ی 
اندیشه و تفکر ظاهرگردید و عصیانی علیه قالب‌های سنتی فهم دین به‌شمار می‌رفت. این 
قرائت برای تحقق اهداف مورد نظر، اولین بازخوانی‌های حوزه‌ی روشنفکری دینی را در 

مسیر احیاء تشکیل‌می‌داد)کاظمی، 1383: 123-124(. 
4- نگرش انتقادی نسبت به سنت و مدرنیته

یکی از ویژگی‌های مشترک همه‌ی روشنفکران این است که گفتمان‌شان مدرن‌است. اما 
در برخورد با مدرنیته یک نوع برخورد ندارند. زیرا در کنار بخشی از روشنفکران تاریخی 
که در واقع به تک‌گویی مدرنیته رسیدند یعنی صرفا می‌شنیدند که دنیای مدرن چه می‌گوید 
و سعی‌می‌کردند خودشان را با این گفتگوی مدرنیته سازگار کنند، دیدگاه روشنفکری دینی 
انتقادی با  انتقادی با مدرنیته بود. یعنی آن‌ها ضمن این‌که گفتگوی  وارد‌شدن به گفتگوی 
سنت داشتند با مدرنیته هم این شیوه را دنبال‌کردند و مدرنیته را منفعلانه نپذیرفتند)بهرامیان، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

163

فصلنامه علمی - پژوهشی

1394: 5(. بلکه تحت‌تاثیر گفتمان‌های »بومی‌گرائی« و »غرب-زدگی« و »هویت‌گرا« حاضر 
به پذیرش کامل هژمونی غرب و مدرنیته نبودند و جریان‌های روشنفکری پیشین را به‌دلیل 
شیفتگی و پذیرش غیرانتقادی مفاهیم و نهادهای مدرن و نفی و تحقیر فرهنگ بومی مورد 
بنابراین  نگران‌بودند  تمامی سطوح جامعه  به  فرهنگ غرب  نفوذ  از  قراردادند چون  انتقاد 
با رویکردی گزینش‌گرانه در پی پذیرش علوم جدید از فرهنگ غربی برآمدند)بروجردی، 
1384: 154( و ضمن اعتقاد به سنت‌ها، سعی‌کردند تا با عینک مدرن دنیا را ببینند و با گذار 
از سنت راهی به‌سوی نوعی مدرنیته ایرانی-اسلامی بازکنند و در واقع مدرنیته خود را از 
مدرنیته‌ای  و  اما سنت  استخراج‌کنند)سحابی، 1377: 477(.  دینی-ملی خود  میراث  درون 
با  بنابراین  لذا می‌باید ساخته‌می‌شد،  که آن‌ها خواستارش بودند وجود خارجی نداشت و 
رجوع به نهادهای فرهنگی اسلام و با پیراستن سنت‌ها و دین در پی تحول و پویائی دین 
برای پاسخگوئی به مقتضیات زمان برآمدند و سعی‌نمودند با قرائتی شالوده‌شکنانه نسبت به 
تاریخ‌اسلام و روحانیت سنتی، رنسانس اسلامی ایجاد‌کنند، آنان در این راه سعی‌کردند با نقد 
روحانیت سنتی به‌دلیل مواضع غیرانقلابی‌شان، تفسیر دین را از انحصار آنان خارج-کرده تا 
بتوانند اصل دین را از سطه سنت تاریخی آن جداکنند و با باز تعریف مفاهیم دینی، دینی 
ایدئولوژیک و انقلابی ارائه‌دهند. از سوی دیگر نیاز به ارائه تعریفی از مدرنیته‌داشتند تا تقابل 
بردارند)بروجردی، 1384: 154(.  را  با سنت‌ها کاهش‌داده و شکاف سنت و مدرن  را  آن 
حقیقت این بود که آنان در مسیر تعارض میان سنت و مدرنیته معتقد به نسبیت شدند و ضمن 
ضرورت بازنگری و بازسازی سنت رایج دینی، تمامی این سنت‌ها را نفی‌نکردند بلکه نگرشی 
گزینشی به این مسأله‌داشتند و آن دسته از سنت‌هایی را که زمانی خلاق‌بودند و اکنون در 
جامعه موضوعیت خود را از دست داده-بودند، نقد‌‌کردند و درصدد بازیابی آن‌ها بر‌آمدند. از 
طرفی در برابر مدرنیته، مطلق‌گرا نبودند زیرا نه، همه‌ی آن‌چه را که از غرب آمده و برچسب 

غرب برآن خورده‌بود دربست ‌پذیرفتند و نه آن‌ها را تماما رد کردند )یزدی، 1376: 72(. 
5- توجه به نقش دین در اصلاح امور اجتماع

روشنفکران دینی با استفاده از رویکرد کارکردگرایانه به تفسیر باورهای دینی پرداخته‌اند. 
روشی که در آن گزاره‌ها و باورهای دینی از زاویه‌ی عملی مورد ارزیابی قرار می‌گیرند و 
بر این باور است که باورهای دینی، در حیات دنیایی کارکردهای فردی و اجتماعی دارد و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


164

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

آن‌ها نیز در پی کشف خدمات فردی، اجتماعی و حسنات دین هستند)خسروپناه، 1389: 
که  معتقد‌بودند  و  می‌دانستند  اجتماعی  نهادی  را  دین  آن‌ها  تفسیر،  همین  براساس   .)339
دین کارکردها و نقش اجتماعی خاص خود را دارد و از هر منظر و زمانی که به آن بنگریم 
می‌توانیم تبیین‌ها، تفسیرها و کارکردها و انتظارات متفاوتی را از آن دریابیم )بازرگان، 1342: 
69(. در این میان آن‌ها بر سه کارکرد دین تأکید می‌کردند این‌که؛ دین رکن استوار جامعه‌ی 
بیندیشد)تاجیک، 1383: 32(. دوم  از دین  فارغ  ایرانی نمی‌تواند  ایرانی است و روشنفکر 
این‌که؛ تأکید بر باورهای مذهبی می‌تواند زمینه‌ساز ورود گسترده‌ی مردم به مبارزه سیاسی-
اجتماعی شود و نقشی مهم را در تقویت روحیه‌ی سیاسی-اجتماعی مردم ایران و به‌دنبال 
ایفا نماید)بازرگان، 1391، ج1: 200 و126(. سوم این‌که؛ با  آن استقرار و نهادینه‌شدن آن 
توجه دنیاگرایانه به دین، وجود معنویت را در زندگی روزمره افراد موجب پیشرفت اجتماع 
‌می‌دانستند و تأکید ‌می‌کردند که برای پیشرفت اجتماعی باید اخلاق دینی را تقویت‌نمود. 
پیش  را  اجتماعی ‌آوردند و مذهب  پیشرفت  مترادف  را  اجتماعی-مذهبی  اخلاق  بنابراین 
درآمد نوعی اخلاق اجتماعی دانستند که به وحدت جامعه می‌انجامد. بنابراین با مقایسه‌ی 
با وضوح  را  مسئله  این  اسلامی سعی‌می‌کنند  و  اروپایی  پیشرفت جوامع  در  مذهب  میان 
بیشتری بیان‌کنند)برزین، 1374: 71- 69(. بنابراین به یک رابطه‌ی دوسویه و هماهنگ میان 
پیشرفت جامعه و مذهب معتقد‌بودند و پیشرفت هریک را منوط به دیگری می‌دانستند. در 
این مسیر، آن‌ها از نگاهی برون دینی از منظر جامعه‌شناسی، فلسفه علم یا تاریخ به دین متأثر 
بودند و حدودی که برای انتظار از دین مشخص می‌نمودند در حد انتظارات و نیازهای فردی 

اجتماعی بود )بازرگان، 1342: 69(. 
5- بسترهای سیاسی-اجتماعی شکل‌گیری جریان روشنفکری دینی 

با سقوط رضاشاه در شهریور1320 فضایی برای نفس‌کشیدن در عرصه‌های مختلف پس 
از یک وقفه‌ی حدودا20 ساله فراهم‌شد که تحولات عمیق و ریشه‌ای را به‌دنبال داشت. این 
فضای تازه، برای بسیاری از جریان‌های فکری-سیاسی »عصر تجربه« برای »تمرین دموکراسی« 
تلقی‌گردید. اما با این وجود، نوعی احساس یأس و تزلزل در اعتقاد به ارزش‌ها بر دل‌ها سایه 
ایران  نیروهای خارجی در  از احساس تحقیر ناشی از حضور قدرتمندانه  افکند که ناشی 
بود)غنی‌نژاد، 1377: 42(. در مواجهه با این فضا از سوی جریان‌های مختلف با واکنش‌های 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

165

فصلنامه علمی - پژوهشی

متفاوتی روبه رو هستیم. حرکت‌هایی با هویت خاص که در عین تعامل با همدیگر، همکنشی 
مثبت و منفی نیز داشتند و به‌ صورت عمده شامل سه جریان عمده‌‌ی چپ، ملی‌گرا و اسلامی 
بودند. که در این میان »جریان اسلامی« نسبت به دو جریان دیگر از برجستگی خاصی برخوردار 
بود و هرچند که ظهور و فعالیت آن در این زمان نسبت به حرکت‌های روشنفکرانه‌ی چپ و 
ملی با کمی تأخیر صورت‌گرفت، اما ظهور این جریان نخستین عکس‌العمل ملت ایران را در 
برابر حادثه‌ی غیرمنتظره‌ی شهریور20 به‌صورت خودجوش در رونق‌دهی به مساجد و آغاز 
سخنرانی-های دینی و تنظیم شعائر مذهبی تشکیل‌داد و به‌عنوان یک »نهضت بیداری« در پی 
احیای اندیشه‌ی اسلامی و گسترش اسلامخواهی در جامعه نمود پیداکرد )یوسفی‌اشکوری، 
1376،ج1: 183(. به‌گونه‌ای که غالب تحلیل‌گران و ناظران داخلی و خارجی به‌دلیل عدم‌درک 
صحیح مسائل فکری-اسلامی و ایران، آن را مذهبی جدید غیر از شیعه رایج تلقی‌می‌کردند 

)شفیعی‌فر، 1378: 167-168(. 
در این مقطع این حرکت، موجی از حیات را به صورت یک نهضت فکری-فرهنگی 
واکنشی  بلکه  تعلق‌نداشت،  گروه خاصی  یا  هیچ حزب  به  که  برانگیخت  بطن جامعه  در 
خود‌جوش، از سوی اقشاری از روحانیون، تجار، کسبه، دانشجویان مذهبی و روشنفکران 
با همکاری داوطلبانه‌ی مردم بود که بیشتر جنبه فرهنگی و تبلیغاتی داشت)بازرگان، 1375، 
ج1: 372 و بازرگان، 1387، ج16: 266-265( که در میان روشنفکران دانشگاهی و روحانیون 
تأثیرات بزرگی برجا گذاشت و با وجودی‌که اکثر مردم مسلمان همچنان غیرسیاسی باقی‌مانده 
نمی-دادند)یوسفی‌اشکوری،  نشان  اجتماعی-سیاسی چندان علاقه‌ای  مبارزات  به  و  بودند 
1376، ج1 :180( متعاقبا بسیاری از شئون اجتماعی و سیاسی را تحت‌تأثیر قرارداد و مجددا 
بستری برای انعقاد نطفه‌ی نوگرایی دینی در ایران بنا نهاد و در نهایت دین را به‌عنوان یک 
»ایدئولوژی سیاسی« در عرصه‌ی اجتماع مطرح‌ساخت و موجب‌شد تا از بطن جامعه گروه‌ها، 
احزاب و نهادهایی تأثیرگذاری با اهداف متفاوت سیاسی و فرهنگی شکل بگیرند)امیری، 
1383: 303(. از درون همین حرکت اسلامی است که جریان روشنفکری دینی ظهور پیدا 
به‌عنوان گرایشی  دانشجویان  استادان و  از روشنفکران،  کرد؛ طیفی که شامل نسلی جدید 
نوظهور در حاشیه‌ی روشنفکران ملی‌گرا از دانشگاه تهران بود )یزدی، 1382: 20( و علاوه بر 
تجدد‌خواهی و ملی‌گرایی از ویژگی برجسته‌ی مذهبی با تفسیرهای نوگرایانه نیز برخوردار 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


166

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

بود)بروجردی، 1378: 101( و ظهورش حکایت از »درد دین«؛ تعلق خاطر و التزام به دین 
و دین را در جامعه و عصر حاضر کارساز دانستن، داشت)سروش، 1377: 308(. اما ظهور 
جریان روشنفکری دینی از دل پدیده‌های ساختاری و شرایط جدید اجتماعی جامعه ایران 
جدا از جو سیاسی و دغدغه‌‌های ویژه‌ی دینی روشنفکران و بستر مذهبی جامعه که وجود 
روشنفکران غیردینی را به‌دلیل بومی‌نبودن و بیگانگی الفاظ آن‌ها برنمی‌تافت ناگهانی نبود. 
بلکه تابع یکسری از عوامل و حرکت‌های فکری-سیاسی درونی بود که در ذیل آن‌ها را مورد 

بررسی قرار می‌دهیم. 
1-عدم‌اعتقاد و تمایل سنت‌گرایان دینی به تحولات جدید در دین و ورود به دنیای مدرن
جریان اسلامی سنت‌گرا که پس از شهریور20 در سیر حرکت جریان اسلامی دوباره 
تجدید حیات یافت، چیزی جز ترویج شعائر دینی و تبلیغ آداب و سنن رایج و احیانا متروک 
مذهبی نبود که می-خواست به جبران دوران پراختناق رضاشاه با برگزاری شعائر دینی راه 
تازه‌ای را در عرصه‌ی فعالیت-های سیاسی و دیانت اجتماعی بگشاید. البته ظهور این جریان 
خلق‌الساعه نبود و ریشه‌ی آن به اواخر عصر »ناصرالدین شاه قاجار« می‌رسید، آن زمان که 
مسئله‌ی اصلاحات اجتماعی در ایران جدی شد. اما در عصر جدید سنت‌گرایان اسلامی 
برای اجرای احکام شریعت در تمامی عرصه‌های زندگی  که محور حرکت‌شان را تلاش 
تشکیل‌می‌داد، در دو عرصه‌ی فرهنگی و سیاسی برای رسیدن به اهداف خود دست به مبارزه 
زدند تا در منازعه با قدرت سیاسی حاکم و در بستر ستیز با استعمار خارجی نیز وارد شوند 
و در نهایت موانع اجرای شریعت را از سر راه بردارد )یوسفی‌اشکور، 1376، ج1: 183(. 
لیکن این نکته قابل تأمل بود که با وجود فعالیت سیاسی تعداد اندکی از روحانیان، کل جریان 
سنت‌گرا و اکثر روحانیون به‌شدت غیرسیاسی و ضدسیاسی بودند، زیرا سنت‌گرایان دین را 
از سیاست جدا می‌دانستند و از هرگونه عمل سیاسی یا اجتماعی پرهیز داشتند. به‌گونه‌ای که 
همین تعداد اندک هم از جانب روحانیان سنت‌گرا تحت فشار بودند تا آن‌جا که »آیت الله 
طالقانی« هم به-عنوان یک روحانی سیاسی و هم به‌خاطر تکیه بر آموزش، بحث و تفسیر 
قرآن از سوی سنت‌گراها عنصری نامطلوب تلقی می‌شده‌است)یزدی، 1376: 78(. در چنین 
فعالان  تا  سال1324  در  اسلام«  »فدائیان  از  گروه‌هایی  سنت‌گرا  جریان  درون  از  وضعیتی 
انجمن‌ها، اتحادیه‌ها و نشریات شامل تشکل‌های پنج‌گانه‌‌‌ی »انجمن تبلیغات‌اسلامی« عطاءالله 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

167

فصلنامه علمی - پژوهشی

شهاب‌‌پور در سال1321، »جامعه تعلیمات‌اسلامی« شیخ عباسعلی اسلامی در سال 1322، 
»جمعیت مبارزه با بی‌دینی« در سال 1323، »اتحادیه‌ی مسلمین« حاج‌مهدی سراج انصاری 
در سال 1324 و »روزنامه‌ی آئین اسلام« نصرت‌الله نوریانی در سال1323 تشکیل‌شدند که 
با وجود روش‌های متفاوت چون ترور شخصیت‌های سیاسی و تشکیل نهادها، انجمن‌ها و 
چاپ نشریات مختلف، غالب فعالیت‌هایشان را مسائل فرهنگی و عدم‌دخالت دین در سیاست 
تشکیل می‌داد)پناهی، 1381: 1(. نیروهایی که موضع خود را نسبت به جهان مدرن مشخص-
کرده و تمایلی به ورود در آن نداشتند. در نگاه آنان دین در اسلام، تاریخی و به‌صورت سنت 
اعتبار می‌یافت و هرگونه تلاشی برای فهمی غیرفقهی مردود بود و نیازی به تغییر فهم گذشته 
و یا انطباق آن با دنیای تهدید آمیز مدرن بی‌معنا می‌نمود. در این راستا رفتار آیت‌الله بروجردی 
نهاد دین در دهه‌های20 و30 در خصوص عدم‌دخالت در دولت،  نماینده اصلی  به‌عنوان 
نفی‌تدریس فلسفه و عرفان و مخالفت با حضور طلبه‌ها و روحانیون در دانشگاه‌ها بیانگر 
دیدگاه این طیف است)قوچانی، 1383: 30(. اما این رویکرد وی که نشان‌دهنده گفتمان غالب 
حوزه بود، انتظار جوانان مذهبی را برآورده نمی‌ساخت. زیرا آنان می‌خواستند دین را از قالب 
سنتی خود خارج‌ساخته و به مشکلات پاسخ‌دهند، امری‌که باید آنرا در نزد روشنفکران دینی 
جستجو می‌کردند)خستو،1389: 55(. این شرایط یکی از زمینه‌های هویت‌بخشیدن به‌وجود 
جریان روشنفکری دینی بود که در پی درآمیختن دین در عرصه-های سیاسی-اجتماعی و 

بازخوانی مفاهیم دینی بودند. 
2-تأثیر نهادهای دوگانه سنتی و مدرن؛ خاستگاه اجتماعی، خانوادگی و نهادهای آموزشی 
تولد نخستین نسل از روشنفکران دینی ایرانی به مفهوم گسترده، مربوط به زمانی‌است که 
آموزش در ایران همگانی‌شد و نخبگان ایرانی، با سیستم آموزشی جدید آشنا شدند)بروجردی، 
1378: 44(. با فاصله اندکی به‌واسطه‌ی این سیستم آموزشی جدید هسته‌ی اصلی روشنفکران 
دینی از بطن دانشگاه تهران پاگرفت)یزدی، 1382: 20(. از لحاظ پایگاه اجتماعی هم باید 
طیف روشنفکران دینی را عمدتا مربوط به همه‌ی طبقات متوسط و نوظهور مدرنی دانست 
که با همگانی‌شدن تحصیلات مدرن و حضور نیروهای مذهبی در دانشگاه‌ها بسیار سریع‌تر 
از سایر اقشار روشنفکر گسترش‌یافتند. اما در ترکیب طبقاتی آن‌ها طبقات جدید روحانی، 
همه‌ی طبقات دیندار و مؤسسات مدرن دینی که از دل حوزه‌‌های سنتی زاده شدند، نیز سهمی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


168

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

عمده‌داشتند. با این روند ترکیب طبقاتی روشنفکران دینی آمیزه‌ای از طبقات سنتی و نوظهور 
بود)کاظمی، 1383: 89(. در این راستا باید اشاره‌کرد که بخش اصلی سرگردگان این طیف 
همگی برخاسته از خانواده‌های مذهبی طبقه متوسط سنتی بودند و در آغاز تحصیل خود را 
از نهادهای آموزشی شروع‌کردند که از هر دو وجه‌ی مدرن و سنتی الهام می-گرفت. آن‌ها 
همچنین در فعالیت‌های سیاسی-اجتماعی خود با نهادهایی سروکار داشتند، که تلفیقی از 
ویژگی‌های سنتی و مدرن را در خود داشتند. بنابراین گسترش ساختارهای علمی و فنی، 
خاستگاه خانوادگی مذهبی، تحصیل در خارج از کشور در کنار دغدغه‌های درونی و مطالعات 
دینی دوره‌ی جوانی، عامل مهمی در شکل‌دادن به ساختار فکری این طیف‌بود و سبب‌شد آنان 
با توجه به شرایط زمانه جدید قرائتی جدید و اما متفاوت از قرائت غالب اسلامی ارائه‌دهند 
و اسلام را دینی پاسخگو نسبت به دنیای جدید و مسائل روز معرفی‌نماید)خستو، 1389: 57 

و برزین، 1373: 16-18(.  
3- تحرکات جریان روشنفکری چپ 

پس از خروج رضاشاه نخستین‌ چالش‌ گسترده در صحنه‌ی فرهنگ و سیاست از جانب 
رضاشاه  دوره‌ی  در  فعالیت‌شان  آنان‌که   .)92  :1350 شد)بازرگان،  جلوه‌گر  نیروهای چپ 
توسط  از سقوط رضاشاه  زوال گذاشته‌بود، پس  روبه  به-تدریج  بخاطر سرکوب‌های وی 
عده‌ای از فعالان کمونیستی-مارکسیستی، بازماندگان گروه 53 نفر و حزب کمونیست ایران 
در10 مهر1320 با تشکیل »حزب توده« به برپایی بزرگترین تشکیلات سیاسی چپ بپردازند 
و بار دیگر جنبش کمونیستی را در ایران احیاء‌نمودند. اما با احیاء این حزب یکی از مسائلی‌که 
در آن زمان در اذهان مردم طنین انداخته بود و محافل سیاسی، اجتماعی و دینی را به خود 
مشغول داشته‌بود افکار ماتریالیستی و کمونیستی آن بود که با تشکیلات گسترده و امکانات 
تبلیغاتی تازه و و وسیع جوانان ایران را در معرض تهدید قرار داده‌بود؛ زیرا در این زمان 
حزب توده تنها جنبه‌ی سیاسی و ضددولتی نداشت بلکه بر افکار و عقاید هجوم آورده-
از شعارهای جذابی چون آرمان‌های  تبلیغ و استفاده  با  بود)بازرگان، 1375، ج1: 222( و 
میهن‌پرستانه و ارزش‌های سنتی ایرانی، الفاظ و عبارات علمی و آموزه‌های خود توانسته‌بود 
ذهنیات نسل جوان و تحصیل‌کرده را تسخیر نمایند و بخش وسیعی از روشنفکران، کارگران و 
دانشجویان را نیز به‌سوی خود جذب‌نماید و گسترش کمی قابل ملاحظه‌ای پیدا کند)غنی‌نژاد، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

169

فصلنامه علمی - پژوهشی

1377: 50 و یوسفی‌اشکوری، 1376، ج1: 173(. اما در این میان خالی‌بودن زمینه و این‌که 
در برابر موج و فشار کمونیسم، تقریبا هیچ مکتب سیاسی و امید نجاتی به جوانان عرضه 
نمی‌شد، نیز زمینه‌ساز گسترش فعالیتشان گردید. باید اشاره‌نمود که فعالیت نیروهای توده‌ای 
در این مقطع بیشتر متوجه ارزش‌ها و عقاید مذهبی جامعه‌بود و علاوه بر آن، ارکان خانوادگی، 
دینی و ملی را نیز تهدید‌می‌کرد )بازرگان،1350: 124 و 83-82 (. اما این طیف در عصری 
ظهوریافتند که زمزمه‌های بازگشت به خویشتن وزیدن گرفته‌بود و آنان در این عرصه دستشان 
خالی بود، زیرا گذشته‌ای نداشتند که بدان رجوع و هویت‌سازی نمایند و به‌وسیله آن دست 
به بسیج توده‌ای بزنند و لذا در دهه‌ی20 بر این نکته اصرار نمودند که حزب توده منافی 
اسلام نیست)خستو، 1389: 51(. با وجود این ادعا، تب مبارزه با دین از سوی این نیروها 
چنان شدت گرفته‌بود که در شعارهایشان تبلیغ می‌کردند که تنها راه نجات ایران را در پشت 
را  مناسب  زمینه‌ای  مبارزه ضددینی،  این  تب  است.  دینی  ارزش‌های  و  دین  گذاشتن  سر 
برای اعراض جوانان از دین فراهم‌ساخت. لکن شیوع این اندیشه‌ها در میان جوانان موجی 
از مخالفت‌ها را با انگیزه‌های متفاوت از سوی جریان‌های مذهبی، ملی و نوگرایان دینی و 
حتی حاکمیت دامن‌زد و موجبات بدبینی روشنفکران و افراد وطن‌خواه را فراهم‌آورد)پهلوان، 
1372: 39-30(. در این میان هویت‌خواهی مفرط نیروهای چپ، تأثیر خاصی بر روشنفکران 
به نوعی هویت صنفی خاص سوق‌داد و موجبات فعالیت فکری و  نهاد و آن‌ها را  دینی 
عقیدتی و انتقادی آنان را فراهم‌ساخت. چنان‌که غالب سخنرانی‌ها و نوشته‌های آن‌ها متوجه 
ابزار بحث  با  با توجه به مسلک کمونیست‌ها،  و متعرض افکار مادی و اشتراکی‌گردید و 
با توده‌ای‌ها به  با آن‌ها رفتند تا جایی‌که این جریان در مبارزه  و استدلال عقلی به مبارزه 
یک جریان مولد و عقلانی تبدیل‌گردید )یوسفی‌اشکوری، 1377: 64-63(. مبارزه با فعالیت 
توده‌ای‌ها در این زمان آن‌چنان از سوی روشنفکران دینی شدت‌گرفت که از دلایل پیدایش 

آن‌ها گردید)یزدی،1373: 4(. 
4- تحرکات جریان بهائیت

بهائی‌گری به‌عنوان یک جنبش اجتماعی سنت‌شکن و اصلاحی با هدف تغییر فرهنگ 
ملی حاکم و ایجاد نوآوری‌های مذهبی در عصر قاجار پا به عرصه‌ی وجود نهاد )زاهدانی، 
رضاشاه  تسامح  و  عرفی‌گرایی  بخاطر  پهلوی،  آغاز حکومت  در  جنبش  این   .)13 :1381

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


170

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

بستری برای گسترش اداری و سازمانی خود یافت)چمن‌خواه، 1391: 120-115(. اما این 
تسامح تنها تا زمان، ساخت قدرت مطلقه در سال 1312 که تثبیت مطلقه‌گرایی در سیاست 
ایران محسوب می‌شود، ادامه‌یافت. زیرا از این به بعد زندگی اقلیت‌های دینی از جمله کیش 
بهائیت تحت فشار قرارگرفت. این سیاست یک عقب‌گرد مهم در دستاوردی بهائیان پس از 
سال‌ها ایجاد‌کرد و باعث‌شد تا آنان چند گام به عقب بردارند)چمن‌خواه، 1391: 115-127(. 
اما با خلع رضاشاه باردیگر زمینه برای رشد فعالیت‌های سازمانی بهائیان فراهم‌آمد، و آنان 
سقوط رضاشاه و روی کارآمدن محمد‌رضا‌شاه، را »تحولی مبارک« تلقی‌نمودند. اما شرایط 
جدید به آرامش کامل اجتماعی که مقدمه‌ی گسترش نهادهای اداری و جامعه مذهبی بهایی 
بود، منجر نشد چرا که با وجود حذف استبداد، بالاگرفتن فعالیت بهائیان انگیزه‌های دینی را 
در جامعه شعله‌ور ساخت و نیروها و سازمان‌های اسلامی که از 1320 مجددا فعال‌شده‌بودند 
به رویارویی جدی با بهائیان پرداختند. سبب اصلی مقابله مسلمانان با بهائیان، همانا تبلیغات 
وسیع آنان و نفی مبانی فکری-اعتقادی اکثریت قریب به اتفاق جامعه‌بود. در این برهه‌، بهائیان 
با طرح وجوب تبلیغ و تشویق پیروان‌شان، موجب جریحه‌دار شدن معتقدات اکثریت مسلمان 
شیعه ‌شدند و آنان را به مقابله با خود بر‌انگیختند )چمن‌خواه، 1391: 136-129(. اوج این 
مقابله با جریان بهائیت از سال 1323 به بعد بود که صورت سیاسی نیز به‌خود گرفت و 
مبارزه با بهائیت به‌نوعی مبارزه با حکومت و اجزای آن تلقی شد چرا که برخی از چهره‌های 
حکومت متهم به داشتن گرایش‌های بهایی‌گری بودند)جعفریان، 1391: 32(. در این زمان 
نیروهای  ایران« عمل‌کرد و سبب تحرک  »پاد جنبش تجدید حیات ملت  به‌عنوان  بهائیت 

مذهبی در جامعه‌شد)جواهری، 1393: 322(.
5- تحرکات مدعیان اصلاح دین)دگراندیشان(

این طیف حرکتشان به »فرقه‌سازی« و در شکل مدرن آن »سازمان‌گری« نزدیک‌بود و شامل 
افرادی بود که دانسته یا نادانسته، در پی ایجاد تغییرات بنیادی در اصولی بودند که پایه‌های 
این جریان  بستر شکل‌گیری  تاریخی،  لحاظ  از  تشکیل‌می‌دادند.  را  مردم  دینی  و  اعتقادی 
تحت‌عنوان »خرافه‌زدایی از فرهنگ عامه« به دوره‌ی مشروطه می‌رسد. اما در دوره‌ی رضاشاه 
است که فعالیت آن‌ها شدت‌گرفت و آن‌ها که خود اصولا از لائیسم غربی و اندیشه‌های 
از  انتقاد  به  افراطی  به‌صورت  عمل  آزادی  و  تمرکز  با  می‌کردند،  جانبداری  پوزیتویستی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

171

فصلنامه علمی - پژوهشی

را تحت‌عنوان  دین  با  برخورد  مبارزه‌ی خود،  نشان‌دادن  برای مشروع  و  پرداختند  مذهب 
»برخورد با خرافات« تعبیرکرده و برای گم‌کردن راه، مرز خرافات را با حقایق و شعائر دینی 
تبیین‌نکردند)جعفریان، 1391: 881-877(. اما حقیقت این بود که شعار خرافه‌زدایی از دین 
و احیای آن را پوششی برای مبارزه با دین قلمداد‌کردند. زیرا آن‌ها با برجسته‌کردن برخی 
خرافات منتسب به دین، انتقاد از مذاهب را به مرزهای نفی آن رساندند)امیری، 1383: 220(. 
در این میان برخی از چهره‌ها در انتقاد بسیار تندروی کردند به نحوی‌که در نهایت به ارتداد 
رسیدند. از معروفترین چهره‌های مدعی اصلاح‌گری می‌توان؛ سید‌اسد‌الله خرقانی، سید‌احمد 
کسروی، علی‌اکبر حکمی‌زاده، شریعت سنگلجی و....را نام‌برد. برخی از این افراد از روحانیونی 
بودند که متأثر از فرهنگ تجدد‌خواهی روزگار مشروطه، به جرگه‌ی تجدیدنظرطلبان پیوسته 
بودند)جعفریان، 1391: 881-871(. این منتقدان دین، اگرچه شعار احیای دین و ضرورت 
مسلح‌شدن آن به علم و عقل، حمله به خرافات دینی را سر می‌دادند، اما پاک‌دینی آن‌ها نه‌تنها 
از زیربنایی عمیق برخوردار نبود، بلکه حرکتی سطحی و وابسته به جو حاکم و سیاست روز 
را تشکیل می‌داد)امیری، 1383: 220(. تا جایی‌که دولت همزمان با ضدیت آن‌ها با شعایر 
اسلامی سعی‌کرد تا با حمایت از جریان‌های انحرافی و یا تسامح در برابر فعالیت آن‌ها در 
جهت اهداف فرهنگی خود از آنان بهره‌برداری کند و سرانجام با حاکمیت تجدد-گرایان 
آن‌چه که بر سر ارزش‌های مذهبی آمد، فراتر از اعتقاد به جدایی دین از سیاست بود)بصیرت 
منش، 1377: 166و 159(. با این تهدیدات بود که روشنفکران دینی، درصدد مقابله با آن‌ها 
برآمدند و در طی فعالیت خود سعی‌کردند تا مرز میان ارزش‌ها و باورهای اصیل قرآنی را 
با خرافات رایج در میان مردم تبیین‌نمایند و به شبهات ضددینی که از جانب روشنفکران 

غیردینی مطرح می‌شد، پاسخ-دهند.
6- تأثیر تفکرات میرزا ابوالحسن‌خان فروغی و شریعت سنگلجی 

در بررسی زمینه‌های پیدایش روشنفکران مذهبی، باید به‌تأثیر غیر‌قابل انکار دو شخصیت 
روشنفکر و اصلاح‌گر دینی »میرزا ابوالحسن‌خان فروغی« و »شریعت‌سنگلجی« اشاره نمود. 
فروغی روشنفکری بود که بیشتر به »عقل تجربی و نگاه علمی« اعتقاد داشت و با دید علمی به 
دین و قرآن نگاه می‌کرد و معتقد بود که روش شناخت قرآن فلسفی، کلامی، برهانی و عرفانی 
نیست. بلکه روش شناخت، »شناخت علمی« است )یوسفی اشکوری، 1376، ج2: 45(. وی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


172

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

به‌واسطه‌ی این‌که مهندس بازرگان در کلاس‌هاي درس تفسير او شرکت مي‌کرد مستقیماً و 
بدون هیچ واسطه‌ای بر افکارش تأثیرنهاد. چنان‌که بازرگان، به این تأثیر و تحول فکری در 
نتیجه‌ی کلاس‌های فروغی اذعان‌داشت)بازرگان، 1377، ج1: 71(. وی درباره درس تفسیر 
فروغی گفته‌است: »چیزی که تازگی داشت و جلب‌نظر می‌کرد این بود که مرحوم فروغی، 
علاوه بر ترجمه و تفسیر ساده قرآن به تفهیم آیات و اثبات با ارائه حقانیت آن‌ها بر مبنای 
نظریات علمی و تاریخی و اجتماعی می‌پرداخت«. در این میان شخصیت تأثیر‌گذار دیگر 
»شریعت سنگلجی« بود کسی که توحید را اساس دین، و هر چیزی مغایر با توحید را آلوده 
به شرک و خرافه و خلاف عقل می‌دانست )طاهراحمدی، 1382: 1(. شریعت مدعی‌بود که 
در بیان عقاید و آرای خود بر قرآن تکیه دارد و در پی آن است تا با تکیه بر اسلام اصیل، با 
خرافاتی که به‌نظرش در دین به وجود آمده‌بود به مبارزه بپردازد. این افکار گرچه مورد توجه 
قشر تحصیل‌کرده قرارگرفت، اما در میان مردم عادی نتوانست مخاطبان عمده‌ای را جذب‌کند. 
بنابراین این تلاش‌ها که باعث گسست ارتباط شریعت با علمای سنتی شده بود در نهایت 
به‌جایی نرسید)دهقانی،1392: 35-27(. با این‌وجود او توانست در تحکیم پایه‌های نوگرایی 
دینی و راه و روش روشنفکران مذهبی مؤثر واقع شود، به نحوی‌که جنبش نوگرایی دینی 
در دهه‌ی1320 و در سال‌های پس از آن مجال بیشتری یافت تا به تکاپوی خود در عرصه‌ی 

اندیشه دینی ادامه‌دهد. 
7- تأثیر روحانیان نوگرا و تشکل‌های مذهبی جدید

عامل دیگر در این مقطع تأثیر روحانیان نوگرا و همکاری با آن‌ها در تشکل‌های مذهبی-
فرهنگی کانون فرهنگی اسلام و انجمن اسلامی دانشجویان بود. برخی از روشنفکران دینی در 
جلسات کانون اسلام با آیت‌الله طالقانی آشنا شدند و به‌دعوت وی در این مرکز فعالیت خود 
را آغاز کردند)جهانبخش، 1382: 100(. آنان در جلسات این کانون تحت‌تأثیر سخنرانی و 
تفسیرهای آیت‌الله طالقانی و سایر روحانیون نوگرا که با شیوه، زبان و صورت خاصی متناسب 
با شرایط و مقتضیات جدید بیان می‌شد، نقش مهمی در معرفی دین و بیان نقش و فایده آن در 
زندگی مسلمانان با شیوه-های جدید، برای روشنفکران دینی و جوانان داشت)امیری، 1383: 
305(. در این میان انجمن اسلامی دانشجویان محفل دیگری بود که روشنفکران دینی در آن 
با روحانیونی نظیر حسینعلی راشد، محمد تقی فلسفی، صدرالدین بلاغی، سیدمحمود طالقانی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

173

فصلنامه علمی - پژوهشی

همکاری کردند و در جلسات وعظ و خطابه آنان سخنرانی می‌کردند)طاهر محمودی، 1382: 1(. 
با توجه به آنچه گفته شد؛ بسترهای فوق راه را برای اندیشه‌ورزی مستقل و ساخت‌یابی 
جریان روشنفکری دینی که خود سنتزی از تحولات فکری-اجتماعی و سیاسی دوران پس از 
سقوط رضاشاه بود فراهم‌ساخت. این بسترها هر یک سؤالات و مسائل جدیدی را در ذهن 
متفکران مسلمان مطرح ساخت که پاسخ‌گویی به آن‌ها دیگر با توضیحات خشک دینی کفایت 
نمی‌کرد و راه‌حل‌های وسیع و عمیقی را به زبان جدیدی می‌طلبید. راه‌حل‌هایی که معطوف 
به دگرگونی‌هایی در دین‌شناسی آن‌ها و تطبیق آن با علوم جدید و استفاده از ایدئولوژی‌های 

غربی برای اصلاح و احیاء دین در میان طیفی از آن‌ها گردید. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


174

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

نتیجه‌گیری
جریان روشنفکری دینی یکی از جریان‌های فکری-سیاسی معاصر است که در ایران با ظهور 
سیدجمال‌الدین اسد‌آبادی برای اولین‌بار به‌صورت برجسته‌ای مطرح‌شد. این جریان پس از 
یکسری فراز و نشیب در دوران مشروطه و حکومت رضاشاه، سرانجام در نابسامانی‌های 
مملکت پس از واقعه‌ی شهریور20 وارد عرصه‌ی فعالیت‌های فرهنگی-اجتماعی و بعدها 
سیاسی شد. جریانی که با توجه به اصول فکری خود که معتقد به نوسازی دین و سنت 
برای رفع مشکلات فرهنگی-اجتماعی و اصلاح آن، با استفاده از سنت فکر دینی بود، با 
رویکردی جدید نسبت به دین و مسائل و مشکلات جامعه، تمام تلاش خود را در جهت 
اصلاح معتقدات فكري و تربيت معنوي نسل جوان با توسل به آموزه‌های جامعه‌ی مدرن 
همچون؛ پیوند دین و علم، تطبیق ایدئولوژی‌های اروپایی با دین، تأکید بر پوزیتیویسم و....
به‌کار گرفت، تا به‌زعم خود به نجات اندیشه‌های دینی و پاک‌ماندن از فسادهای روز در جامعه 
همت گمارند. اما در بررسی پیداش بسترهای این جریان جدا از جو سیاسی و بستر مذهبی 
جامعه و همچنین دغدغه‌ی ویژه‌ی دینی روشنفکران، بستری که به‌صورت جدی زمینه‌ی تولد 
این جریان نوگرا را فراهم‌ساخت؛ تقابل جدی آن‌ها با اندیشه‌ها غیردینی و یا ضددینی در 
جامعه آن روز بود. چالش‌هایی که عموما بیرون از قلمرو دینداران اصیل مایه‌گرفت و گرچه 
آنان با چالش‌هایی از درون جامعه‌ی سنت‌گرایان دینی نیز روبه رو بودند و باید به چالش 
سخنگویان دینی و روحانیان نیز جواب می‌دادند، اما با این وجود خطری که در فضای پس از 
سقوط پهلوی اول، نگاه دوباره و نوگرایانه آن‌ها را به دین فراهم‌ساخت از ناحیه‌ی سه گروه؛ 
مارکسیست‌ها و کمونیست‌ها، جریان بهائیت و مدعیان اصلاح‌گرایی در جامعه آن روز بود 
که به‌شدت جامعه را تهدید می‌کردند. اما در کنار آن‌ها شاهد تأثیر خاستگاه اجتماعی دینی و 
تحصیلات مدرن در غرب و همچنین عدم‌اعتقاد سنت‌گرایان دینی به تغییر و تحولات جدید 

در دین بر دیدگاه و کنش آن‌ها نیز هستیم.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


... 
ی و

ژیک
ولو

یدئ
ی-ا

کر
ل ف

صو
ن ا

تری
هم

ی م
اس

شن
باز

175

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
- اشرف، احمد)1346(، »درباره‌ی روش جامعه‌شناسی ماکس وبر«، مجله سخن، دوره17، ش7.

- امیری، جهاندار)1383(، روشنفکری و سیاست، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- امیری، جهاندار)1389(، روشنفکری دینی لیبرال یا دین‌مدار، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.

- باتامور، تامس برتون)1356(، جامعه‌شناسی، ترجمه حسن منصور، تهران: کتاب‌های جیبی.
- بازرگان، مهدی)1342(، راه طی‌شده، تهران: شرکت سهامی انتشار. 

- بازرگان، مهدی)1350(، مدافعات، تهران: مدرس. 
- بازرگان، مهدی)1375(، شصت سال خدمت و مقاومت، تهران: رسا، ج2.  

- بازرگان، مهدی)1391(، مباحث بنیادین، تهران: بنیاد فرهنگی مهندس بازرگان. 
- بازرگان، مهدی)1387(، مقالات اعتقادی و اجتماعی، تهران: شرکت سهامی انتشار. 

- برزین، سعید)1374(، زندگی‌نامه سیاسی مهندس مهدی بازرگان، تهران: مرکز. 
- برزین، سعید)1373(،حکومت قانون و دموکراسی، ترجمه بهمن جبروتی، ماهنامه کیان، سال چهارم، ش22.

- بروجردی، مهرزاد)1378(، روشنفکران ایرانی و غرب، ترجمه مهشید شیرازی، تهران: فروزان روز. 
- بصیرت‌منش، حمید)1377(، علما و رژیم رضاشاه، تهران: نشر عروج. 

- بهرامیان، مولود)1394(، »کارنامه روشنفکری دینی در ایران در گفتگو با علیرضا علوی‌تبار«، ماهنامه اصلاح 
اندیشه، ش1.

- پدرام، مسعود)1382(، روشنفکری دینی و مدرنیته در ایران پس از انقلاب اسلامی، تهران: گام نو.
- پناهی، حسن)1381/8/9(، »سیاست‌گریزی و ترویج جدایی دین از سیاست«، ‌روزنامه جمهوری اسلامی، 

ش6764.
- پهلوان، چنگیز)1372(، »توسعه، مدرنیته و مشارکت روشنفکران«، سال سوم، ش13.
- تاجیک، محمدرضا)1383(، »روشنفکر دینی، گفتمان و قدرت«، ماهنامه آئین، ش2.
- جعفریان، رسول)1391(، جریان‌ها و جنبش‌های مذهبی سیاسی ایران، تهران: علم. 

و  مطالعات  مؤسسه  تهران:  ایران،  ملت  حیات  تجدید  جنبش  پاد  بهائیت  میکائیل)1393(،  جواهری،   -
پژوهش‌های سیاسی. 

- جهانبخش، فروغ)1382(، از بازرگان تا سروش، ترجمه سعیده سریانی، تهران: بهزاد.
- چمن‌خواه، لیلا)1391(، بهائیت و رژیم پهلوی، تهران: نگاه معاصر.

- خسروپناه، عبدالحسین)1389(، جریان‌شناسی فکری ایران معاصر، قم: حکمت نوین.
- خستو، رحیم)1389(، »ساخت‌یابی روشنفکری دینی«، فصلنامه تخصصی علوم سیاسی، ش10.

- زاهد زاهدانی، سید سعید)1381(، بهائیت در ایران، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.
- زکریایی، محمدعلی)1378(، درآمدی بر جامعه‌شناسی روشنفکری دینی، تهران: آذریون. 

- دهقانی، رضا و علی‌پور، جواد)1392(، »اصلاح دینی دوره پهلوی اول باتکیه بر آراء شریعت سنگلجی«، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html


176

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

فصلنامه تاریخ نامه ایران بعد از اسلام، سال چهارم، ش7.
- سروش، عبدالکریم)1377(، رازدانی و روشنفکری و دینداری، تهران: مؤسسه فرهنگی صراط.

- سحابی، یدالله)1377(، یادنامه دکترسحابی، گردآورنده محمد ترکمان، تهران: قلم.
- شفیعی‌فر، محمد)1378(، درآمدی بر مبانی انقلاب اسلامی، بی‌جا: نهاد مقام معظم رهبری در دانشگاه¬ها. 

- صاحبی، محمد جواد)1380(، مبانی نهضت فکر دینی، قم: بوستان کتاب قم. 
- طاهراحمدی، محمود)1390(، »درآمدی بر نوگرائی دینی در ایران«، مجموعه مقالات بررسی علل فروپاشی 

سلطنت پهلوی، تهران: مرکز مطالعات و پژوهش‌های سیاسی. 
- فراستخواه، مقصود)1388(، سرآغاز نواندیشی معاصر دینی و غیردینی، تهران: شرکت سهامی انتشار.  

- فروند، ژولین)1368(، جامعه‌شناسی ماکس وبر، مترجم عبدالحسین نیک گوهر، تهران: رایزن.
- قریشی، فردین)1384(، بازسازی اندیشه دینی در ایران، تهران: قصیده. 

- قوچانی، محمد)1383(، شاه وفقیه، مجله جامعه نو، ش1.
- غنی‌نژاد، موسی)1377(، تجددطلبی و توسعه در ایران معاصر، تهران: نشر مرکز. 
- کاظمی، عباس)1383(، جامعه‌شناسی روشنفکری دینی در ایران، تهران: طرح نو.

- کافی، مجید)1384(، »درباب جامعه‌شناختی تاریخی«، فصلنامه روش‌شناسی علوم انسانی، ش42.
- گرین، آنا و تروپ، کات)1384(، »جامعه‌شناشی تاریخی«، ترجمه سید حسین شرف‌الدین، مجله معرفت، 

ش91.
- وبر، ماکس)1374(، اقتصاد و جامعه، ترجمه عباس منوچهری، تهران: سمت.

- یزدی، ابراهیم)1373(، »مهندس بازرگان؛ نیم قرن تلاش در عرصه سیاست و اندیشه دینی«، ماهنامه کیان، 
سال چهارم، ش23. 

- یزدی، ابراهیم)1382(، جنبش دانشجویی در دو دهه‌ی1330 و1320، تهران: قلم. 
- یزدی، ابراهیم)1376(، روشنفکری دینی و چالش‌های جدید، تهران: کویر.

- یوسفی اشکوری، حسن)1376(، در تکاپوی آزادی، تهران، قلم، 2ج.
Barzin, saeed(1994), Constitutionalism and Dmocracy in the Religious Ideology of Mehdi 

Bazargan (Vol 21). British Journal of Middle Eastern Studies, No1, 90-91.
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:
هزاوه‌ای، سید مرتضی؛ باوریان، فریده )۱۳۹7(، »بازشناسی مهمترین اصول فکری-ایدئولوژیکی و بسترهای 
سیاسی-اجتماعی پیدایش جریان روشنفکری دینی در تاریخ معاصر ایران« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان 

اسلام، س8، ش3، پاییز 97، صص 153-176 .

DOI: 10.21859/priw-080307

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

http://priw.ir/article-1-659-fa.html
http://www.tcpdf.org

