
... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

127

فصلنامه علمی - پژوهشی

تبارشناسی ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا و دیگری سازی  

مسعود رستمی 1
دانشجوی دكتری علوم سیاسی، دانشكده‌ حقوق، الهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه‌ آزاد 

اسلامی، تهران، ایران
صادق زیباكلام 2

استاد مدعو علوم سیاسی، دانشكده‌ حقوق، الهیات و علوم سیاسی، واحد علوم و تحقیقات، دانشگاه‌ آزاد اسلامی، 
تهران، ایران )نویسنده‌ مسئول(

تاريخ دريافت: 1397/05/26                      تاريخ پذيرش: 1397/08/03

چكيده
سده‌ی نوزدهم آثاری تعیین کننده بر حیات سیاسی و اجتماعی جوامع مختلف داشته است. ایدئولوژی های سیاسی 
مختلف به عنوان نیروهایی مترقی در قرن نوزدهم گسترش یافتند و همچنان که در تحولات غرب نقش ایفا می 
کردند بر دیگر جوامع نیز تاثیرگذار شدند. در این میان نقش نخبگان مدافع غربی شدن  در جوامع غیر غربی و 
چگونگی مواجهه‌ی آنها با این ایدئولوژی ها و تحولات غرب، نقش مهمی در چگونگی فعل و انفعالات تحولات 
سیاسی و اجتماعی این جوامع به‌ همراه‌ داشت. متعاقب آشنایی با این ایدئولوژی ها، بخشی از نخبگان فكری حول 
مكتب ناسیونالیسم باستان گرا شكل گرفت كه‌ علل عقب ماندگی ایران را دین اسلام و تكثر قومی میدانستند. 
ناسیونالیسم باستان گرا از پادشاهی هخامنشی و ساسانی و آیین زرتشتی به‌ عنوان عصر طلایی ایران یاد میكرد كه‌ با 
تهاجم اعراب و گسترش دین اسلام دچار افول شده‌ بود. همچنین این جریان ایدئولوژیك همگرایی ملی را در نفی 
هویت اقوام و تلاش برای یكسان سازی هویتی تعقیب میكرد. در دوره‌ی پهلوی یكم و دوم، ائتلافی میان حكومت 
و نخبگان مدافع غربی شدن و ملت سازی حول ایدئولوژی خرد گریز ناسیونالیسم باستان گرا ایجاد شد كه‌ نهایتاً 
به‌ ایدئولوژیك شدن عرصه‌ی زیست جهان ایرانی و غیاب ترابط مفاهمه‌ای به‌ عنوان مبانی تشكل جامعه‌ی مدنی، 
منجر شد. این ناسیونالیسم، شریعت اسلامی و کثرت قومی و فرهنگی را غیریت سازی نموده و با اتخاذ رویکردی 
مقابله جویانه با آنها  عرصه‌ی زیست جهان را به‌ عرصه‌ی خشونت مبدل كرد. این در حالی است كه‌ برای تحقق 
جامعه‌ی مدنی زیست جهان باید عاری از خشونت و خرد گریزی باشد. ایدئولوژی خر گریز ناسیونالیسم باستان 

گرا در نهایت با واکنش شریعت اسلامی و پیروزی انقلاب اسلامی ناکام ماند. 

واژه‌های كليدي:  ناسیونالیسم باستان گرا، رژیم پهلوی، اسلام، ایدئولوژی، غرب

1. Masoud.r7070@gmail.com
2. szibakalam@ut.ac.ir

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال هشتم، شماره سوم، پاییز 1397، صص 151  - 127
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
80

30
6

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


128

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

مقدمه
حاكمیت پنج دهه‌ ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا كه‌ به‌ غیریت سازی درون اجتماعی و 
ملی‌ مبتنی بر نفی اسلام و هویت قومی بود، منجر به‌ تولد عرصه‌ی زیست جهان ایدئولوژیكی 
در ایران شده‌ بود كه‌ خشونت و خرد گریزی در آن حرف اول را می زد. این در حالی است 
كه‌ برای تحقق جامعه‌ی مدنی عرصه‌ی زیست جهان بایستی عرصه‌ی تساهل و خرگرایی 
مفاهمه‌ای باشد. خشونت ناسیونالیسم باستان گرا مبتنی بر صرف سركوب فیزیكی نبود، بلكه‌ 
آنچه‌ مورد هجمه‌ی پیروان ناسیونالیسم باستان گرا واقع میشد، كلیه‌ی شئون زندگی ارزشهای 
اقوام را شامل میشد. در حالی كه‌ استدلال  پیروان اسلام و همچنین  فرهنگی و اجتماعی 
در نظریه‌ی كنش ارتباطی هابرماس مبنای عقلانیت مفاهمه‌ای محسوب میشود، قائلان به‌ 
ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا به‌ نفی ترابط مفاهمه‌ای و خشونت معتقد بودند. استدلال 
آنها این بود كه‌ اسلام و اقوام دو عامل عقب ماندگی ایران بوده‌اند و هستند و فقط زمانی 
میتوان  غربی، متمدن و پیشرفته‌ شد كه‌ هرگونه‌ آثاری از تكثر قومی و آیین اسلام از جامعه‌ی 
ایران زدوده‌ شود. این رویه‌ی ناسیونالیسم باستان گرا با واكنش خشم روحانیون و اقوام‌ همراه‌ 
بود كه‌  خود به‌ بازتولید خشونت در زیست جهان دامن بیشتری می زد و گستره‌ی بیشتری 
از جامعه‌ به‌ درون مجادلات ایدئولوژیك كشیده‌ می شد. مبنای كنش ارتباطی در عرصه‌ی 
زیست جهان فرهنگی و گفتگویی است. اما‌ ایدئولوژی های خردگریز‌ و مونولوگ به‌ جای 
گفتگو با نفی، انكار و حذف به‌ دنبال استیلا بر عرصه‌ی زیست جهان هستند. به‌ همین دلیل 
در حكومتهای مبتنی بر ایدئولوژی های خردگریز و مونولوگ گفتگو در زیست جهان محقق 
سیكل  در  را  جامعه‌  مفاهمه‌ای،  ترابط  فقدان  و  خردگریز  ایدئولوژی  ترویج  شد.  نخواهد 
خشونت و عدم بلوغ فرهنگی كه‌ مانع تحقق جامعه‌ی مدنی هستند فرو میبرد و این همان 
چیزی بود كه‌ پنج قرن گفتمان ناسیونالیسم باستان گرا با دیگری سازی بخش اعظم جامعه‌ بر 

جامعه‌ی ایران تحمیل كرد.   ‌ 
   ‌     

پیشینه‌ی تحقیق
مباحث جامعه‌ی مدنی، حكومت های پهلوی یكم و دوم، ناسیونالیسم پهلوی و باستان گرا 
ایران مورد علاقه‌ی محققان  از آن دسته‌ مباحثی هستند كه‌ در  ایدئولوژی های سیاسی  و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

129

فصلنامه علمی - پژوهشی

بوده‌ و متون زیادی در این زمینه‌ها نوشته‌ شده‌اند. بنابراین، حتی اگر به‌ بخش كوچكی از 
این تحقیقات، مقالات و كتابها اشاره‌ شود، بایستی بخش زیادی از نوشتار فعلی را به‌ آنها 
اختصاص داد. به صورت مختصر آنچه‌ ما در تحقیق فعلی به‌ دنبال آن هستیم، تبیین رابطه‌ی 
ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا و دیگری سازی داخلی مبتنی بر نفی اسلام و اقوام است 
كه‌ در سراسر دوران حكومتهای پهلوی یكم و دوم سیاست حاكم بر زیست جهان ایرانی بود. 
از نظر محقق، ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا با دیگری سازی بخش وسیعی از جماعه‌، 

مانع رشد عقلانیت مفاهمه‌ای در عرصه‌ی زیست جهان شد.  ‌    

چارچوب نظری 
بر اساس نظریۀ گفتمان، زبان صرفاً مجرایی نیست که اطلاعات مربوط به وضعیت روحی و 
رفتار یا واقعیت های مربوط به جهان خارج را از طریق آن در میان بگذاریم. به عکس زبان، 
دستگاهی است که خلق میکند و در نتیجه جهان اجتماعی را میسازد. در عین حال، هویت 
های اجتماعی و روابط اجتماعی را نیز به وجود میآورد. به این معنا که تغییر در گفتمان 
وسیلهای است برای تغییر جهان. کشمکش در سطح گفتمان موجب تغییر و بازتولید واقعیت 
اجتماعی میشود. بدین ترتیب میتوان گفت سوژهها در گفتمان خلق میشوند. هر ایدئولوژی 
یا  عقلانی  میکند؛ سوژه‌ای  را خلق  های خاص خود  است سوژه  گفتمان  نوعی  که خود 
در سطح  اجتماعی  سیاسی-  روابط  ایدئولوژی،  نوع  به  بسته  اساس،  این  بر  عقلانی.  غیر 
زیست جهان متعین میشود. هابرماس نظام اجتماعی را به دو عرصۀ سیستم)قدرت( و زیست 
متفاوت هستند،  اگرچه عرصۀ دو عقلانیت  این دو عرصه،  میکند؛  تقسیم  جهان)گفتمان( 
اما با هم در ارتباط بوده و بر یکدیگر اثرگذاری دارند. آنچه میتواند این دو را در ارتباطی 
متداوم قرار دهد، بیش از هر چیز ایدئولوژی های سیاسی هستند. در چنین حالتی »روابط 
قدرت، شبكه- اجتماعی ارتباط و عقلانیت تفاهمی را مورد تهدید قرار می دهد. اعمال زور، 
دستكاری جهان بینی ها و تغییر اجبار آمیز، همگی به‌ ساختهای ارتباط و تفاهمی جامعه‌ 
آسیب می رساند، در حالی كه‌ شرط جامعه‌ی سالم و عقلانی، قوت ساختهای مشترك و 
ارتباط و تفاهم است)بشیریه‌، ص: ٢٢٥(. این مسأله در جوامعی که سیاست، اقتصاد و فرهنگ 
ایدئولوژیک است بیش از جوامعی که چنین نیستند ملموس است. به ویژه اینکه ایدئولوژی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


130

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

های سیاسی در چنین جوامعی صرفاً بر شکافهای طبقاتی مبتنی نباشند، بلکه شکافهای قومی، 
فرهنگی، مذهبی نیز عاملی برای زایش ایدئولوژی ها باشند. بدیهی است هرچه جامعهای 
متکثرتر باشد، چنانچه از مسیری مدنی ارزشها و منافع همه لحاظ نگردد، استعداد بیشتری 
برای ظهور عقاید ایدئولوژیک خواهد داشت. همانگونه که مک للان نیز مینویسد: ایدئولوژیها 
با گروههای رقیبی در  به گونهای فزاینده کثرت گرا بوده و  بودند که  محصول جامعهای 
ارتباط بودند که به منافع فرقهای آنها خدمت کردند )مکللان،1385:14(. ایدئولوژیها همراه با 
به دست دادن توضیحی از واقعیت اجتماعی، حاوی یک رشته عقاید سیاسی نیز هستند که 
بهترین شکل ممکن برای سازماندهی را به تفصیل شرح میدهند و همراه نقشهای از واقعیت، 
تصویری از جامعهای مطلوب هم در برابر مینهند. ایدئولوژی هم شرحی از روابط اجتماعی 
و سیاسی و هم طرحی برای سازمان دادن به این روابط است. اما همۀ ایدئولوژیها، هم به 
دلیل عقاید و هم جایگاه  آنها کارکرد یکسانی ندارند؛ زیرا علاوه بر عقلانی یا غیرعقلانی 
بودنشان، بسته به جایگاه و پایگاه ایدئولوژی، در قدرت یا برای قدرت، کارکرد آنها را نیز 
تغییر میدهد. بر همین اساس، میتوان ایدئولوژیها را به دو دستۀ عقلانی و غیرعقلانی در حالت 
کلی و حفظ وضع موجود، اصلاح طلب و انقلابی تقسیم بندی کرد. فارغ از بسته یا باز بودن 
ایدئولوژیهای سیاسی، آنها یا »سیستم «را در اختیار دارند و یا تلاش میکنند آن را به دست 
آورند. با این وجود، در هر دو حالت عرصۀ حضور ایدئولوژیهای سیاسی »زیست جهان« 
است. هر ایدئولوژی سیاسی در »زیست جهان« تلاش میکند با حقیقت جلوه دادن ارزشهای 
خود، از طریق »فراخواندن« بیشترین افراد را جذب و مهمتر آنکه، این ارزشها به منشأ کنش 
ایدئولوژی  منظور، حاملان  برای همین  تبدیل شود.  اجتماعی در زیست جهان  سیاسی - 
میبایست ایدۀ خود را حقیقت جلوه دهند. بدین ترتیب ایدئولوژیها، »به دلایلی غیر از اینکه 
مقرون به حقیقتند مقبول میافتند. بدون شک، کسانی که اینگونه اعتقادها یا نظریهها را میپذیرند 

به حقیقتشان معتقدند«)پلامناتز،1389:92(. 
آلتوسر معتقد است » عملکرد یا کارکرد ایدئولوژی به گونهای است که افراد سوژه شده 
... یا آنها را به سوژه بدل میکند) همان: 39(. هرچند آلتوسر فرض  را به خدمت میگیرد 
میکند امکان مقاومتی در برابر سوژه شدگی وجود ندارد، اما واقعیت امر حکایت از آن دارد 
که همواره گفتمانهای ایدئولوژیک دیگری در مقابل سوژه شدگی درون ایدئولوژی رقیب 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

131

فصلنامه علمی - پژوهشی

مقاومت میکنند و سعی میکنند به سهم خود بخشی از افراد را به سوژۀ خویش تبدیل کنند. 
همین باعث میشود تا عرصۀ زیست جهان به عرصۀ تقابل ایدئولوژیهایی مبدل شود که هر 
یک بخشی از جامعه را  سوژۀ خود کرده است. در همین جا است که، ایدئولوژیهای سیاسی 
در صورت داشتن ماهیت عقلانی، اخلاق گفتمان را در پیش میگیرند؛ در غیر این صورت 
خشونت را سر لوحۀ کار خویش قرار میدهند. به همین دلیل، قائلان به هر ایدئولوژی، با 
فراخواندن میتواند بخشی از زیست جهان را به سوژۀ خود مبدل کند. فراخواندن از آن جهت 
برای حاملان ایدئولوژیها مهم است که هر یک، از آن طریق مشروعیت دیگری را به چالش 
میکشد. بدیهیست برای ایدئولوژی سلطه) سیستم( مشروعیت باعث میشود تا اعمال زور به 
حداقل برسد، زیرا » افراد آدمی از طریق ایدئولوژی، بدون نیاز به اعمال زور، آزادانه تسلیم 
نظام اجتماعی میشوند. جامعه اگر هر بار که مورد اعتراض قرار میگیرد ناگزیر به توسل به زور 
باشد نمیتواند پای برجا بماند«) لارین،1386:5-94(. این در حالیستکه، ایدئولوژی خواهان 
تغییر بر آن است با جذب تعداد بیشتری از افراد جامعه این مشروعیت را دچار بحران کند. در 
واقع ایدئولوژیهای سیاسی علیرغم غیریت سازی »ناگزیرند جاذبۀ عمومی داشته باشند. زیرا 
همزمان با مشارکت افزایندۀ تودهها در سیاست، دستور کار این ایدئولوژیها میبایست متقاعد 

کننده باشد« )مک للان،1385:15(. 
 همۀ ایدئولوژیهای سیاسی در زیست جهان، برای کسب قدرت یا همان »سیستم« تلاش 
نمیکنند؛ برخی از آنها میتوانند صرفاً اصلاحگرا باشند، همچون ایدئولوژیهای فمینیستی و 
قومی. این ایدئولوژیها اغلب ایدئولوژیهایی مدنی هستند، زیرا خواهان حقوق برابرند. اما بسته 
به نوع واکنش ایدئولوژیهای سلطه، برخی از آنها همچون قومگرایی میتوانند خشونت گرا 
شوند. چنین ایدئولوژیهایی در حالت اول میتوانند نقش مهمی در پروسۀ عقلانیت ارتباطی ایفا 
کنند و در صورت سرکوب آنها و توسل به خشونتگرایی، میتوانند به مانعی مضاعف در برابر 
عقلانیت ارتباطی تبدیل شوند. از طرف دیگر، برخی از ایدئولوژیهای سیاسی هم اصلاحگرا 
هستند و هم برای کسب »سیستم« اقدام میکنند. فارغ از ماهیت و یا کارکرد ایدئولوژیهای 
سیاسی، تمامی آنها برای موفقیت، باید بخش زیادی از افراد جامعه را با خود همداستان کنند. 
به عبارت دیگر، ژرفای نقش ایدئولوژیهای سیاسی در عقلانیت ارتباطی، زمانی بهتر فهم 
میشود که به گسترۀ رسوخ آنها در لایههای زیست جهان واقف باشیم. چرا که ایدئولوژیهای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


132

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

سیاسی به سیاستمداران محدود نمیشوند؛ بلکه هر ایدئولوژی بخش وسیعی از افراد جامعه 
را با عقاید خود همسو میکند؛ از این رو حلقههای اطراف ایدئولوژی، طیف متنوعی را شامل 

میشود. 
معیار موفقیت یک ایدئولوژی سیاسی، به میزان مقبولیت آن وابسته است. هر چه دایرۀ یک 
عقیدۀ سیاسی تعداد بیشتری از مردم را شامل شود، به همان اندازه بر قدرت خود افزوده و از 
مشروعیت رقیب میکاهد. اما ماهیت متکثر و عدم تقارن آگاهی افراد در »زیست جهان«، باعث 
میشود هم حدود ایدئولوژیها با مرز رقبا محدود شود و هم امکان استفاده از زبانی واحد برای 
عموم امکان پذیر نباشد. این دو ویژگی همزمان، هم تعدد عقاید را به همراه دارد و هم موجب 
شکلگیری حلقههای متفاوتی در اطراف این عقاید میشود. حلقههای اطراف ایدئولوژی را 
میتوان در سه دسته خلاصه کرد: نخبههای فکری، نخبههای سیاسی و پیروان. هر ایدئولوژی 
حول یک یا چند فلسفۀ سیاسی یا نظریۀ سیاسی شکل میگیرد. در اینجا  فلسفۀ سیاسی و 
نظریۀ سیاسی را از هم متمایز  میکنیم، زیرا بسیاری از ایدئولوژیها همچون ناسیونالیسم فاقد 
مبانی فلسفی هستند، در حالی که برخی دیگر همچون لیبرالیسم و سوسیالیسم  دارای بنیانهای 
فلسفی. فلسفۀ سیاسی، تأملی فلسفی در این خصوص است که چگونه میتوان به بهترین شیوه، 
حیات جمعیِ- یعنی نهادهای سیاسی و رسوم اجتماعی، از قبیل نظام اقتصادی و الگوی 
زندگی خانوادگی - خود را تنظیم کرد) مک کالوم،1383:11(. فلسفۀسیاسی تا زمانی به کار 
گرفته میشود که انسانها برنامههای جمعیِ خود را تغییرناپذیر و جزء نظم طبیعی ندانند؛ بلکه 
آن را به طور بالقوه، قابل تغییر و در نتیجه، نیازمند توجیه فلسفی تلقی کنند )همان:12(. بدون 
تردید، این تعریف ناسیونالیسم را شامل نمیشود. با این وجود، میشل فوكو ناسیونالیسم را 
چهارچوبی گفتمانی نامیدهه‌، یعنی شیوه‌ای از سخن گفتن كه‌ آگاهی ما را می سازد)كریك 

كالهون، ١٣٩٢: ١٨(.
 همانطور که ذکر شد یک ایدئولوژی بر اندیشۀ سیاسی یک یا چند اندیشمند مبتنیست. 
با این وجود، هیچ یک از آنها  حتی مارکس که در عصر پیدایی ایدئولوژی میزیست،  قصد 
ایدئولوژی پردازی نداشتند. تنها پس از آنکه تعدادی نخبۀ فکری و سیاسی بنا به دلایلی 
مصمم به اجرایی کردن آن میشوند خصلت ایدئولوژیک مییابد. بدینترتیب، این دو گروه اولین 
حلقۀ یک عقیدۀ سیاسی را در زیست جهان تشکیل میدهند. در برخی موارد، به ویژه پس از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

133

فصلنامه علمی - پژوهشی

آنکه یک ایدئولوژی موفق به کسب قدرت شود، نخبۀ فکری و سیاسی وظایف خود را بر 
عهده میگیرند؛ اما تا پیش از آن و به ویژه در وضعیت ایدئولوژی خواهان تغییر در جوامع 
غیر دموکراتیک، اکثراً نخبۀ فکری، همان نخبۀ سیاسی هم هست. از آنجا که فلسفه یا نظریۀ 
سیاسی دارای زبانی پیچیده و غامض هستند، لذا نخبۀ فکری با ساده کردن آن، به زبانی ساده 
و به دور از پیچیدگیهای فلسفی - تئوریک، به تبلیغ و ترویج ارزشها، هنجارها و نمادهای 
ایدئولوژی خویش در میان عموم مبادرت میورزند، تا افراد را در  زیستجهان مُقنعِ به پذیرش 
ایدههای خود کنند. این اقناع، همانطور که گفته شد از طریق فراخواندن میسر میشود. با این 
وجود، نخبۀ فکری و سیاسی به این حد بسنده نمیکند، بلکه با ایجاد نهادهایی به دنبال تسهیل 
پذیرش عقاید و موفقیت خویش است. اما به دلایل مختلف یک ایدئولوژی نمیتواند مقبول 
همه واقع شود، بلکه بخشی از افراد که عموماً پیروان هستند بدان دلبستگی مییابند؛ به همین 
دلیل در کنار نخبۀ فکری و سیاسی، حلقۀ پیروان قرار دارد. این حلقه، هم به لحاظ گستره و 
هم به لحاظ اعتقاد، از اهمیت زیادی برای موفقیت یک ایدئولوژی برخوردار است. به ویژه از 
آنجا که نوع گفتمان نخبۀ فکری و سیاسی، نوع کنش سیاسی - اجتماعی پیروان را نیز تعیین 
میکند. کارویژۀ این حلقه در جوامع مدنی و ایدئولوژیهای عقلانی، متفاوت است با جوامع 
نامدنی و ایدئولوژیهای غیرعقلانی؛ در واقع به دلیل گستردگی این حلقه در عرصۀ زیست 

جهان، میتواند بازتاب مدنیت و نامدنیت در یک جامعه باشد. 

نخبگان قرن نوزدهم و جدل های نظری 
تاريخ مدرن ايران را بايستي تاريخ ايدئولوژي خواند. هر خوانشي بدون در نظر گرفتن نقش 
ايدئولوژي از زمان پيدايي دولت مدرن، نميتواند بازتاب واقعيتهاي سياسي اجتماعي ايران 
باشد. اما خود تفكر ايدئولوژيك از قرن نوزدهم در ایران رو به رشد گذاشت. در سده نوزدهم 
انقلاب مشروطه نقطه عطفي بود ميان دو مرحله از ساختار دولت و صورت بندي اجتماعي. 
در واقع »بسياري از مشكلاتي كه ايران بعد از انقلاب مشروطه با آن دست به گريبان است، 
يا ريشه در انقلاب مشروطه دارد و يا اينكه مربوط به آن است« )قيصري،1388: 38(  اولين 
و مهمترين ايدئولوژي سياسي كه قبل از انقلاب مشروطه وارد ادبيات سياسي شد و نقشی 
بنيادين در تحولات عصر مشروطه داشت، ناسيوناليسم بود. ناسيوناليسم پديدهاي است متعلق 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


134

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

به عصر مدرن، اما ريشه در گذشتۀ فرهنگي اقوام دارد. در ايران نيز، آشنايي با »ناسيوناليسم« از 
نيمۀ دوم سدۀ نوزدهم آغاز ميشود. از آنجا كه در ايران همانند كشورهاي اروپايي، راه »ملت« 
شدن نه از طريق »ادغام ديوانسالارانه« بلكه از طريق »بسيج بومي« و توسط روشنفكران مطرح 
شد، لذا پديدۀ ناسيوناليسم نيز در ايران پديدهاي است متأخر و به آشنايي اقوام زیستجهان 

ایران با غرب در نيمۀ دوم سدۀ نوزدهم باز ميگردد. 
انقلاب مشروطه نقطۀ گسست دو مرحلۀ تاريخي در جامعهاي است كه نميتوان همچون 
بسياري از قرائتهاي »كليت پرداز« و در بسياري مواقع ايدئولوژيك، احكام نظري »كلي« براي 
آن صادر نمود. تا پيش از انقلاب مشروطه، اگر چه آگاهي قومي وجود داشت، اما اين آگاهي  
به آگاهي از »هويت ملي« نينجاميده بود. در دوره قاجار، رابطۀ دولت با جامعه ضعیف بود 
و تنها نيرويي كه ميتوانست به جامعه انسجام ببخشد و در مواردي حتي رابطۀ جامعه را با 
دولت بهبود ببخشد و در تجهیز و بسیج همگانی ایفای نقش کند مذهب بود. اما در نيمۀ 
دوم سدۀ نوزدهم، نفوذ و تأثير غرب، روابط ضعیف و شكنندۀ دولت قاجار با جامعۀ ايران را 
بیشتر تضعيف كرد. برخورد و ارتباط با غرب به ويژه تماس فكري و ايدئولوژيكي از طريق 
نهادهاي نوين آموزشي، زمينۀ رواج مفاهيم و انديشه هاي جديد، گرايشهاي نو و مشاغل 
جديد را فراهم ساخت و طبقۀ متوسط حرفهاي جديدي به نام طبقۀ روشنفكر به وجود آورد 

)آبراهاميان، 1377: 65-66(. 
بدينترتيب، از نيمۀ دوم سدۀ نوزدهم بود كه تك روشنفكران پديدار شدند و با تداوم 
فعاليت اينان بود كه در آستانۀ انقلاب مشروطيت، جريان روشنفكري شكل گرفت )قاضي 
مرادي، 1388: 13(. فارغ از تشابهات و تفاوتهای این جریانهای ناسیونالیستی، آنچه به گفتمان 
حکومتهای پهلوی تبدیل شد، »ناسیونالیسم افراطی« بود که به دلیل تأکیدش بر همسان سازی 
هویتی و پاک سازی فرهنگی از عناصر عربی از یک سو، و سپس با اختصاص نام »ایران« برای 
جغرافیای »پیشاایرانی« و ایجاد رابطهای »اینهمانی« میان هویت »باستان گرایی« و »ایرانی« از 
سوی دیگر، از آن تحت عنوان »ناسیونالسیم باستان گرای ایرانی« نام میبریم. این ناسیونالیسم 
شرحی در بارۀ نظم موجود عرضه کرد که به شکل نوعی جهانبینی درآمده بود و الگوی یک 
آیندۀ مطلوب را ارائه می داد؛ یعنی تصویری از جامعۀ خوب و در همین ارتباط یک طرح 
کلی را که چگونه تحول سیاسی میتواند و باید ایجاد شود، عرضه نمود. هر سه عملکرد ابتدا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

135

فصلنامه علمی - پژوهشی

توسط نخبگان فکری و روشنفکران ارائه شد و مورد سوم هنگامی که ناسیونالیسم باستان 
گرایای ایرانی به ناسیونالیسم دولتی مبدل شده و به روش چگونگی تحول، یعنی سیاست 
رسمی حکومت  تبدیل گردید. در مورد عملکرد نخست، یعنی شرحی در بارۀ نظم موجود 
یا همان جهانبینی، ناسیونالیسم باستان گرایی ایرانی با جامعهای به لحاظ قومی متکثر و به 
لحاظ صورت بندی اجتماعی، سنتی مواجه بود. در بارۀ عملکرد دوم این ایدئولوژی، یعنی 
آیندۀ مطلوب، خواهان جامعهای همسان و مبتنی بر فرهنگ پیشا اسلامی بود. عملکرد سوم 
ایدئولوژی نیز، یعنی چگونگی تحول، عبارت از یک دولت متمرکز مقتدر بود که با سیاستهای 

نرمافزاری و سختافزاری جامعۀ مطلوب را ممکن سازد. 

ناسیونالیسم به مثابه جهان بینی جدید نخبگان 
هر ایدئولوژی ابتدا حول محور نخبگان فکری شکل میگیرد و پس از آنکه  مبنای عمل سیاسی 
شد به ایدئولوژی سیاسی تبدیل میشود. ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا  نیز ابتدا توسط  
روشنفكرانی که از افول نقش كشور در معادلات سياسي ناراضي و به دنبال علل عقب ماندگي 
كشور نسبت به غرب و روسیۀ تزاری بودند، شکل گرفت. زیرا امپراتوریی كه روزگاري يكي 
از قدرتهای بزرگ بود، به حوزه ای برای کشمکش و نفوذ قدرت های غربی تبديل شده بود. 
شکستهای پی در پی از تزار و انعقاد عهدنامههاي ذلت بار گلستان و تركمنچاي در نيمۀ اول 
قرن نوزدهم، بسياري را با این پرسش مواجه کرده بود که سبب ضعف ایران چیست و چگونه 
می توان بر آن غالب شد. نتيجه آنكه بجز گروهي از روحانيون، تمام روشنفكران و بخشي از 
روحانيون حول گفتمان اصلاحات گرد آمدند. انديشۀ تغيير كه از زمان عباس ميرزا آغاز شده 
بود، با اميركبير شتاب گرفت. ميل به اصلاحات در امير كبير چنان زياد بود كه »توجه ذهني 
خاصي به دولتهاي ژرمني داشت و با اروپاييان در سيستم حكومت آلماني صحبت ميكرد«. 
نیرومند مدرن   ایجاد بوروکراسی قوی و  ايجاد اصلاح و  براي  اميركبير  هر چند تلاشهاي 
ناکام ماند. اما اعزام دانشجويان به خارج كافي بود كه پاي انديشۀ سياسي غرب به كشور 
باز شود و طنين آن در انقلاب مشروطه، نقطه عطفي در تاريخ ايران ايجاد كند. روشنفكران 
پس از آشنايي با انديشۀ سياسي غرب ديگر »نه به حق الهي پادشاهان بلكه به حقوق واگذار 
نشدني فرد معتقد بودند؛ نه به مزاياي استبداد سلطنتي و محافظهكاري سياسي بلكه اصول 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


136

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

ليبراليسم، ناسيوناليسم و حتي سوسياليسم را تبليغ ميكردند. آنان به تكريم ظلاللههاي روي 
زمين نميپرداختند بلكه اصول برابري، آزادي و برادري را ميستودند«)آبراهاميان،1377: 66(.  
قارۀ اروپا، چنان شعفی ميان روشنفكران ايجاد كرده بود، كه هر گروه حول روزنامه، ماهنامه، 
حزب و...گِردهم آمدند و بدون توجه به سير تكويني انديشۀ سياسي غرب و تأثير متقابل 
آن با تحولات سياسي اجتماعي، هر يك الگويي براي آيندۀ »زيستجهان پيشاايراني«ارائه داد. 

شکل گیری ناسیونالیسم لیبرال و ناسیونالیسم باستان گرا 
در اين ميان، عمدتاً دو جريان ناسيوناليستي در ميان روشنفكران نوظهور ایران شكل گرفت. 
جرياني كه ناسيوناليسم ليبرال بود و در ابتداي مشروطه تحت عنوان مشروطهخواهان قدرت را 
به دست گرفتند. اين گرايش در ابتدا -زیرا در ادامه و در بسیاری موارد قائل به همان سیاست 
ادغام ناسونالیسم افراطی بودند-  نه به تمركز قدرت، بلكه به پراكندگي آن تمايل داشت تا 
آنجا كه با ايجاد انجمنهايي ولايتي موافقت كرد و بخشي از قدرت را به آنها تفويض كرد. اين 
اقدام مشروطهخواهان در صورتي ناهماهنگ جلوه ميكند كه ارتباط و پيوند نزديك ليبراليسم 
و ناسيوناليسم را در آن مقطع زماني خاص ناديده بگيريم. اگر فقط ناسيوناليسم مطرح بود و از 
ليبراليسم خبري نبود شايد گرايش به مركزيت قويتر ميشد اما حضور عوامل ليبرال در جنبش 
ناسيوناليستي موجب عدم تمركز بيشتر و تفويض قدرت به ايالتها شد)آبراهمیان،1377: ٩٨-
٩٩(. اين گرايش ليبرال اگر ميتوانست به حيات خود ادامه دهد، قادر به ايجاد زمينۀ مناسب 
براي »عقلانيت مفاهمهاي« میبود. اما به دليل فقدان پيش درآمدهاي فكري، اقتصادي و سياسي 

ليبراليسم ، خيلي زود جاي خود را به ايدئولوژي افراطی باستان گرایی داد.
 »ناسيوناليسم باستان گرایی« توسط روشنفکرانی به بار نشست كه حول حلقۀ فكري 
مجلات و روزنامهها و احزابي همچون »ايرانشهر«، »آينده«، »فرنگستان«، »تجدد« و ... گرد 
آمده بودند. این جریان فکری‌ اسلام و كثرت قومی را مهمترین علل عقب ماندگی ایران 
معرفی می كرد. از یك طرف، اسلام همچون آیینی غیر ایرانی و سلطۀ فرهنگ بیگانه و عربی 
و از طرف دیگر کثرت اقوام، دو »دیگری« Other ناسیونالیسم باستان گرا بودند. شاکلۀ فكري 
آنان برای ایجاد جامعۀ مطلوب طی طریق »ملت« شدن با تأکید بر پاک کردن فرهنگ ایرانی 
از فرهنگ عربی و همسان سازی اقوام بود. ناسیونالیسم باستان گرا با توسل به‌ استعاره‌ی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

137

فصلنامه علمی - پژوهشی

»بیداری« به‌ نفی اسلام و بازگشت به‌ عصر پادشاهی و زرتشتی گری پیشا اسلام بود. همانگونه‌ 
كه‌ گلنر می گوید: »از نظر ناسیونالیست ها، آنچه‌ باید در آدمی بیدار شود هویت ملی و 
الزامات سیاسی مضمر در آن است: یعنی ضرورت دفاع از فرهنگ ملی با ایجاد دولت حامی، 
و ضرورت افشای چهره‌ی بیگانگانی كه‌ در آرزوی نابودی فرهنگ اند و نیز اخراج ایشان 
و بی اثر كردن توطئه‌هایشان«)گلنر١٣٨٨: ١٣(. از دیدگاه‌ ناسیونالیسم باستان گرا، ابتنای یك 
ایران قدرتمند با »بیدارگری« ممكن بود. ناسیونالیست های باستان گرا، همانند »ناسیونالیست 
شعار  میدادند)همان: ١٢(،  را سر  بیدار شو  آلمان  شعار  ]كه‌[  ها  نازی  دوران  آلمانی  های 
كوروش آسوده‌ بخواب فرزندانت بیدار هستند را همچون سر لوحه‌ی بیدارگری خود تلقی 
كردند. بیدارگری ناسیونالیسم باستان گرا، ترویج فاشیسم و ایدئولوژی خرد گریزانه‌ای بود كه‌ 
در نتیجه‌ی ائتلاف نخبگان غربی شدن و دولت پهلوی بود كه‌ مهمترین مانع تحقق عقلانیت 
ارتباطی در زیست جهان ایرانی شد. در واقع بیداری در ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا، نه‌ 
روحانیون بلكه‌ ارزشهای دینی، فرهنگی و زبانی اسلام و اقوام را هدف تهاجم خود قرار داده‌ 

بود كه‌ بخشی تاریخی از زیست جهان ایرانی محسوب میشدند.        

اسلام به مثابه غیریت ناسیونالیسم باستان گرا 
حلقۀ فكري ناسيوناليسم باستان گرا در پاسخ به »چرائي عقب ماندگي«، دين اسلام به عنوان 
نمادی عربی و اقوام به عنوان عامل عدم همبستگی را معرفی می کرد.لذا، از منظر ناسيوناليسم 
باستان گرا، اسلام و اقوام غیریت سازی شدند. ناسيوناليسم باستان گرا به دليل حس حقارت و 
نفرتي كه ريشهاي چند قرني نسبت به چيرگي عربها و تركها يا به سخنی دیگر »اقوام مهاجم« 
داشت، معتقد بود كه کثرت قومی و »اقوام مهاجم« از عوامل عقب ماندگي هستند. هر چند 
ريشۀ اين كينه و نفرت پيشينهاي طولاني داشت، اما فقط در عصر مشروطه و پس از آشنايي 
با ايدۀ ناسيوناليسم، صورت گفتماني ناسيوناليستي به خود گرفت. در بارۀ اين پيشينۀ نفرت 
طباطبائي مينويسد: »به تدريج در بخشهايي از ايران زمين نسبت به چيرگي عنصر عربي و 
دستگاه خلافت كينه ژرفی به وجود آمده بود. پيش از طاهريان، جنبشهاي چندي زير لواي ايران 
خواهي و مخالفت با امپراتوري اسلامي بر دستگاه خلافت شوريدند«)طباطبائي،1383: 124(. 

ناسيونالسيم باستان گرا بازگشت به عظمت فرهنگي قبل از يورش اعراب و »عصر طلايي« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


138

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

را سرلوحۀ كار خود قرار داد. به اعتقاد آنها »عظمت فرهنگ ايراني اقتضا ميكند كه با تمدنهايي 
پستتر آميخته نشود«)كاتم، 1385: 25(. اما اين فرهنگ بزرگ پس از يورش اعراب بدوی 
مسلمان از مسير خود دور شده و موجب فلاكت ايران بزرگ شده است. بنابراين نيروي 
محرك اين جنبش، خشم و شرمندگي ناشي از لحاظ فرهنگي، عقب ماندگي اقتصادي و 
ناتواني سياسي بود و دستاوردهاي واقعي يا خيالي ايران باستان آن را پيش ميبرد. اين جنبش 
از بابت برخي هنجارها و سنتهاي موجود احساس حقارت و حتي گاهي احساس شرمندگي 
مکيرد، ولي در مقابل به شكوه و جلال واقعي و خيالي روزگاران گذشته ميباليد و تبليغات 
ميانداخت  راه  به  »آريا«  نژاد  و  انوشيروان،  داريوش،  كوروش،  مورد  در  و صدايي  سر  پر 

)كاتوزيان،1381: 236(. 
با كشفيات آثار باستاني و قرائت سنگ نبشتهها توسط اروپاييان و به ويژه آلمانيها رفته 
رفته، اصطلاحات و مفاهيمي همچون ايرانشهر، ايران زمين، آريايي و... وارد ادبيات ايدئولوژي 
ناسيوناليستي شد كه ميتوانست دستاويز مناسبي براي ادغام و همگوني اقوام کشوری كه اكنون 
ديگر »ايران« ناميده ميشد باشد، و هم عظمت گذشتۀ تاريخي را براي توجيه مخالفت با اسلام 
كه آن را عامل عقب ماندگي ميدانستند. نكتۀ مهم در زمينۀ نفرت از اعراب اين بود كه با شروع 
انقلاب مشروطه و آغاز حكومت رضاشاه، چندين قرن از حاكميت خلافت عربي ميگذشت و 
در سدههاي اخير بيشتر تركان سلجوقي و صفوي و قاجار بر نظام اجتماعي پيشاايراني حاكم 
بودند، اما »دين اسلام« همچون فرهنگ بازمانده از اعراب و  عامل عقب ماندگي كه رسولان 
آن مردمي بدوی و بيتمدن محسوب ميشدند، هنوز دين اكثريت مردم بود. بنابراين بازگشت 
به عصر »طلائي« يعني عصري كه دين »زرتشتي« دين ايرانيان بود، حتي در تز گرايشهاي 
تندرو به طور آشكار تبليغ ميشد. چنين رويكردي بيشتر در روزنامهها و ماهنامههایی همچون 
ايرانشهر، فرنگستان و آينده به چشم ميآمد. ايرانشهر كه از سال 1301 تا 1306 در برلين توسط 
حسین كاظم زاده منتشر ميشد، از مجموع 236 مقاله 30 مقالۀ خود را با عبارات مورد پسند 
به توصيف ايران پيش از اسلام اختصاص داده بود )آبراهاميان، 1377: 153(.  فرنگستان كه 
از سال 1303 تا 1305 توسط مشفق كاظمي عضو جوان هيئت ديپلماتيك در آلمان انتشار 
مييافت، »از مجموع هفتاد مقالۀ منتشر شده در آن... سه مقاله دربارۀ ايران پيش از اسلام« 
)همان: 154( بود. در ماهنامه آينده نيز كه توسط محمود افشار منتشر مي شد، سردبير آن اشاره 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

139

فصلنامه علمی - پژوهشی

ميكند: »كشور را خطرات گوناگوني، خطر سرخ )شوروي(، آبي )انگليس(، زرد )ترك(،سبز 
)عرب( و سياه )روحانيون( تهديد ميكند ‍و بر اين نكته تأكيد ميورزد كه وظايف ضروري 
عبارت است از ايجاد يك دولت مركزي نيرومند، گسترش زبان فارسي در بين جوامع غير 
فارسي و انتقال قبايل ترك و عرب از ايالات مرزي به نواحي داخلي« )همان: 156(. شايد لازم 
به توضيح نباشد كه در اين سخنان، روحانيون، نيرويي كه فارغ از تعصب مهمترين نقش را در 

عصر قاجاريان ايفا نمود، به عنوان خطر و آن هم از نوع سياه معرفي شده است. 

کثرت قومی به مثابه غیریت ناسیونالیسم باستان گرا 
نظام سیاسی ايران، امپراتوري بود و امپراتوريها ماهيتاً چند قومي هستند و »زيست جهان ايران« 
نيز از اين امر مستثني نبود. در اين امپراتوری ها احساس هويت ملي وجود نداشت، بلكه 
صرفاً آگاهي به هويت قومي وجود داشت كه آنهم در صورتي ميتوانست انسجام يابد كه يك 
قبيله توانايي بسيج ساير قبايل همان قوم را پيدا ميكرد. بنابراين ادعاهايي دربارۀ ناسيوناليسم 
پيشامدرن و هويت ملي از اين دست كه: »اگر احساسات ميهن پرستانه و استقلال طلبي 
ايرانيان را در دورههاي كهن نوعي ناسيوناليسم پيشمدرن يا سنتي بناميم«)احمدي، 1388: 
144(، هيچگونه اعتباري ندارد؛ و يا اينكه: »پادشاه در انديشۀ ايرانشهري، رمزي از وحدت 
در تنوع همۀ اقوامِ »ملت« به شمار ميآمد و هم او با فرمانروايي دادگرانه تعامل ناپايدار آن 
اقوام را به پايداري »ملت« تبديل ميكرد«)طباطبائي، 1383: 143(. حتي در صورت درستي 
چنين ادعايي دربارۀ نقش پادشاه كه محقق با آن همراه نيست، -زيرا تورق تاريخ امپراتوري 
همانند ساير امپراتوريها در زمينۀ حیات و ممات آنها چيز ديگري را نشان ميدهد- آيا بهتر 
نبود نویسنده میگفت »شاه تعامل ناپايدار آن اقوام را به پايداري ‍‍‍]امپراتوري[ تبديل ميكرد«. 
ناسیونالیسم باستان گرا كثرت اقوام را هم تهدیدی برای ایران میدانست و هم مانعی برای 
ملت شد. ندون تردید، »شناخته‌ شدن به‌ عنوان یك ملت، آشكارا به‌ همبستگی اجتماعی نیاز 
دارد و نیز سطحی از همگرایی در میان اعضای ملت، هویت جمعی، شانسایی كل آن توسط 
اعضا و حس درك خویشتن كه‌ مشتمل بر عضویت در كل آن است«)كریگ كالهون،١٣٩٢: 
١٩(. ناسیونالیسم باستان گرا، برای ایجاد چنین سطحی از همگرایی به‌ ترویج گفتمان ضدیت 
با اقوام پرداخت. بدین سان، زیست جهان ایران‌ عرصه‌ای نه‌ برای گفتگو و رشد عقلانیت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


140

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

تفاهمی، بلكه‌ به‌ عرصه‌ی جنگ میان اقوام با دولت پهلوی مبدل شد. در این زمان، همانند 
مقالات منتشر شده توسط روشنفکران در بارۀ ایران پیش از اسلام، مقالات زیادی در بارۀ 
اقوام و تهدید آنها در مسیر پروسه‌ی ملت شدن نیز به رشتۀ تحریر در آمد. »از میان 236 
مقاله... 40 مقالۀ دیگر  نیز در بارۀ مسائل تکنولوژی و فلسفۀ غرب به ویژه آنتی کلِریکالیسم 
ولتر، نژادپرستی گوبینو و آثار گوستاولوبون در بارۀ تودههای غیرعقلانی بحث میکرد. یکی از 
موضوعات مطرح و تأکید شده، پیامدهای گروهگرایی و قومیت بود«)آبراهامیان،١٣٧٧: ١٥٣(. 
همچنین: » ...ما باید فرقههای محلی، لهجههای محلی، لباسهای محلی، مراسم و آداب محلی 

را از بین ببریم«)همان:154(. 
تأکید  این  بود.  یافته  اختصاص  گوبینو  نژادپرستی  به  نیز  فرنگستان  مقالات  از  برخی 
از یک  ایران،  به کثرت موجود در  نژادپرستی گوبینو و یورش  بر  باستان گرا  ناسیونالیسم 
ایرانیان  آفرینندۀ  تواناییهای  »از  که  بود  عرب  امپریالیسم  به  شدید  خشم  از  ناشی  طرف 
هوشمند آریایینژاد جلوگیری کرده است«)همان:154(، و از طرف دیگر اقوامی که با حفظ 
هویت خویش یکپارچگی ایران را تهدید میکنند. این امر حاكي از آن است كه ايدئولوژي 
ناسيوناليسم باستان گرا كه هنوز به برنامۀ سياستگذاري دولت پهلوي تبديل نشده بود و در 
سطح نخبگان فكري و روشنفكران ساري و جاري بود، از همان آغاز با نگراني از تجزيه‌ متولد 
شد. بنابراين ناسيوناليسم باستان گرا، »ناسيوناليسمي نگران« بود كه سايۀ شوم »شبح تجزيه« 
بر آن سنگيني ميكرد. این ناسيوناليسم، تكتر اقوام را یکی از مهمترين عوامل عقب ماندگي و 
انحطاط ايران ميدانست و راه بازگشت به عظمت و اقتدار گذشته را همانا ايجاد وحدت ملي 
میدانست که از طريق يكسانسازي و همسانسازي اقوام به دست ميآمد: »ايدهآل يا مطلوب 
اجتماعي ما حفظ و تكميل وحدت ملي ايران است... ايدهآل وحدت ملي بود كه باعث 
تشكيل امپراتوري ملت بزرگ آلمان گرديد. اين مطلوب بود كه سبب تأسيس كشورهاي 
ايتاليا، لهستان و روماني شد. همين ايدهآل بود كه دولت چندمليتي –امپراتوري عثماني را از 
بين برد. مقصود ما از وحدت ملي ايران چيست؟ مقصود ما از وحدت ملي ايران، وحدت 
سياسي، اخلاقي و اجتماعي مردمي است كه عبارت از حفظ استقلال سياسي و تماميت ارضي 
ايران باشد. چگونه به وحدت ملي خواهيم رسيد؟ اما منظور از كامل كردن وحدت ملي اين 
است كه در تمام مملكت زبان فارسي عموميت يابد، اختلافات محلي از حيث لباس، اخلاق 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

141

فصلنامه علمی - پژوهشی

و غيره محو شود و ملوکالطوايفي كاملًا از ميان برود. كرد، لر، قشقایي و عرب، ترك و تركمن 
و غيره با هم فرقي نداشته، هر يك به لباسي ملبس و به زباني متكلم نباشند... به عقيدۀ ما، 
تا در ايران وحدت ملي از حيث زبان، اخلاق، لباس و غيره حاصل نشود، هر لحظه براي 
استقلال سياسي و تماميت ارضي، احتمال خطر ميباشد« )آبراهاميان،1377: 155(. همانگونه 
كه از اين متن ماهنامۀ آينده مشاهده ميشود، كثرت قومي در ايران تهديدي است براي تماميت 
ارضي و »خواهان ریشهکن کردن روشمند زبانهای غیر فارسی در ایران و جا به جا کردن 
اقلیتها«)کاتم،1385 :28( بود. به طور كلي، همانگونه كه »شبح تجزيه« ناسيوناليسم باستان گرا 
را »نگران« كرده بود و بديهي است براي رفع اين نگراني تمهيداتي بينديشد و آنچه به عنوان 

رهيافت برگزيده شد ارائه نظريۀ »ذوب اقوام« در فرهنگ و زبان فارسي بود. 

ناسیونالیسم باستان گرا به مثابه ایدئولوژی مشروعیت بخش دولت مقتدر 
نزد ناسیونالیسم باستان گرا، دو »دیگری«، یعنی دین اسلام و اقوام به عنوان دو عامل عقب 
ماندگی، میبایست از تاریخ و جامعۀ ایران زدوده میشدند تا راه برای »ملت« شدن و پیشرفت 
مهیا میشد. اما ناسيوناليسم باستان گرا از يك نكتۀ مهم غافل بود و آن اينكه اگر چنين نظريهاي 
به سياست عملي تبديل ميشد، هم دین و هم قوم، به سمت سیاسی شدن سوق مییافتند؛ همان 
چیزی که اتفاق هم افتاد و اسلام سیاسی و ناسیونالیسم قومی ظهور کردند. امری كه در زمان 
حكومت رضاشاه به وقوع پيوست و تا پایان حکومت محمد رضاشاه ادامه داشت و پيامدهاي 
آن جنگ و خشونت بود. ناسيوناليسم باستان گرا برای اجرای افکار خود به دنبال ایجاد »يك 
دولت مركزي نیرومند« )همان: 156( بود. به نظر آنها »در كشوري كه 99 درصد مردم تحت 
سلطۀ روحانيون مرتجع هستند، تنها اميد ما به موسوليني ديگري است«)همان: 155(. در همین 
زمینه، آلجای افشار »مقالۀ خود را با این پرسش دردآلود به پایان میرساند که اگر همانطور که 
لنین در روسیه و میکادو در ژاپن و کمال پاشا در ترکیه، کسی یافت نشود که به دردهای ما 
مرهم گذارد و سعادت را به ما تحمیل کند، وای بر من و دل من«)وحدت،1382 :129(. به نظر 
این روشنفکران، »وحدت کشور مستلزم ایجاد یک ارتش ملی یکپارچه از یک سو و گسترش 
و کارآمدی دستگاه اداری ملی از سوی دیگر بود«)همان:129(. بدينترتيب، روشنفكران مروج 
اين ديدگاه بودند كه تنها »نهادهاي حكومتي هماهنگ با يك رهبر مقتدر و برانگيزاننده قادرند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


142

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

براي مدرن سازي جامعه به تغيير و اصلاح فراگير مورد نياز دست بزنند. آنها متقاعد شده 
بودند كه در جهاني كه بين قدرتهاي استعمار تقسيم شده، و هر كدام در پي توسعۀ قلمرو 
خود هستند، هر تلاشي براي دست زدن به تغيير و اصلاح از پايين به سست شدن يكپارچگي 
و استقلال كشور ميانجامد«)اتابكي،1385: 11( و »البته تنها يك ديكتاتور ميتواند اصلاحات را 
انجام دهد«)آبراهاميان، 1377: 155(. در نهایت رضاخان، آن لنین و آتاتورکی که روشنفکران 
پیاش ویلان بودند، همچون درّی در اعماق قشون قزاق درخشید تا تبسم شوق رضایت را 
بر چهرۀ خسته از مکاشفه را برایشان به ارمغان آورد. »همگرایی روشنفکران در حمایت از 
تلاشهای یکپارچهسازی و ملتسازی رضاخان که به رویکرد تک ساحتی ایران به مدرنیت 
میدان داد، در نشست بین رضاخان که در آن هنگام رئیسالوزرا بود و اعضای انجمن تازه 
تأسیس ایرانجوان در فروردین 1300 بیان روشنی یافت. در جلسهای که رضاخان اعضای 
انجمن را به پی بردن به ماهیت و هدف سازمان آنان فراخوانده بود... پس از مطالعۀ دقیق 
منشور این انجمن، به آنها اطمینان داد که آنچه آنها به زبان میآورند، او در عمل پیاده خواهد 
کرد«)وحدت،1382:133(. بدینترتیب، ایدئولوژی باستان گرایی با یافتن یک »حامی« به برنامۀ 
دولت پهلوی رضاشاه و محمد رضاشاه تبدیل شد. به طور کلی جهانبيني و جامعۀ مطلوب 
باستان گرا را دربر ميگرفت می توان چنين برشمرد: 1( ضرورت زدودن هويت ايراني از 
زنگارهايي كه طي تاريخ آن را فرا گرفته است؛ 2( تأكيد بر زبان فارسي و نژاد »آريايي« و در 
حالت تندروانه مذهب زرتشي؛ 3( ايجاد حس همبستگي هويت ملي نزد مردم ايران از طريق 
همسانسازي و دور انداختن هويتهاي قومي؛ 4( رسيدن به آنها به وسيلۀ يك حكومت مركزي 

قوي با يك رهبر ديكتاتور.

رضاخان و ناسیونالیسم باستان گرا: به مثابه جهان بینی 
ناسیونالیسم دولتی پس از جلوس بر کرسی قدرت بلافاصله نسخۀ روشنفکران را در عرصۀ 
زیست جهان به اجرا گذاشت. زیستجهان، به صورت متن و زمینۀ مهم و ذیربط در کنشهای 
متقابل پدیدار میشود، و نه بر حسب آگاهی بلکه بر حسب مجموعه الگوهای تفسیری که به 
صورت فرهنگی منتقل میشوند و به صورت زبانی سازمان مییابند، درک میشود. زیستجهان 
به اقلام دنیاهای عینی، ذهنی و هنجاری  افقی است که آدمیان در محدودههای آن  همان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

143

فصلنامه علمی - پژوهشی

ارجاع میدهند و به طور روزمره در زندگی جریان دارد)اوثویت،1384:126(. ویژگی مهم 
ایدئولوژیهای سیاسی خرد گریز این است که عرصۀ زیستجهان را به »خوب و بد« تقسیم 
میکند و به »توجیه پذیر و توجیهناپذیر« بودن هنجارها که نیازمند استدلال است توجهی ندارد. 
ناسیونالیسم دولتی با این خصلت به استقبال ایجاد تغییر زیستجهان ایران رفت. با توجه به 
منابع کثیر در بارۀ سیاستهای حکومتهای پهلوی پدر و پسر، لزومی به تکرار آنها نیست و در 

اینجا به طور مختصر و گذرا به برخی از آنها اشاره میکنیم. 
ناسیونالیسم دولتی ملغمهای بود از ناسیونالیسم قومی-فرهنگی آلمانی، ناسیونالیسم ذهنی 
و دیگ ذوب فرانسوی، عشق به دوران پیشااسلامی و آریاگرایی، سرشار از کینه و نفرت به 
ترک و عرب و خودبرتر بینی نسبت به آنها و پاک کردن آثارشان از تاریخ خویش، نگران از 
تجزیه و علاقهمندی و خودباختگی به غرب. ناسیونالیسم دولتی ابتدا نام کشور را از پرسیا 
به ایران تغییر داد. »در سال 1313، شاه با ترغیب سفارت ایران در برلین دستور داد که از 
این پس نام »ایران« جای »پرسیا« را خواهد گرفت. در یک بخشنامۀ حکومتی این توضیح 
آمده بود که واژۀ پرسیا با فساد گذشتۀ قاجار هممعنا بود و تنها به بخشی از ایران، استان 
فارس، اطلاق میشد در حالی که ایران یادآور شکوه باستانی کشور و نشانگر اهمیت زادگاه 
نژاد آریایی است«)آبراهامیان،1377:178(. ناسیونالیسم دولتی، اگرچه قومی-فرهنگی بود، اما 
برخلاف همتای آلمانی خود که تمام گذشتۀ تاریخی خود را دوست داشت، کینهای ژرف به 
تقریباً چهارده قرن از تاریخ خویش که عرب و ترک بر آن حکومت کرده بود و اسلام بخشی 
جداییناپذیر از فرهنگ مردمان آن شده بود، داشت. بنابراین، با قیچی کردن این بخش از تاریخ، 
علیه آن موضع گرفت و نه تنها احساسات بخش زیادی از مردم را جریحهدار کرد. رضاشاه، 
که به شدت شیفتۀ هیتلر و آتاتورک بود، پیش از هر چیز،  فامیلی خود را از میرپنج به پهلوی 
تغییر داد؛ و بدینترتیب، یک شبه هم شاه شد، هم پهلوی. عشق به دوران پیشا اسلامی کاری 
کرد که وی برخلاف شاه اسماعیل صفوی که تقریباً پنج قرن قبل از او شاه شده بود نگوید: 
»... بدان به حقیقت که منم فرزند حیدر. منم فریدون، خسرو، منم جمشید، منم ضحاک. منم 
رستم پسر زال. منم اسکندر...« )مجتهدزاده،1378:148(، زیرا از همان آغاز قائل به احیاء 
امپراتوریهای پیشااسلامی، خاصه ساسانیان و هخامنشیان بود. لذا، نباید انتخاب چنین نامی را 
تصادفی دانست. در واقع وی با این کار پیام مشخصی را فرستاد که در گفتمان اسطوره شناسی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


144

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

قابل درک و فهم است و آن این بود: » بازگشت قهرمان و عظمت گذشته«. این در حالیست، 
که »اسطوره به جای آنکه فهم شخص را در بارۀ تاریخ فقط سامان دهد به شدت بر درک و 

فهم او غلبه میکند«)کوپ،1390 :77(. 

محمدرضا شاه و ناسیونالیسم باستان گرا به مثابه جهان بینی 
پس از رضاشاه، فرزندش نیز همین راه را رفت. برخی بر این باورند که »سبک حکومتی 
محمدرضاشاه پهلوی شباهت چندانی با شیوۀ حکومتی پدرش رضاشاه ندارد... اما با همۀ 
اینها، هر دو در مورد ناسیونالیسم نگرشی واحد«)کاتم،1385 :407(داشتند. با این وجود، »در 
دوران محمدرضاشاه، تبلیغ رسمی آریاگرایی و پانایرانیسم در دهههای 40 و 50 افزایش یافت. 
بر پایۀ این تبلیغات چنین القا میشد که ایرانیان مردمانی آریایینژاد بودهاند که یکی از بزرگترین 
تمدنها را پیریزی کردهاند. ولی این تمدن در نتیجۀ پیروزی عربها، اسلام، هجوم ترکان و 
مغولان و بعدها نیز امپریالیسم اروپا که همگی نیروهای خارجی بودهاند از نظر معنوی و 

مادی دستخوش زوال شده است«)کاتوزیان،1384: 72(. 
در دهۀ پنجاه محمد رضاشاه با تغییر تاریخ ایران از شمسی به شاهنشاهی، عشق خود رابه 
هخامنشیان و نفرتش را از اسلام بدون چون و چرا برای همگان اثبات کرد. محمدرضاشاه، 
که از پدرش اسطورۀ بزرگی و عظمت پهلوی را به ارث برده بود، برای آنکه بینصیب نماند، 
با برگزاری جشنهای شاهنشاهی در شیراز و با شکل و شمایلی باستانی، اسطورۀ »بازگشت 
قهرمان« را جشن میگرفت. هرچند، در این تردیدی وجود ندارد که، برخی سیاستهای اصلاحی 
ناسیونالیسم دولتی، موجب تضعیف پایگاه اجتماعی و اقتصادی روحانیون شده بود و همین 
نارضایتیهای زیادی را در میان آنان پدید آورده بود؛ اما نباید این واقعیت را نادیده انگاشت 
که تأکید بر حذف نمادها و اسطورههای دینی از خاطرات مردمی که به لحاظ زمانی نسبت به 
دوران پیش از اسلام، نزدیکتر بودند و حضوری هر روزه در جهان زندگی داشتند، و همچنین 
سیاست کشف حجاب که ضدیت با ارزشهای اسلامی بود، برای مردم فاجعه محسوب میشد. 
باید بدانیم، »آنچه حیوان انسانی را متمایز میکند این است که انسان در جهان معنی حرکت 
میکند و این معنیها متشکل از فعالیتهای انسانها هستند نه آن که نقش ثانوی نسبت به آنها 
داشته باشند«)ایگلتون،1381 :123(. به عبارتی، ایدهها درونیِ کردارهای اجتماعی ما هستند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

145

فصلنامه علمی - پژوهشی

و نه آثار جانبی آنها. بنابراین، از آنجایی که انسان در جهان معنی حرکت میکند نفی آنها، 
خشونت علیه احساسات و عواطف اوست. همین دستکاری معانی جهان زندگی اسلامی 
ایران بود که نهایتاً نارضایتی بخش زیادی از مردم و همچنین ایدئولوژیک شدن دین را به 
همراه داشت. شاید این موضوع درست باشد که روحانیون توانستند احساسات جریحهدار 
انکار است که سیاست  اما این واقعیتی غیر قابل  شدۀ مردم را علیه حکومت برانگیزانند؛ 
آریاگرایی و کشف حجاب رضاشاه و محمد رضاشاه از همان آغاز مخالفت زیادی میان بخش 
عمدۀ مردم ایران پیدا کرد. این اعتراضات به ویژه در دهههای چهل و پنجاه افزایش یافت. 
طوری که »در طول دهه 1350، همهگیر شدن فعالیتهای مذهبی به طور فزایندهای مشهود 
بود. طیف وسیعی از ایرانیها از طبقات مختلف اجتماعی و اقتصادی جذب این فعالیتها شدند. 
این سخن به ویژه در مورد فعالیتهای اسلامی با صبغه فرهنگی در ابتدای دهه و متشکل شدن 
آن و صبغه سیاسی یافتنش در سالهای بعد، صدق میکند. در دهههای 1340 و 1350 نوعی از 
ادبیات شیعی پدید آمد که خوانندگان بسیار داشت«)وحدت،1382 :61-65(. اما ناسیونالیسم 
دولتی، به خواستههای آنان بیتوجه بود و اعتراضات را با خشونت هرچه تمامتر به دست ارتش 
مدرنی که بیشتر برای سرکوب داخلی تا بن دندان مسلح شده بود، سرکوب کرد. قیام پانزده 

خرداد 42 شدیدترین نوع سرکوب معارضان دینی بود. 
 دومین گروه زیستجهان ایران که ناسیونالیسم دولتی نسبت به آنها رویکردی ایدئولوژیک 
در پیش گرفت، اقوام بودند. مقولۀ اقوام به مراتب برای ناسیونالیسم دولتی مهمتر از دین بود. 
زیرا اقوام تهدیدی بالقوه برای تمامیت ارضی محسوب میشدند. بنابراین، تنها راه خلاصی از 
این تهدید دائمی، همگونسازی و ادغام آنها در فرهنگ فارسی بود. تا پیش از ظهور دولت 
مدرن در ایران ساختار سیاسی، امپراتوریایی بود. این امپراتوری از اقوام مختلف تشکیل شده 
بود. موضوع هویت ملی برای هیچیک از این اقوام تا اواخر نیمۀ دوم قرن نوزدهم شناخته 
امپراتوریها و نظام اجتماعی قبل از دولت پهلوی که دو قرن  شده نبود.. براساس ساختار 
مانده به انقلاب مشروطه، قوم ترک قاجار قدرت را در دست داشت یکی از اقوام، حال چه 
بومی بوده باشد و یا مهاجر، سلطۀ خود را بر دیگران اعمال میکند. هژمونی هر قومی فتح 
برای ثروت بود، به همین دلیل هر قوم مغلوب، خودمختاری خود را داشت و سیاستی برای 
همگونسازی که دستآورد دوران مدرن است، محلی از اعراب نداشت. همچنین، صورتبندی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


146

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

اجتماعی آنها نیز سنتی بود. در ایران پس از انقلاب مشروطه، و پس از آشنایی اقوام با اندیشۀ 
ملت، میبایست دولت-ملت بر پایۀ چنین ساختاری بنا میگردید. هرچند ناسیونالیسم دولتی، 
در زمان رضاشاه توان لازم و زمان کافی نداشت تا برنامههایش را عملی کند، با این وجود، 
برخی سیاستها کافی بود تا صدای اقوام را در بیاورد. زبان فارسی، زبان رسمی شد و اقوام از 
تحصیل به زبان مادری منع شدند. به تقلید از ماشین تبلیغاتی ایتالیای فاشیست و آلمان نازی، 
انجمن ارشاد عمومی ایجاد)آبراهامیان،1377 :178( و سیاست اسکان عشایر اجرا شد. بدین 
سان، ناسیونالیسم دولتی سیاست ادغام و حذف اقوام را به صورت پروژه/پروسه پیگیری کرد. 
ناسیونالیسم قومی که در عصر مشروطه تنها در میان روشنفکران خریدار داشت، خیلی زود 
عمومیت یافت. عمومی شدن هرچه بیشتر ناسیونالیسم قومی به معنای آن بود که ناسیونالیسم 
دولتی میبایست دستگاه سرکوب خود را گستردهتر میکرد و شب و روز تمامی عرصههای 
زندگی را کنترل میکرد؛ و این فقط یک پیامد به دنبال داشت: قربانی شدن تعداد بیشتری از 
مردم و انتقال تنفر و کینه به حتی پایینترین لایههای اجتماعی و افزایش شکاف هم میان اقوام 
و هم اقوام با دولت. هرچند، به دلیل ماشین سرکوب این شکافها همیشه به چشم نمیآمد، اما 
با هر زمینهای که مهیا میشد خود را بروز میداد. دو دهۀ بیست و پنجاه تأییدی است بر این 
مدعا. »روز 12 دسامبر 1945 )21 آذر 1324( مجلس ایالتی منتخب مردم آذربایجان و در 
رأس آن جعفر پیشهوری، حکومت خودمختار آذربایجان را در تبریز اعلام کرد«)فوران،1377 
:407(. در برنامۀ فرقۀ دموکرات آذربایجان که پس از جدایی از همتای تهرانی، خود را حزب 
دموکرات خواند »بر آزادی و خودمختاری آذربایجان در چارچوب قلمرو ملی ایران تأکید 
شده بود. حمایت از دموکراسی، حکومت مشروطه، خودمختاری، استفاده از زبان آذری در 
مدرسهها و ادارهها و...« تأکید داشت. اگر گرایش چپی حزب دموکرات و وابستگی آن به 
کمونیسم شوروی نبود، شاید مسیر تاریخ به گونهای دیگر رقم میخورد. در واقع این مذهب 
بود یعنی آنچه مورد غضب ناسیونالیسم دولتی بود، توانست ایران را از تجزیه نجات دهد نه 

ناسیونالیسم باستان گرای جعل شده.  
»ناسیونالیسم فقط واکنشی علیه فرادستی و فرودستی نیست، ]بلکه[ تلاش برای ساختن 
جامعۀ  ذاتی  ویژگی  »یک  هست.  هم   )89: سیاسی«)کریملی،1383  سامان  از  خاصی  نوع 
بسامان این است که برداشت عمومیاش از عدالت سیاسی، بنیان مشترکی برای شهروندان به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

147

فصلنامه علمی - پژوهشی

وجود میآورد تا بر اساس آن قضاوتهای سیاسی خود را برای یکدیگر توجیه کنند. هر یک، 
از نظر سیاسی و اجتماعی، بر اساس شرایطی با دیگران همکاری میکند که همگان میتوانند 
عادلانه بودن آن را تأیید کنند«)راولز،1385 :58(. هرچند این نگرش راولز فردگرایانه است 
و قائلان به ناسیونالیسم مدنی میتوانند بدان متوسل شوند، اما ناگفته پیداست که جوامعی با 
تکثر قومی علاوه بر هویت فردی دارای هویت فرهنگی هم هستند. بنابراین، ناسیونالیسم در 
ساختن چنین سامانی میتواند همچون شمشیری دو لبه عمل کند؛ زیرا همانطور که در غرب 
عاملی مهم در ایجاد جامعۀ مدنی بود در بسیاری از کشورها مانع آن شد. بنابر این میتوان 
گفت، »یکی از دشمنان جامعۀ مدنی ملیگرایی است. منظور از ملیگرایی کارهای مختلفی از 
قبیل کوچاندن جمعیتها، یکپارچهسازی اجباری، پاکسازی قومی، و نسلکشی است که به 
ایجاد جامعۀ کاملًا یکدست میانجامد. اینگونه ملیگرایی را میتوان پیوند زدن یک ملت واحد 
حقیقی یا مصنوعی به دولت خود تلقی کرد. اینگونه ملیگرایی میتواند دولتها را تقویت، ایجاد 
یا مطیع کند؛ در هر صورت، عملکردهای خاص ملیگرایی آن را در برابر جامعۀ مدنی قرار 
میدهد«)هال،1382 :12(. هر دولتی تلاش کند تا طبق چنین الگویی سامان سیاسی خود را 
بنا نهد، بدون تردید باید با دموکراسی خداحاظی کند. در ایران عصر پهلوی، مبنای ساختن 
سامان سیاسی بر چنین الگویی مبتنی بود. رضاشاه، زمانی به قدرت رسید که »زیست جهان 
پیشاایرانی« هنوز بقایای یک امپراتوری را داشت. صورتبندی اجتماعی، سنتی بود. هر یک 
از اقوام از خودمختاری برخوردار بودند و حضور دین اسلام در زندگی و خاطرات مردم، 
بسیار بیشتر از اسطورههای پیشااسلامی بود. به عبارت دیگر، نوع گفتمان این زیست جهان 
»گفتمان پاتریمونیالسم سنتی بود که خواستار ایجاد هویتی سراسری نبود، بلکه خود وجود 
هویتهای پراکنده و متنوع قومی، قبیلهای، فرهنگی، مذهبی، محلی و غیره«)بشیریه،1383 :17( 
را پذیرفته بود. گرچه این زیست جهان متکثر بود، اما نباید چند نکته را در مورد آن نادیده 
گذاشت؛ از جمله: 1( برخی از وجوه کثرت »زیستجهان پیشاایرانی« همچون قبایل و عشایر، 
خرده فرهنگهای محلی و غیره، محصول صورت بندی اجتماعی سنتی آن عصر بود که با 
گذار به مدرنیزاسیون از چهرۀ جامعه رخت برمیبست؛2( پذیرش تنوع قومی زیست جهان 
نتیجۀ اعتقاد حاکمان به تکثر نبود، بلکه ویژگی ساختار امپراتوری آن بود؛3( کنش ارتباطی آن 
زیستجهان مبتنی بر عقلانیت مفاهمهای نبود؛ و 4( طبق نظریۀ هابرماس در بارۀ زیستجهان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


148

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

سنتی، دین عامل ترابط بود. همانگونه که گفته شد بخشی از این تکثر محصول صورت بندی 
اجتماعی سنتی بود و برخی نیز هویتی بود. اگر در پروژۀ مدرنیزاسیون همزمان ابعاد عینی 
و ذهنی، یا به سخن دیگر مدرنیسم و مدرنیته، سرلوحۀ سیاستها قرار میگرفت، میتوانست 
همزمان ضمن گذار از صورت بندی اجتماعی سنتی به مدرن، ملت دموکراتیکی از درون 
زیست جهان متکثر خلق کند. اما ناسیونالیسم دولتی، کاملًا آگاهانه برای پروژۀ ملت سازی 
تمامی وجوه کثرت در شرایط امپراتوریایی را یک کاسه کرد و با تقلیل مقولۀ اقوام و مذهب 
به صورت بندی اجتماعی سنتی قبایل و عشایر، تلاش میکرد آنها را به عنوان بازماندۀ نظم 
سنتی جلوه دهد. به همین دلیل، »سیاستهای راجع به قبایل با آرزوی تبدیل امپراتوری چند 
قومی به دولتی واحد با مردمی واحد و یک قوم، یک زبان یک فرهنگ و یک قدرت سیاسی، 
کاملًا مرتبط بود«)آبراهامیان،1377:177(. ناسیونالیسم دولتی برای رسیدن به این آرزو از همان 
آغاز » با تمامی توان میخواست ایران را به صورت یک دولت ملی به سبک کشورهای غربی 
درآورد« )کاتم،1385:13(. اما در کشوری که نه دولت ملی وجود داشت و نه فرهنگ ملی، 
چگونه ممکن بود آنها را ایجاد کرد. اگر قرار بود دستورالعمل ناسیونالیستها را اجرا میکرد یعنی 
یک دولت، یک ملت، »باید هم کشور]دولت[ و هم ملت خلق میشدند«)گلنر،1381:68(؛ آنچه 
عموماً از سوی متفکران سیاسی در جوامع چند قومی به نقد کشیده شده است، زیرا معتقدند 
»تصور قومی از ملت-دولت به پاکسازی قومی«)هال،1382:143( میانجامد. این نقد بیبنیاد هم 
نیست، زیرا ناسیونالیسم دولتی برای ایجاد دولت- ملت، اقدام به مهندسی سیاسی و مهندسی 
فرهنگی نمود. اما نیاز به خلق همزمان یک دولت و یک ملت در زیستجهانی که فاقد هر دو 
بود و تفاوتهای زبانی و فرهنگی پیچیدهای نقشۀ جغرافیایی و ساختار اجتماعی آن را تشکیل 
میدادند و همچنین صورتبندی اجتماعی سنتی، به اضافۀ لایههای تمدنی متفاوتی که در طول 
تاریخ بر هم انباشت شده و جزئی جداییناپذیر از فرهنگ آن شده بود، تنها با نابودی روابط 
مفاهمه‌ای زیست جهان ممكن بود. ناسیونالیسم دولتی به رهبری رضاشاه که ناسیونالیستی دو 
آتشه بود و آتاتورک را الگوی خود ساخته بود، مهندسی فرهنگی را در عرصۀ زیست جهان 
بدین صورت دنبال کرد: اجرای سیاست »دیگ ذوب« ناسیونالیسم فرانسوی جهت ادغام و 
همسانسازی اقوام در هویت فارسی و پیگیری ناسیونالیسم قومی فرهنگی آلمانی با نگرشی 
گزینشی به تاریخ، با تأکید بر آنچه »اصیل« و مال »ما« پنداشته میشد و تأکید بر حذف نمادها، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

149

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسطورهها، فرهنگ و مقاطعی از تاریخ و به طور کلی هرآنچه مال»آن«ها به حساب میآمد. 
این سیاست در دورۀ محمدرضاشاه نیز با جدیت بیشتری دنبال شد. بدون تردید، اجرای 
به همین  به همراه آورد و چنین هم شد.  نارضایتی گستردهای  میتوانست  چنین سیاستی 
دلیل هم هست که آبراهامیان میگوید: »اقدامات رضاشاه، برای ایجاد وحدت و یکپارچگی 
ملی نیز نارضایتیهای زیادی در میان گروههای مذهبی و زبانی پدید آورد«)آبراهامیان،1377 
:200(. سیاست حذف و همگون سازی موجب ایدئولوژیک شدن فضای جهان زندگی شد 
و شکافهای ایدئولوژیک را به همراه داشت که مهمترین تهدید برای جامعۀ مدنی محسوب 
میشود. به سخنی دیگر، »وجود هر نوعی از شکافهای آشتی ناپذیر در جامعه مانع وصول 
به اجماع کلی در بارۀ اهداف زندگی سیاسی گردیده و از تکوین چارچوبهای لازم برای 
همپذیری، مشارکت و رقابت جلوگیری میکند و به استقرار  نظام سیاسی غیر رقابتی یاری 

میرساند«)بشیریه،1380 :26(. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


150

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
97

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

شت
ل ه

سا

نتیجه‌گیری
تاریخ ایران از قرن نوزدهم به‌ بعد را شاید بتوان تاریخ مساله هویت ایرانیان به شمار آورد؛ زیرا 
از دوره‌ی قاجار به این سو، به ویژه در نهضت مشروطیت، هویت ایرانیان تحت تأثیر ورود 
اندیشه های جدید غربی و رشد ملی گرایی با مشکلات و بحران های مهمی رو به رو شد. 
تا سال های آغازین ورود مدرنیته غربی به ایران، میان اسلام و عناصر هویتی ایرانیان، تضاد 
و تناقضی احساس نمی شد؛ اما با ورود مدرنیته به کشورهای اسلامی از جمله ایران و عقب 
ماندگی های مشهود در مقام مقایسه با جهان غرب، گروهی از روشنفکران در پی یافتن پاسخ 
به چرایی عقب ماندگی، اسلام را عامل نابسامانی جامعه ایرانی تلقی کردند. از این رو در 
عصر مشروطه و پهلوی، نوعی بازگشت به تاریخِ ایرانِ پیش از اسلام شکل  گرفت که از آن 
با عنوان »جریان باستان گرایی« یاد می شود. ناسیونالیسم باستان گرا، همچون ناسیونالیسمی 
نگران از همان ابتدا دو »دیگری« را در عرصه‌ی زیست جهان ایران به‌ عنوان »تهدید و مانع« 
مورد یورش خود قرار داد و قریب به‌ پنج دهه‌ مهمترین عامل در ترویج خشونت و عدم 
ابتنای دموكراسی و جامعه‌ی مدنی محسوب میشود. در  به‌ عنوان  ترابط مفاهمه‌ای  تحقق 
جریان این غیریت سازی، دیگری تكثر اقوام به‌ عنوان تهدید یكپارچگی و ملت شدن ایران 
و اسلام به‌ عنوان مانع پیشرفت و غربی شدن ایران مورد تهاجهم قرار گرفتند. پیامد پنج دهه‌ 
ائتلاف نخبگان موافق غربی شدن و حكومتهای پهلوی یكم و دوم حول گفتمان ایدئولوژی 
مبدل  ایدئولوژیك  تقابلهای  به‌ عرصه‌ی  را  ایرانی  باستان گرایی، زیست جهان  خرد گریز 
ساخته‌ بود كه‌ ویژگی بارز آن سیطره‌ی خرد گریزی و عدم نهادینه‌ شدن عقلانیت تفاهمی در 

زیست جهان ایرانی بود.     

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html


... 
ری

یگ
و د

را 
ن گ

ستا
م با

یس
ونال

سی
ی نا

وژ
ئول

اید
ی 

اس
شن

بار
ت

151

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
آبراهامیان، یرواند. ایران بین دو انقلاب. ترجمه، احمد گلمحمدی و محمد ابراهیم فتاحی، نشر نی، تهران:1377.

آبراهمیان، یرواند تاریخ ایران مدرن. ترجمه، محمد ابراهیم فتاحی، نشر نی، تهران:1389.
شیرازه،  نشر  فارسانی،  ترابی  سهیلا  ترجمه،  ایران.  سیاسی  شناسی  جامعه  در  مقالاتی  یرواند  آبراهمیان، 

تهران:1387.
احمدی، حمید. بنیادهای هویت ملی ایرانی. نشر، پژوهشكده‌ مطالعات فرهنگی و اجتماعی، تهران: ١٣٨٨.

اوثویت،ویلیام. هابرماس. ترجمه، لیلا جوافشانی و حسن چاوشیان، نشر اختران، تهران:1386.
اوزکریملی،اوموت. نظریههای ناسیونالیسم. ترجمه، محمد علی قاسمی، نشر مؤسسه مطالعات ملی، تهران:1383.

ایگلتون، تری. درآمدی بر ایدئولوژی. ترجمه، اکبر معصوم بیگی، نشر آگه، تهران:1381.
بشیریه‌، حسین. اندیشه‌های سیاسی در قرن بیستم. نشر نی، تهران: ١٣٧٨.
بشیریه‌، حسین، موانع توسعه سیاسی در ایران. نشر گام نو، تهران:1380.

راولز، جان. عدالت به مثابه انصاف. ترجمه، عرفان ثابتی، نشر ققنوس، تهران:1385.
طباطبایی، سید جواد. جدال قدیم و جدید. نشر نگاه معاصر، تهران:1382.

 کاتم، ریچارد. ناسیونالیسم در ایران. ترجمه، احمد تدین، نشر کویر، تهران:1385.
کاتوزیان، همایون. دولت و جامعه در ایران. نشر مرکر، تهران:1379.

کاتوزیان، همایون.تضاد دولت و ملت. ترجمه، علیرضا طیب، نشر نی، تهران:1381.
کالینگوود، رابین جورج. مفهوم کلی تاریخ. ترجمه، علی اکبر مهدیان، نشر آمه، تهران:1389.

كالهون، كریك. ترجمه‌، محمد رفیعی مهر آبادی، انتشارات آشتیان، تهران: ١٣٩٢.
 کوپ، لارنس. اسطوره. ترجمه، محمد دهقانی، انتشارات علمی و فرهنگی، تهران:1390.

گلنر،ارنست. ناسیونالیسم. ترجمه، سید محمد علی تقوی، نشر مرکز، تهران:1388.
میل، استوارت. رساله دربارۀ آزادی. ترجمه، جواد شیخالاسلامی، نشر علمی و فرهنگی، تهران:1385.

وحدت، فرزین. رویارویی فکری ایران با مدرنیت. ترجمه، مهدی حقیقتخواه، نشر ققنوس، تهران:1382.
هابرماس، یورگن. دگرگونی ساختاری حوزۀ عمومی. ترجمه جمال محمدی، نشر افکار، تهران:1384.

هال، جان. جامعۀ مدنی. ترجمه، افشین خاکباز، نشر علمی و فرهنگی، تهران:1382.
قیصری، علی. روشنفکران ایران در قرن بیستم. ترجمه، محمد دهقانی، نشر هرمس، تهران:1389.
لارین، خورخه. مفهوم ایدئولوژی. ترجمه، فریبرز مجیدی، نشر وزارت امور خارجه، تهران:1386

مکلنان، گرگور. پلورالیسم. ترجمه، جهانگیر علمداری معینی، نشر آشتیان، تهران:1381
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ

به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:
رستمی، مسعود؛ زیباکلام، صادق )۱۳۹7(، »تبارشناسی ایدئولوژی ناسیونالیسم باستان گرا و دیگری سازی« 

فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س8، ش3، پاییز 97، صص 127-151.

DOI: 10.21859/priw-080306

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            25 / 25

http://priw.ir/article-1-812-fa.html
http://www.tcpdf.org

