
ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

99

فصلنامه علمی - پژوهشی

A constructive analysis of the foundations of Imam 
Khomeini’s political jurisprudence in international 

relations and foreign policy
Gholamreza Khajesarvi1, Leyla Rahmatipor2

Date received: 2022/04/25        Date of acceptance:2022/09/17

Abstract
It is clear that the study and examination of issues and the nature of international 
relations and foreign policy of countries has always been of interest to experts 
and thinkers in the field of political science and international politics. For this 
reason, the thinkers of this field have tried to understand the foreign policy of 
countries from the perspective of different theories. The understanding of Iran’s 
foreign policy has not been excluded from this issue. This matter became doubly 
important especially after the victory of the Iranian Islamic Revolution in 1357. 
Because it was followed by fundamental changes and a major redefinition in 
the fields of national and international identity. These large-scale and extensive 
national and international identity changes under the leadership of the leader 
of the Islamic Revolution of Iran; Imam Khomeini  was more than anything 
influenced by his intellectual foundations and political jurisprudence and 
considering that a large part of the international relations and foreign policy of 
the Islamic Republic of Iran is mixed with Islamic ideals and school concepts. 
It is very necessary to understand the fundamentals of Imam Khomeini’s 
political jurisprudence as the leader and ideologist of this government, who 
provide the theoretical foundations and specific principles for its foreign 

1. Professor, Department of Political Science, Allameh Tabatabai University, Tehran, Iran
sarvireza1968@gmail.com

2. PhD in International Relations, Allameh Tabatabai University, Tehran, Iran.(responsible 
Author) , leilarahmati33@yahoo.com

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA..

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 12, No. 3, Autumn 2022, 99-131
DOI: 10.21859/priw-120305

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


100

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

policy. Therefore, due to the importance of the topic, the author decided to 
answer this main question, what is the position of Imam Khomeini’s  political 
jurisprudence in the formulation of international relations and foreign policy of 
Iran in the framework of constructivist theories? In response to this question, 
the hypothesis is formulated in this way that in the framework of constructivist 
theories, the political jurisprudence of Imam Khomeini  is a very important and 
key factor in formulating the foundations of identity and redefining international 
relations and politics. The foreigner of the Islamic Republic of Iran has played 
a role. This research intends to investigate and investigate the mentioned issue 
using a qualitative-interpretive method. Also, the method used in collecting 
information is done by library and internet method.

Keywords: Structuralism, Political Jurisprudence, International Relations, 
Foreign Policy, Imam Khomeini

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

101

فصلنامه علمی - پژوهشی

تحلیلی سازه‌انگارانه از مبانی فقه سیاسی امام خمینی)ره( در 
روابط بین‌الملل و سیاست خارجی   

غلامرضا خواجه سروی1
لیلا رحمتی پور2

تاریخ دریافت: 1401/02/05             تاریخ پذیرش: 1401/06/26

چكيده
پرواضح است مطالعه و بررسی مسائل و ماهیت روابط بین‌الملل و سیاست خارجی کشورها همواره مورد توجه 

صاحب‌نظران و متفکران حوزه علوم سیاسی و سیاست بین‌الملل بوده است. از این روی متفکرین و اندیشمندان این 

عرصه از منظر نظریه‌های مختلفی سعی در فهم سیاست خارجی کشورها داشته‌اند. درک و فهم سیاست خارجی 

ایران نیز از این موضوع مستثنی نبوده است. این موضوع بویژه پس از پیروزی انقلاب اسلامی ایران در سال 1357 

اهمیتی دوچندان یافت. چراکه تغییراتی بنیادین و بازتعریفی کلان در عرصه‌های هویت ملی و بین‌المللی به دنبال 

داشت. این تغییرات هویتی کلان و گسترده ملی و بین‌المللی که تحت زعامت رهبر انقلاب اسلامی ایران؛ امام 

خمینی )ره( صورت گرفت، بیش از هر چیز متاثر از مبانی فکری و فقه سیاسی ایشان بود و با توجه به این که بخش 

اعظمی از روابط بین‌المللی و سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران با آرمان‌های اسلامی و مفاهیم مکتبی 

آمیخته شده است، فهم مبانی فقه سیاسی امام خمینی )ره( به منزله رهبر و ایدئولوگ این حکومت، که مبانی 

نظری و اصول خاصی را برای سیاست خارجی آن ارائه می‌نمایند، بسیار ضروری می‌نماید. لذا نظر به اهمیت 

موضوع، نگارنده بر آن شد تا به این پرسش اصلی پاسخ دهد که در چارچوب نظریات سازه‌انگاری، مبانی فقه 

سیاسی امام خمینی )ره( در تدوین روابط بین‌المللی و سیاست خارجی ایران از چه جایگاهی برخوردار است؟ در 

پاسخ به این پرسش، فرضیه بدین شکل صورت‌بندی می‌گردد که در چارچوب نظریات سازه‌انگاری، فقه سیاسی 

امام خمینی)ره( به عنوان یک عامل بسیار مهم و کلیدی در تدوین مبانی هویتی و بازتعریف روابط بین‌المللی 

و سیاست خارجی جمهوری‌اسلامی‌ایران نقش داشته است. این پژوهش قصد دارد با استفاده از روشی کیفی-

تفسیری موضوع مذکور را مورد مداقه و بررسی قرار دهد. همچنین روش مورد استفاده در گردآوری اطلاعات نیز با 

روش کتابخانه‌ای و اینترنتی صورت گرفته است.

واژه‌های كليدي: سازه‌انگاری، فقه سیاسی، روابط بین‌الملل، سیاست خارجی، امام خمینی )ره(.

sarvireza1968@gmail.com  .1. استاد گروه علوم سیاسی ، دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران

leilarahmati33@yahoo.com )2. دکتری روابط بین الملل دانشگاه علامه طباطبایی،تهران ،ایران.)نویسنده مسئول
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال دوازدهم، شماره سوم، پاییز 1401، صص 99-131

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1

10
30

5

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


102

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

مقدمه
سیاست خارجی تمام كشورها در تعامل با محیط داخلی و تفکرات حاکم بر آن است و سیاستمداران و 

تحلیلگران سیاسی به این موضوع توجه دارند. بر همین اساس سازه‌انگاران بر ابعاد داخلی و تفکرات حاکم 

بر نظام سیاسی کشورها که توانایی قوام بخشی به هویت کشورها و به تبع آن منافع کشورها دارد توجه و 

اهتمام ویژه‌ای دارند. یکی از مهم‌ترین منابع تعریف هویت کشورها در عرصه بین‌المللی مبانی فکری و 

ارزشی رهبران آن جامعه تلقی می‌شوند. در نظام جمهوری اسلامی ایران نیز امام خمینی به عنوان رهبر و 

معمار کبیر انقلاب اسلامی ایران و به منزله فقیهی كه دارای دیدگاه‌های سیاسی مبتنی بر اصول و قواعد 

فقهی است، درباره روابط بین‌الملل و سیاست خارجی به طور اعم و سیاست خارجی حكومت اسلامی 

به صورت اخص، نظراتی داده‌اند. بررسی اصول حاکم بر سیاست خارجی امام خمینی)ره( از آن روی 

حائز اهمیت است که افزون بر نقش روشنگر آن که به بیان رهبر معظم انقلاب چون چراغی روشنگر فرا راه 

حرکت صحیح انقلاب اسلامی است، نشانگر اصولی برآمده از متن تعالیم اسلامی نیز هست که می‌تواند 

به عنوان سندی فقهی برای اجرایی کردن آموزه‌های تئوریک اسلامی در عرصه‌های روابط بین‌الملل مورد 

استناد قرار گیرد. از این روی، بررسی دیدگاههای امام خمینی)ره( در مورد روابط بین الملل و سیاست 

اندیشه سیاسی ایشان محسوب می شود. برای شناخت دیدگاهها و  خارجی یکی از مباحث مهم در 

مواضع امام خمینی در عرصه بین المللی، باید مبانی دینی و فقهی ایشان را شناخت.

امام خمینی به پویش سیاست خارجی با تأكید بر گفتمان رشد محور اعتقاد داشتند؛ بدین معنا كه 

سیاست خارجی، به معنای سیاست بیرونی کشور اسلامی در برابر كشورهای واقع در فراسوی مرزهای 

نظام اسلامی است. ‏‏از آنجا که انقلاب اسلامی از طریق احیای اسلامی سیاسی، بر نقش و اهمیت 

بازیگران غیردولتی از جمله جنبش های سیاسی-اسلامی تأکید داشته و ساختارهای مادی نظام بین‌الملل 

را به چالش کشیده است و همزمان توجه خود را به ارزشها، هنجارها و انگاره‌هایی معطوف ساخته که از 

ایدئولوژی‌های لیبرالیسم و سوسیالیزم متفاوت و متمایز است. برای بررسی سیاست خارجی جمهوری 

اسلامی ایران از نظریه سازه انگاری بهره خواهیم گرفت. در تئوری سازه‌انگاری، هویت‌ها، الهام بخش 

منافع و رفتار سیاست خارجی کنشگران است و همچنین نحوه تعامل کارگزار با ساختار را تعیین می‌کند. 

انقلاب اسلامی که خواهان حاکم شدن هویت  بر هم زننده نظم موجود در  هویت استقلال‌طلبانه و 

اسلامی و ملی بر سرنوشت خویش و قطع سلطه و نفوذ قدرت‌های خارجی است ما را به استفاده از 

رهیافت و رویکرد سازه انگاری در این تحقیق رهنمون می‌سازد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

103

فصلنامه علمی - پژوهشی

بنابراین نظر به اهمیت موضوع تلاش خواهیم داشت در چارچوبی منطقی ابتدائا به تشریح مبانی 

نظری پژوهش پرداخته و سپس مبانی فقهی مورد نظر امام خمینی را توصیف نموده و نهایتا به اصول روابط 

بین الملل و سیاست خارجی از منظر فقه سیاسی امام خمینی خواهیم پرداخت.

چارچوب نظری‏ ‏
سازه انگاری رویکردی است که ابتدا در جامعه‌شناسی مطرح شد و از اواخر دهه 1980 و اوایل دهه 

1990 به یکی از مهم‌ترین تئوری‌های روابط‌ بین‌الملل تبدیل شد. متفکران این نظریه بر ساخت اجتماعی 

مهم‌ترین  دارند.  تاکید  اجتماعی  فضایی  در  انسانی  یافتن همه کنش‌های  معنا  و  واقعیت، شکل‌گیری 

خصیصه متمایز سازه انگاری در قلمرو هستی‌شناختی است. سازه‌انگاری سیاست بین‌الملل را بر اساس 

یک هستی‌شناختی رابطه‌ای می‌بیند و به عوامل فکری مانند فرهنگ، هنجارها و انگاره‌ها بها می‌دهد 

)مشیرزاده،324:1385(. از منظر سازه انگاران، محیط اجتماعی، زیست‌شناسی و فیزیکی که انسانها در 

آن زندگی می‌کنند خالی از معناست تا اینکه انسانها معنایی بر آنها بار کنند )کلودزیج،1390 :326(. 

از نظر ونت انگاره‌های غیرمادی شرایط مادی را هدایت کرده و شرایط مادی زندگی اجتماعی را شکل و 

تحت الشعاع قرار می-دهند)کلودزیج،1390 :330(.

منافع  به  اینکه چگونه  با  دولتی  و هویت‌های  فرهنگی  تمدنی، عوامل  برای سازه‌انگاران سازه‌های 

دولت‌ها شکل می‌دهند مهم‌اند. این عوامل نوعی جهان‌بینی ایجاد کرده و بر الگوهای تعامل بین‌المللی 

اثر می‌گذارند )خضری،1389 :81(. در تعریف سازه‌انگارانه هویت وجه تمایز بین من و ما، با غیر و 

دیگری است. این هویت، احساسی است كه تعلق فرد به یك كشور، جامعه یا نهاد و مجموعه خاص را 

نشان می‌دهد. ونت معتقد است، هویت عبارت است از هر آنچه كه چیزی را به آنچه كه هست تبدیل 

میك‌ند. هویت خصوصیتی در كنشگران نیت‌مند است كه موجد تمایلات انگیزشی و رفتاری است. یعنی 

هویت یك وی‍ژگی ذهنی است كه ریشه در فهم كنشگر از خود دارد. البته باید دید كه سایر كنشگران هم، 

این كنشگر را به همان شكل كه هست ارزیابی میك‌نند یا نه. بنابراین دو نوع انگاره وارد هویت می شود، 

انگاره‌های خود و انگاره‌های دیگری )ونت،1384: 326(

بطور كلی، در هر جامعه‌ای هویت‌ها سه کارویژه دارند:1.به خودشان و دیگران می‌گویند که شما 

کیستید 2. به شما می‌گویند که دیگران کیستند3. هویت ها وقتی به شما می‌گویند که شما کیستید قویا 

دلالت بر مجموعه خاصی از منافع یا ترجیحات در ارتباط با گزینه‌های اقدام در حوزه های خاص و در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


104

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

ارتباط با کنشگران خاص دارند.

هویت‌ها به این اشاره دارند كه كنشگران كیستند یا چیستند و منافع به آنچه كنشگران می‌خواهند 

اشاره دارند. هویت و منافع در ارتباط با هم هستند. هویت‌ها بدون منافع فاقد هر نوع نیروی انگیزشی 

هستند. بدون هویت ها، منافع جهت ندارند، بنابراین این دو نقش‌های مكملی دارند. )ونت، 1384: 

دولت  آن  بعدی  کنش‌های  و  ترجیحات  گویای  تلویحا  دولت  هر  هویت  روی،  این  از   )326-327

است. هر دولت بر اساس هویتی که به دیگران نسبت می‌دهد آنها را می‌شناسد و همزمان از طریق عمل 

اجتماعی روزمره‌اش هویت خود را بازتولید می‌کند. نکته مهم اینجاست که آنکه هویتی را می‌سازد بر 

معنایی نهایی که آن هویت برای دیگران پیدا می‌کند کنترلی ندارد. داور نهایی معنا ساختار بیناذهنی است 

)هوپف،1386 :455 و 456(.

از دیگر مفروضات این نظریه تاکید بر تعامل ساختار و کارگزار است. اعمال دیدگاه ساختار و کارگزار 

به این معنا خواهد بود که سازه‌های روابط بین‌الملل دیگر نه برساخته عوامل عینی و ساختاری محض و نه 

برساخته عوامل ذهنی و تفسیری محض تصور نخواهند شد، بلکه عملکرد روابط بین‌الملل منتج از درهم 

تنیدگی عوامل ساختاری و کنشی دانسته می‌شوند )معینی و راسخی،1389: 194(. در بررسی تاثیرات 

محیط‌های فرهنگی بر کنشگران باید بین 3 نوع از تاثیرات تمایز قائل شد. نخست آنکه محیط‌ها چه بسا 

ممکن است تنها بر رفتار کنشگران تاثیر بگذارد. دوم آنکه چه بسا ممکن است بر خصایص اقتضایی 

کنشگران )هویت‌ها، منافع و توانمندی‌ها( تاثیر بگذارند و درآخر آنکه محیط‌ها می‌توانند بر موجودیت 

کنشگران در کل تاثیر بگذارند.

لذا از دیدگاه این نظریه ایده‌ها، هنجارها و ارزش‌ها، فرهنگ و هویت یک کشور را شکل می‌دهند و 

این هویت‌ها، منافع و سیاست‌خارجی یک کشور را قوام می‌بخشند.

بطور کلی ونت هسته‌های اصلی این نظریه را چنین بیان میك‌ند: 1( دولت ها سطوح اصلی تحلیل 

برای نظریه های سیاست بین الملل هستند؛ 2(ساختارهای كلیدی در سیستم دولت ها بیش تر از آن كه 

مادی باشند، ادراكی می باشند؛ 3( هویت ها و منافع دولت ها بیش از آ ن كه به وسیله ی طبیعت انسان یا 

سیاست‌های داخلی وارد سیستم شوند، بخش مهمی از آن به وسیله ی این ساختارهای اجتماعی برسازی 

شده اند )Wendt 1994:  35( شکل زیر نحوه تاثیرگذاری عناصر غیرمادی بر شکل گیری هویت، منافع 

و سیاست خارجی کشورها را ترسیم می نماید.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

105

فصلنامه علمی - پژوهشی

)katzenstein,ed,1996:chapter2(

	

	

‏‏در خصوص جمهوری اسلامی ایران نیز می‌توان گفت و مدعی شد که تحلیل واقع‌بینانه ای از سیاست 

خارجی ج.ا.ایران ممکن نخواهد شد مگر آنکه در چارچوب ادراکی ما ابزارهایی جهت مد نظر قرار دادن 

اهمیت بنیادین مقوله هویت نظام اسلامی وجود داشته باشد. با درک هویت نظام قادر خواهیم بود به سازه‌های 

مفهومی که مطابق آن دولت و کارگزاران آن، جهان را در قالب آن معنادار و دسته بندی می‌کنند، دریابیم. ‏

‏‏در تحلیل سیاست خارجی یک نظام سیاسی از منظر هویت آن باید در وهله اول، به منابع هویتی و 

تاریخ آن پرداخت تا زمینه‌مندی آن را اثبات کرد. منابع هویتی نظام جمهوری اسلامی شامل سه دسته 

هستند که دارای همپوشانی زیادی با یکدیگر هستند ولی دارای تمایز نیز می باشند. ‏

‏‏1- ذهنیت تاریخی ایرانیان‏

‏‏2- اسلام گرایان و چهارچوب‌های فقهی رهبر انقلاب

‏‏3- تجربه تاریخی معاصر ایرانیان‏

‏‏از پس عینک این هویت، نظام جمهوری اسلامی وارد صحنه تعامل جهانی شد و در چارچوبی 

آرمان‌گرایانه، خواهان نفی الگوی رفتاری سیاست خارجی رژیم پهلوی و جایگزینی یک رفتار اعتراضی 

به جای آن، نفی الگوی مستقر نظم موجود و پی افکندن نظمی نو بر اساس چارچوب اسلامی شد. 

سخن سازه‌انگاری در این میان بازگرداندن نگاه‌ها به سوی هویت نظام می‌باشد که در سایه غلبه الگوهای 

ناتوانی‌ها جهت درک رفتار  از  باقی مانده است و منبع بسیاری  ماتریالیستی و ساختاری توجیه ناشده 

سیاست خارجی جمهوری اسلامی در دوره‌های گوناگون و تحولات آن بوده است )داستانی بیرکی،1396: 

76(.‏ لذا پژوهش حاضر بر آن است تا با تکیه بر نگرشی سازه انگارانه از دیدگاه‌های فقه سیاسی رهبر 

کبیر انقلاب، بر فرآیند تکوین و تدوین هویت، روابط بین المللی و سیاست خارجی جمهوری اسلامی 

ایران بپردازد.

سیاست 
خارجی

ساختار 

محیطی، 

فرهنگی، 

 نهادی و 

هنجارها

هویت

منافع

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


106

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

مبانی فقه سیاسی
فقه سیاسی

اکثر مباحث فقهی به نوعی با سیاست ارتباط دارد و این امر با دقت در اختیارات و وظایف حاکم 

در جامعه اسلامی به وضوح آشکار می‌گردد. مباحثی از قبیل ارتباط فرد و دولت، حکومت و ضرورت 

آن و صدها مسئله دیگر که مشمول واژه عام »افعال مکلفین« در عرصه سیاست قرار می‌گیرد، همه مبین 

مباحث فقه سیاسی است. یکی از محققان در مقام تعریف فقه سیاسی می‌گوید: در فقه سیاسی تحت 

عنوان جهاد، امربه معروف و نهی از منکر، حسبه، امامت و خلافت، نصب امرا و قضات، مامورین جمع 

آوری وجوهات شرعیه، مولفه قلوبهم، دعوت به اسلام، جمعه و جماعات، آداب خطبه‌ها و برگزاری 

مراسم عید، صلح و قرارداد با دولت‌های دیگر، تولی و تبری، همکاری با حاکمان و نظائر آن به طور 

مستقیم یا غیرمستقیم مطرح شده است که به آنها احکام سلطانیه با فقه سیاسی گفته می‌شود. به این ترتیب 

فقه سیاسی شامل آن دسته از مسائل حقوقی می‌شود که تحت عناوینی چون حقوق اساسی و حقوق بین 

الملل و نظائر آن مطرح می‌گردد )عمید زنجانی، 1384: 50(

همانگونه که ملاحظه می‌شود عبارت فوق بیش از این‌که تعریفی از فقه سیاسی باشد بیانگر برخی 

از مسائل و موضوعات فقه سیاسی است. جز آنکه از این عبارت می‌توان این نکته را استنباط کرد که 

اساسا موضوعات و مسائل فقه سیاسی از یک سو، مربوط به حقوق و تکالیف انسان در زندگی سیاسی 

و اجتماعی و از سوی دیگر مربوط به روابط دولت با اشخاص دیگر اعم از اشخاص حقیقی و اشخاص 

حقوقی حقوق خصوصی و اشخاص حقوقی حقوق عمومی می‌شود )ملک افضلی اردکانی و دیگران، 

.)142 :1390

**قواعد فقه سیاسی در عرصه سیاست

در این قسمت، قواعد سیاسی فقه سیاسی یعنی قواعدی که جنبه سیاسی یا کاربرد سیاسی آن‌ها بر 

جنبه‌های دیگرشان غلبه دارد، را مورد بررسی قرار می‌دهیم. بدیهی است قواعدی همچون عدم ولایت بر 

غیر، تقیه و نفی سبیل و مانند اینها در مباحث سیاسی فقه سیاسی به کار می‌رود نه مباحث دیگر آن. گفتنی 

است که برخی از افراد عنوان قواعد فقه سیاسی را با عنوان قواعد سیاسی فقه خلط کرده و تصور می‌کنند 

که منظور از قواعد فقه سیاسی، قواعد سیاسی فقه است و حال آنکه قواعد سیاسی فقه قواعدی هستند که 

عرصه سیاسی فقه سیاسی را پوشش می‌دهند و بخشی از قواعد فقه سیاسی به شمار می‌روند. بهرحال 

در این بخش برخی از قواعد فقه سیاسی که کاربرد سیاسی بیشتری دارند را مورد بررسی قرار می‌دهیم.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

107

فصلنامه علمی - پژوهشی

*قاعده عدم ولایت بر غیر

براساس اعتقاد به توحید، نه تنها خالقیت منحصرا از آن خداست، بلکه ولایت نیز به او اختصاص 

دارد: »قل اللهم مالک الملک« او »ملک الناس« است و هیچ کس جز او سزاوار حکم کردن نیست: »ان 

ه«. از این رو هرگونه تصرف و دخالت در نظام هستی، به »اذن« او احتیاج دارد و هیچ کس 
ّ
 لل

ّ
الحکم إلا

از پیش خود، حق دخالت در سرنوشت انسان ها را ندارد: اصل عدم ولایت. در این تحلیل، اصل عدم 

ولایت از فروع توحید است؛ در آن، سلطنت مخلوقات بر یکدیگر نفی می‌شود؛ ولایت انسان بر خویشتن 

نیز مشمول این اصل است؛ ولایت انسان‌ها بر یکدیگر، با اذن الهی مشروعیت می یابد؛ در مواردی که 

اذن الهی به اثبات می‌رسد و شخصی از این حق برخوردار می‌شود، در حقیقت ولایت از آن خداست؛ 

ف نیست؛
ّ
اصل عدم ولایت، در هیچ شرایطی نقض نمی‌شود و هرگز قابل تخل

با توضیح مذکور باید گفت که قاعده فقهی عدم ولایت فردی بر فرد دیگر بدین معناست که خداوند 

زمام عموم افراد را به یکدیگر نسپرده بلکه همه را یکسان و آزاد آفریده است، پس هیچ فردی به طور 

باری‌تعالی و کسیکه  از طرف حضرت  نیست مگر  بر دیگری  به ولایت و سرپرستی  خودسرانه مجاز 

خداوند وی را جانشین خود قرار داده و بر ولایت آن فرد تصریح شده باشد، چه اینکه هر فرد تنها در حیطه 

امور مربوط به خود دارای اختیار است و حق تصرف در امور دیگران را ندارد.

همه این مباحث بر مبنای قاعده عدم ولایت فردی بر فرد دیگر است و سخت‌گیری‌های زیاد و به‌جا 

در انتخاب رهبر و حاکم همه به دلیل اصل قرار گرفتن قاعده مزبور می‌باشد. در اصل 56 قانون اساسی 

جمهوری اسلامی ایران این قاعده به صراحت آمده است: حاکمیت مطلق بر جهان و انسان از آن خداست 

و هم او انسان را بر سرنوشت اجتماعی خویش حاکم ساخته است. هیچ‌کس نمی‌تواند این حق الهی را از 

انسان سلب کند یا در خدمت منافع فرد یا گروهی خاص قرار دهد و ملت این حق خداداد را از طرقی که 

در اصول بعد می‌آید اعمال می‌کند )شریعتی، 1387: 152(.

شاید بتوان گفت که این قاعده با محدوده اختیارات و وظایف حاکم نیز رابطه‌ای تنگاتنگ دارد؛ با 

این توضیح که جز پیامبر، امام معصوم و جانشین آنها که بر ولایت عامه آنان نص خاص وجود دارد، هر 

ولایت دیگر محدود به مورد خاص خود است و فرد با آوردن دلیل بر ولایت خود در هر مورد، نمی‌تواند 

آن را به موارد دیگر سرایت دهد. چون اصل بر عدم ولایت فرد بر دیگران است به علاوه بنا بر نظر فقیهانی 

که ولایت فقها را مطلق نمی‌دانند، این قاعده دامنه اختیارات حاکم را از حالت اطلاق خارج کرده و تنها 

در مواردی که شارع مقدس اجازه داده، حاکم می‌تواند دخالت داشته باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


108

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

*قاعده مساوات )عدم تبعیض(

مساوات به معنای برابری وعدم تبعیض بین افرادی است که در حقوق، اموال و امور دیگر به طور 

مساوی سهیمند، اما تبعیض فرق گذاشتن بین افراد در شرایط و استحقاق‌های مساوی و همسان می‌باشد. 

بنابراین همسانی شرایط در مفهوم مساوات رکن اصلی به شمار می‌رود و به همین دلیل اعمال تفاوت در 

افرادی که از شرایط مختلفی برخوردارند، تبعیض و عدم اجرای مساوات محسوب نمی‌شود. لذا،یکسان 

دیدن همه افراد جامعه صحیح نیست، بلکه قانونی عادلانه است که شرایط، موقعیت ها و جوانب امور را 

در نظر بگیرد و برای هر طبقه، قانونی که شایسته و عادلانه برای آنان است وضع شود، زیرا همه جا مساوات 

عادلانه نیست. آری، در مواردی هم چون مساوات در برابر محاکم و قانون و مساوات در حقوق، این اصل 

به‌طور مطلق لازم الاجراست.

شاید بتوان گفت بیشترین کاربرد قاعده مساوات در فقه در بخش فقه سیاسی است که در آن، از 

رفتار جمعی و حقوق متقابل آحاد مردم و حکومت سخن به میان آمده است. اسلام به مساوات در رفتار 

اجتماعی به خصوص رفتار حاکمان با توده‌ی مردم تاکید بسیار داشته و تمامی احکام خود اعم از ارث، 

نکاح، طلاق، نماز، روزه، حج و... را فارغ از تفاوت‌های قومی و نژادی برای همه یکسان دانسته است. 

مساوات در رفتار حکومت با قوم‌ها، نژاد‌هاو... در ابعاد مختلف سیاسی، اجتماعی، اقتصادی، قضایی 

و امنیتی قابل بررسی است. بدیهی است که اجرای قاعده‌ی مساوات در ابعاد ذکر شده لازم و ضروری 

است. در مواردی که قانون به دلایلی مختلف فرقی بین افراد قائل است همان عمل می‌شود و در غیر این 

صورت، مساوات بعنوان قاعده‌ی آن لازم‌الاجرا می‌باشد )شریعتی، 1387: 170(. 

*قاعده شورا

در مباحث فقه سیاسی شورا به‌عنوان قاعده یا اصل کاربرد بسیاری دارد. زیرا اولا مصالح عامه می‌طلبد 

که بهترین راهکار مورد عمل قرار گیرد؛ ثانیا بهترین راهکار در هر مورد با تبادل نظر با صاحبنظران خاص 

خود بدست می‌آید و ثالثا بدلیل تغییرپذیری زیاد و سیال بودن موضوعات و برخی از احکام سیاسی، 

راهکارهای سابق به مرور زمان فرسوده و غیرقابل مصرف می‌شوند و نیاز به راهکارهای جدید در این 

عرصه زیادتر از عرصه‌های دیگر هست. 

زعامت سیاسی و رهبری جامعة اسلامی و چگونگی انتخاب آن نیز، از ریشه‌دارترین مباحث فقه 

از قدمت  این بحث همان‌گونه که  سیاسی اسلام محسوب می‌شود که ریشه در مباحث کلامی دارد. 

با تمسک  برخوردار است، خود محوری‌ترین منازعة فکری امت اسلامی را تشکیل می‌دهد. شیعیان 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

109

فصلنامه علمی - پژوهشی

به نصوص روایی بی‌شمار که از پیامبر در این زمینه وارد شده است، ولایت و زعامت سیاسی جامعة 

اسلامی را انتصابی دانسته و بر معین شدن امامان معصوم از طرف خداوند توسط رسول خاتم پافشاری 

می‌کنند. اهل سنت انتصابی بودن امام و خلیفة بعد از پیامبر را رد می‌کنند و بر انتخابی بودن خلیفة بعد 

از پیامبر دلیل می‌آورند. مهم‌ترین دلیل اهل سنت بر این مطلب، عمل صحابه بعد از پیامبر از یک طرف 

و عدم تعیین شخص خاصی از طرف رسول خاتم است. در بین شیعیان با وجود اتفاقی که در انتصابی 

بودن امامان معصوم برای زعامت جامعة اسلامی دارند، اما در دوران غیبت چنین اتفاقی وجود ندارد. لذا 

بحث شورا و جایگاه آن در تعیین زعیم سیاسی در درون اندیشة سیاسی شیعه مطرح می‌گردد )اخلاقی، 

.)1393:118

لذا درباره تعیین حاکم در عصر غیبت باید گفت که اگر روایات نصب عام فقیهان را نپذیریم راهی 

مشروع جز مشورت برای تعیین حاکم وجود ندارد و اگر روایات را قبول کنیم باید بگوییم که بهترین راه 

برای تعیین حاکم از بین فقهای واجد شرایط، تشکیل جلسات مشورتی و تبادل نظر کارشناسان در این 

مورد است؛ یعنی اصالت شورا در این‌جا کارساز می‌شود.

*قاعده مصلحت

چنانکه می‌دانیم شارع تنها اصول و اهداف کلی را بیان کرده و مردم را به عالمان و راویان احادیث 

ارجاع داده است. مصلحت سنجی دیگر، در باب تقدیم اهم بر مهم است. فقیه همواره به دنبال تطبیق 

مصداق بر کلی نیست، بلکه گاه حکم اولی روشن است، ولی چون با حکمی دیگر تزاحم پیدا کرده و 

حل این تزاحم ضرورت دارد و این امر، مصلحت سنجی بین دو طرف تزاحم را می‌طلبد، پس آگاهی 

به احکام دین و زمان ضروری است تا با بررسی دو طرف تزاحم یکی که مصلحت بیشتری دارد انتخاب 

شود. مهم‌ترین انگیزه‌های مصلحت حفظ نظام اسلامی، عدالت اجتماعی، حفظ کیان کشور اسلامی، 

حفظ جان مومنین و وحدت مسلمانان است.

بیشترین حجم استفاده از مصلحت در مباحث فقه سیاسی و به‌ویژه در بحث از وظایف و اختیارات 

حاکم است، چرا که وی مرجع تشخیص مصلحت می‌باشد و بسیاری از فقها جامع الشرایط را »من بیده 

المصلحه« می‌دانند. امام خمینی)ره( می‌فرماید: »والی می‌تواند در موضوعات طبق مصلحت مسلمین 

یا اهالی منطقه خویش اعمال نظر کند«. البته پر واضح است که وظیفه این‌گونه افراد که مسئولیت‌ها و 

وظایف مهمی را برعهده دارند، این است که با نظر کارشناسان و مشورت با صاحبان خرد نظر قطعی و 

کارسازی ارائه دهند. در بحث از سیاست خارجی حکومت کاربرد این قاعده به وضوح نمایان است: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


110

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

شروع یا خاتمه جنگ؛ قطع روابط سیاسی، اقتصادی، نظامی و... با دولت ‌های معاند و ایجاد رابطه با 

دول بی‌طرف و غیر معاند؛ کشتن مسلمانانی که سپر دشمن قرار گرفته‌اند؛ استقراض خارجی و هزاران 

مورد دیگر همه تابع مصالحی است که با توجه به دو عامل زمان و مکان و سایر عوامل، تشخیص آنها 

بر عهده حاکم است. گاه تغییر اوضاع و احوال بین المللی، وضعیت کشور را به گونه‌ای دگرگون می‌کند 

که حاکم باید بر خلاف روند عادی دستوراتی داده، کشور را از بحران نجات دهد که در این گونه موارد 

نقش مصلحت و تصمیم‌گیری مناسب به وضوح دیده می‌شود. امام خمینی به‌عنوان فقیهی با بینش عمیق 

سیاسی و فقهی در نامه‌ای به رئیس جمهور وقت، مصلحت مسلمین و کشور اسلامی را بر احکام اولی 

یا ثانوی در موارد زیر مقدم داشته است: امور عبادی از قبیل تعطیل یا تخریب مسجد، جلوگیری از حج 

و... ؛ امور اقتصادی مانند تحدید مالکیت خصوصی به نفع عامه، لغو قراردادهای اقتصادی در صورت 

تزاحم با مصالح مملکت؛ امور اجتماعی و تحدید حقوق و آزادی‌های مردم مانند طلاق زنی که به عسر 

وحرج افتاده بدون اذن شوهر، تخریب خانه‌های افراد برای مصالح عامه همچون خیابان‌کشی، اجباری 

کردن خدمت نظام وظیفه، ممنوعیت خرید وفروش حمل و استعمال مواد مخدر و ده‌ها مورد دیگر؛ و 

امور قضایی مانند به کار‌گیری قضات غیر فقیه، عدم اعمال حدود یا تعزیرات یا توسعه‌ی موارد و مصادیق 

آن )شریعتی، 1387: 256(.

همچنین امام خمینی حاکم یا شاهی را که بر‌خلاف مصالح عامه عمل کند، مجاز به ادامه‌ حاکمیت 

نمی‌داند و حکومت‌ها و ادارات تابعه را موظف به عمل براساس مصالح ملت می‌داند. از طرف دیگر، در 

مورد رابطه مردم با حاکمان جور فقها مصلحت را تنها مجوز استثنای حرمت این رابطه دانسته‌اند.

*قاعده تقیه 

تقیه عبارتست از اخفاء عقیده و اظهار خلاف آن به خاطر مصلحتی مهم‌تر. بدیهی است که تقیه 

حکمی ثانویه می‌باشد که با کنار ‌زدن‌ حکم اولی وارد می‌شود، بنابر‌این می‌توان احکام خمسه تکلیفیه 

)واجب، حرام، مباح، مکروه و مستحب( را برای تقیه عنوان کرد. بیشترین کاربرد تقیه در مبحث تعامل با 

حاکم جور و همنوایی و تعامل با مخالف )اکثریتی که عقیده‌ی مخالف با اعتقاد انسان دارند( می‌باشد 

و می‌توان چنین ادعا کرد که علت پیدایش و مشروعیت بخشی آن نیز در همین راستا بوده است، گرچه 

گاه در موارد دیگر نیز مصداق پیدا می‌کند. اجازه پیامبر به عمار مبنی بر مخفی کردن ایمانی که اظهار آن 

خطر جانی به همراه داشت، بنایی بر مشروعیت تقیه ساخت و نگذاشت که عمار همچون پدر و مادرش 

بر سر اظهار عقیده خود جان دهد و یاران دیگر پیامبر را نیز از خطر جانی رهانید. در حالیکه به فرموده 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

111

فصلنامه علمی - پژوهشی

قرآن مجید قلب چنین افرادی مملو از ایمان است. بنابراین، نمی‌توان تقیه را سازش با ظلم و ستم دانست، 

بلکه بهتر است آن را تغییر شکل و شیوه مبارزه دانست. زیرا گاه شرایط زمانی و مکانی چنین اقتضا دارد 

که شکل مبارزه مخفیانه باشد

نکته‌ای که تذکر آن لازم است این است که اگر تقیه را همنوایی و سکوت در مقابل ظلم و ظالم بدانیم 

با وجوب امر به معروف و نهی از منکر در تضاد است، چرا که بنا بر وجوب امر و نهی جواز سکوت در 

برابر ظالم معنا پیدا نمی‌کند. لذا باید گفت که تقیه نوعی تاکتیک در حفاظت از جان گروه مدافع حق 

است. امر به معروف و نهی از منکر با اجتماع شرایط که از جمله آنها احتمال تاثیر است، واجب می‌باشد 

چنانچه نه تنها احتمال تاثیر نداشته باشد بلکه خطر جانی را نیز به همراه داشته باشد، واجب نیست و 

اینجاست که بحث از تقیه به میان می‌آید؛ یعنی اگر اظهار عقیده چنین خطری به‌دنبال دارد تقیه واجب 

است.

*قاعده نفی سبیل

قرآن می‌فرماید: هرگز خدای- تبارک و تعالی- سلطه‌ای برای غیر مسلم بر مسلم قرار نداده است. 

نفی سبیل در اصطلاح به معنای آن است که در مقررات دین اسلام حکمی که موجب ثبوت سلطه کافر 

بر مسلمانان باشد تشریع نشده است. به عبارت دیگر، خدا حکمی که از ناحیه آن سلطه کافر بر مسلمین 

ایجاد شود، تشریع نکرده است. 

قاعده نفی سبیل را می‌توان از جمله قواعد سیاسی فقه دانست که بدنبال عزت و استقلال مسلمانان 

و کشور اسلامی است. در این قاعده نه تنها سلطه کفار خارجی و به اصطلاح بیگانگان نفی شده بلکه 

از تسلط کفار داخلی کشور اسلامی بر مسلمانان در حوزه‌های سیاسی، اقتصادی، اجتماعی، نظامی، 

فرهنگی و ... نیز جلوگیری شده است. در اینجا به جملاتی از حضرت امام که به استناد قاعده نفی سبیل 

بیان شده اشاره می-کنیم:

اگر ترس از تسلط دشمن بر بلاد مسلمین باشد دفاع واجب است؛ اگر ترس از تسلط سیاسی یا 

اقتصادی کفار بر بلاد مسلمین باشد دفاع و مقاومت منفی واجب است؛ اگر در روابط تجاری ترس بر 

استیلا و تسلط کفار بر مسلمانان یا سرزمین اسلامی باشد دوری از ایجاد آن روابط بر فرمانروایان واجب 

است و بر مسلمین است که آنان را ارشاد یا الزام به ترک این روابط کنند؛ اگر برخی از مسئولین یا نمایندگان 

مجلس موجب نفوذ سلطه سیاسی، اقتصادی و ... کفار بر مسلمین شوند خائن بوده از مقام خود منعزل 

شده و لازم است مجازات شوند و مراودات منفی با آنها نیز لازم می‌باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


112

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

در حوزه امنیتی و نظامی، سلطه کفار بر مسلمانان نظیر وابستگی تسلیحاتی، مستعمره قرار گرفتن در 

قراردادها و پذیرش سلطه نظامی و امنیتی کفار، بواسطه قاعده نفی سبیل مطرود و ممنوع است. در حوزه 

سیاسی، بر اساس قاعده نفی سبیل تصدی مناصب سیاسی و اجتماعی همچون ولایت امر و امامت 

اوقاف  تقلید، تصدی  برای کافر ممنوع است. مرجعیت  قوا، وزارت و قضاوت  از  امت، ریاست یکی 

مسلمین و برخی دیگر از مناصب کلیدی که سلطه بر مسلمانان را بدنبال دارد، همه بواسطه قاعده نفی 

سبیل ممنوع می‌باشد. مبارزه جدی امام خمینی با لایحه کاپیتولاسیون یا مصونیت قضایی بیگانگان در 

ایران نیز از جمله مصادیق قاعده نفی سبیل است، چرا که این امر سلطه سیاسی- اجتماعی بیگانگان را 

بدنبال داشت و به همین دلیل ایشان در ابتدای اعلامیه خود که در این زمینه صادر شد، با استناد به همین 

آیه تصویب این لایحه را امضای سند بردگی ملت مسلمان، اهانت به مسلمانان ایران و مساوی با تحت 

اسارت قرار گرفتن ایرانیان دانسته و آن را ننگین‌ترین مصوبه برای سردمداران و موهن‌ترین امر برای ملت 

قلمداد کردند )شریعتی،1387: 289(.  

*قاعده حرمت کمک به گناه و تجاوز 

فقها اصطلاح »اعانه بر اثم« را برای این قاعده انتخاب کرده‌اند. اعانه در لغت به معنای مساعدت و 

کمک، و اثم به معنای مطلق مخالفت و معصیت خداوند در تکلیف وجوبی یا تحریمی است و اعانه بر 

اثم همان مساعدت و همکاری در جهت تحقق مخالفت و عصیان الهی می‌باشد. قاعده حرمت کمک 

به گناه وتجاوز در فقه سیاسی کاربرد‌های فراوانی دارد که به برخی از این کاربردها در موضوعات مختلف 

اشاره می‌کنیم:

1. حرمت کمک به ظالم: فقها با استناد به این قاعده فتاوایی از این قبیل داده‌اند: حرمت ارجاع دعوی 

به حاکم جور، جز در موارد عسر و حرج؛ عدم جواز گرفتن حق به کمک حاکم جائر وسحت و 

پلید بودن آنچه به تبع حکم او اخذ می‌شود؛ حرمت اطاعت از جائر؛ حرمت عهده‌داری منصبی 

در حکومت جائر؛ کارگزاری ظلمه در ظلم و جور وعدم پذیرش عذر مامور؛ وجوب برکناری ظالم 

از قدرت در صورت امکان؛ حرمت مشارکت در حکومت جور مانند شرکت در انتخابات؛ حرمت 

سمت نمایندگی و شرکت در هر امری که به تقویت و رسمیت شناختن حکومت جائر می‌انجامد؛ 

حرمت پرداخت مالیات به جائر و عدم همکاری با ماموران مالیاتی وی و ترجیح بیرون آوردن مالیات 

از از چنگ آنها در صورت امکان وعدم ضرر؛ حرمت شرکت در نیروهای نظامی و انتظامی‌ای که به-

دنبال حفظ حاکم جائر حکومت وی هستند )به اعتقاد فقیهان، چنانچه کفار امنیت وتمامیت کشور 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسلامی را به خطر اندازند وحاکم جائر برای حفظ کشور درخواست کمک کند این نوع کمک جایز و 

گاه واجب می‌شود، چرا که بحث حفظ  کشور اسلامی مطرح است(؛ حرمت شرکت در تشکیلات 

حکومتی‌ای که در راستای منافع حکومت جور گام برمی‌دارند و حرمت سکوت در برابر رفتار یا گفتار 

ظالمانه ظالم.

2. حرمت کمک به انجام مظاهر فساد در جامعه: فقیهان کمک به انجام مظاهر فساد در جامعه از قبیل 

انتشار نشریه ها و کتاب‌های گمراه کننده، تولید، توزیع و خرید وفروش فیلم‌ها وعکس‌های گراه 

کننده، مشروبات الکلی، مواد مخدر، اسباب فحشا، رشوه و ربا خواری، ایجاد خانه‌های فساد و 

کمک به انجام هر نوع فساد اجتماعی را حرام، واز مصادیق این قاعده دانسته‌اند. برای مثال فقها 

معتقدند که رشوه بر دهنده آن به دلیل همین قاعده حرام است. 

3. حرمت کمک در انجام جرایم سیاسی: براساس این قاعده، شورش ضد حکومت اسلامی و حاکم 

عادل به قصد براندازی، و کمک در اخلال بر ضد امنیت ملی حرام است، هم‌چنان که کمک به 

ماموران دولتی و تجاوز به حقوق مردم حرام می‌باشد.

4. حرمت کمک به کفار خارجی: فقیهان یکی از مصادیق کمک به کفار خارجی را فروش سلاح به 

آنها دانسته‌اند.علاوه براین، کمک به راه یابی کفار و سلطه آنها به کشور اسلامی و تقویت آنان در 

عرصه های مختلف سیاسی، اقتصادی، فرهنگی، نظامی و... و کمک به جاسوسان دشمن در جنگ 

را می‌توان به استناد این قاعده ممنوع کرد.

5. حرمت کمک به گناه فردی: فقیهان بر اساس این قاعده، کمک به فرد در انجام گناه مانند آماده کردن 

زمینه وقوع جرم و گناه، تشویق به آن و.... را نیز حرام دانسته‌اند )شریعتی،1387: 278(.

**روابط بین‌الملل و سیاست خارجی از منظر فقه سیاسی امام خمینی )ره(

از  بین‌المللی  و کیفیت عملکرد دولت اسلامی در عرصه  با کشورهای خارجی  ارتباط  چگونگی 

مباحث مهم و قابل مطالعه در اندیشه سیاسی امام خمینی)ره( است. حقیقت آن است که امام خمینی)ره( 

بیش از این که یک سیاستمدار باشد یک فقیه اسلامی است و سیاست او نه از بستر اصالت کسب قدرت 

و حفظ آن که از باور و اندیشه عمیق فقهی و اسلامی او بر می‌خیزد. از این‌رو است که در اندیشه امام 

خمینی)ره( جمله »سیاست ما عین دیانت ماست« نه یک شعار بلکه بیان حقیقت مفهوم سیاست‌ورزی 

دینی است. سیاست در منظر امام به عنوان ابزاری برای تحقق شریعت و ایجاد جامعه‌ای منطبق بر موازین 

اسلامی است و قدرت ارزشی تبعی دارد. از منظر فقهی دیدگاه حضرت امام )ره( در تدبیر امور جامعه، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

مبتنی بر اصول متعارفی است که فقه شیعه از دیرباز بر آن استوار بوده است. البته ایشان با تأکید بر مسألة 

»زمان و مکان« در پی آن بودند تا همان محتوا و جوهرة فقهی را برای شرایط متحول و پیچیدة امروزی 

باز تعریف کنند.

امام خمینى )ره( مفهوم موازنۀ منفى را که در شعار »نه شرقى نه غربى« متراکم گردیده بود، گسترش 

ى 
ّ
بخشیدند و تصویر ژرفى از آن را در ارتباط با همزیستى صلح‌آمیز در پرتو استقلال و مصالح و منافع مل

کشور ارائه نمودند. در حیطۀ این انگارۀ کلى، منافع ایران، جهان اسلام، ملل مستضعف و بالاخره رابطۀ 

متقابل با کل کشورها و ملتها، به ترتیب در اولویت سیاست خارجى ایران نمودار گردید. برای درک واقع 

گرایانه مفهوم سیاست خارجی از منظر رهبر انقلاب اسلامی ایران باید تأکید داشت، در نگاه امام اخلاق 

و سیاست که در هم تنیدگی اصالت و ضرورت و سیرت و صورت است، پیوندی ناگسستنی با هم دارند. 

در حقیقت رویکرد امام در حوزه سیاست خارجی در زمانی که اخلاق زدایی و سلطه طلبی منشاء کسب 

قدرت در روابط بین‌الملل گردیده و نظام بین‌الملل از اخلاق تهی شده بود، ظهور و بروز کرد.

الف( مبانی سیاست خارجی از منظر امام )ره(
به عقیده امام خمینی که برگرفته از تعالیم و روح اسلام و قرآن و مبانی فقه سیاسی ایشان بود، اسلام دو 

بخش ثابت و متغیر دارد: ثابتات آن ناظر به اصول و مبانی کلی رفتار دینداران است و در طول زمان بقا 

و ماندگاری دارد، اما جنبه متغیر آن از عرف و ضرورت‌های زمانه تاثیر می‌گیرد. بخش متغیر سیاست 

خارجی به این جنبه برمی‌گردد، چرا که در شرایط و مقتضیات زمانه تغییر مشی می‌دهد، اما اسلام مبانی 

و اصولی ثابتی در روابط خارجی قائل است که امام خمینی)ره( این مبانی و اصول را قوام بخش اندیشه 

خویش کرده است.

۱- اخلاق محوری
از  اندیشه سیاسی امام خمینی)ره( این اصل پذیرفته شده که دین و اخلاق می‌توانند در جلوگیری  در 

جنگ یا برقراری صلح نقش ایفا کرده و حتی برای پیشگیری از جنگ‌ها استراتژی ارائه کنند. در اسلام 

در  توسعه همبستگی اخلاقی  اساسی‌  امام معرفی شده است، هدف  از سوی  که  ناب محمدی)ص( 

امور بین‌المللی است که این امر به پایداری صلح کمک می‌کند. این اصل رویکرد بین‌المللی دارد و به 

عبارتی در سطح بین‌المللی یک جهان اندیشی اخلاقی را معرفی می‌کند. در این جهان اندیشی، نهادهای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

بین‌المللی باید این اصول اخلاقی فراگیر را به رسمیت شناخته و اخلاقی عمل نمایند. این نظریه بر این 

باور است که در فرآیند حل نزاع‌ها در نهادهای بین‌المللی باید به یک همبستگی اخلاقی برسیم و نحوه 

رسیدن به این اصول جهان شمول اخلاقی را مطرح کنیم. اگر این اصول مورد توجه و مبنای عمل قرار 

گیرد می‌توان به هم‌زیستی اخلاقی در عرصه بین‌الملل رسید. از نگاه امام خمینی)ره( برای جلوگیری از 

جنگ، بحث تعالیم ادیان توحیدی باید مبنا قرار گیرد. این تعالیم می‌تواند آن اصول اخلاقی فراگیر دینی 

را تبیین کند و مبنایی جهت حفظ دوستی بین ملتها باشد. امام صلح و زندگی مسالمت آمیز با مردم دنیا 

را با زندگی در بین مردم جهان می آمیزند و می گویند: ما صلح می‌خواهیم. ما با همه مردم دنیا صلح 

می‌خواهیم باشیم. ما می‌خواهیم مسالمت با همه دنیا داشته باشیم. ما می‌خواهیم در بین مردم دنیا زندگی 

بکنیم. )صحیفه نور ج ۱۹ ص 12( ایشان در در جای دیگری می‌فرمایند: ما با همه دولت‌ها به طور مدارا 

رفتار می‌کنیم و هیچ وقت میل نداریم که با خشونت رفتار کنیم )صحیفه نور ج 18 ص 56( حضرت امام 

در جای دیگری با نفی بعد مسافت در ارتباطات ملت ها می‌گویند: باید روابط بن ملت ها بر پایه مسائل 

معنوی باشد و در این رابطه بعد مسافت تاثیری ندارد و چه بسا کشورهایی که همجوار هستند اما رابطه 

معنوی بین آنها نیست؛ بنابراین روابط دیگر هم نمی‌تواند مثمر ثمر باشد. ما روابطمان با کشورها بنا بر 

مبانی اسلام خواهد بود )صحیفه نور ج 10 ص 165( در مجموع این رویکرد اخلاقی، حاکی از آن است 

که اولویت اصلی در دیپلماسی امام خمینی، انجام مذاکره برای حل اختلاف با دشمنان قبل از استفاده 

از جنگ بوده است. با این نگاه عوامل اجرای دیپلماسی و فرستادگان نیز موظف بوده‌اند با ارائه راهكار 

برای جلوگیری از بروز تخاصم تلاش نمایند. جلوگیری از جنگ، برقراری ارتباطات صلح آمیز، انجام 

اقدامات مسالمت جویانه برای حل اختلاف با دشمنان و تقدم مذاكره بر جنگ بوده است. در واقع از نظر 

ایشان وظیفه اصلی دیپلماسی و فرستادگان، اتخاذ تدابیر لازم و ارائه مشورت‌ها و راهكارهای اجرائی برای 

جلوگیری از بروز تخاصم بوده و در این روند تمسك به راهكارهای مسالمت‌جویانه بر اقدام به جنگ و 

جهاد بر علیه متخاصمان اولویت داشته است.

بدین ترتیب، در مورد اخلاق محوری در روابط بین‌الملل، بی تردید امام یک آرمان‌گرای بزرگ است 

و هرگز اخلاق را در مصالحه با قدرت، قربانی نمی‌کند و به دنبال اخلاقی کردن سیاست در داخل و روابط 

میان ملت‌ها است. البته این بدین معنا نیست که امام تماما از عنصر قدرت غافل و به آن بی‌توجه است، 

بلکه ایشان به شدت به روابط قدرت در عرصه بین‌المللی حساس بودند. علاوه بر این بر اساس مبانی 

فلسفی و عرفانی امام، قدرت فی نفسه شر نیست، بلکه جلوه جمال و پرتو جلال الهی است. با این حال 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

ایشان در عرصه سیاست، اعم از داخلی و خارجی به دنبال پیوند اخلاق و سیاست بودند و بی‌گمان در 

این زمینه پیشرو آرمان‌گرایان هستند.

2- عدالت محوری
از منظر اسلام و به تبع آن در اندیشه امام خمینی، صلح وقتی ارزش دارد که حقوق مسلمانان و مظلومان 

رعایت شود و عدالت برقرار گردد.از دیدگاه امام خمینی مادامی که عدالت جهانی برقرار نگردد سخن 

راندن از صلح پایدار جهانی سخنی به گزاف است. امام خمینی حفظ نظم بین المللی حاکم و برقراری 

روابط عادلانه با دیگران را منوط به استقرار عدالت در مناسبات جهانی دانسته و با اشاره به تغییر تعادل در 

روابط جهانی با انقلاب اسلامی و در نتیجه وقوع جنگ می فرمایند: »ما امیدواریم که تعادل دنیا به خطر 

نیفتد برای این که ما به هیچ طرفی از دو طرف شرق و غرب تمایلی نداریم و ما با همه روابطی علی السواء 

داریم و با همه رفتاری عادلانه داریم، البته در صورتی که آن ها عدالت را در رابطه با ما رعایت کنند« 

)صحیفه امام خمینی، جلد5، ص417(

ناحق، مسأله عدالت  از  از شاخصه‌های تشخیص حکومت حق  امام‌خمینی)ره(، یکی  از دیدگاه 

است. ایشان هدف از ارسال پیامبران را نیز، برقراری عدالت در جوامع انسانی در تمامی ابعاد آن می‌دانند. 

 به هم مرتبط بوده و نمی‌توان عدالت و معنویت را از 
ً
عدالت و معنویت از نظر امام‌خمینی)ره(، کاملا

هم جدا کرد. )همان، ج 8: 255( عدم توجه به اخلاق و معنویت، از مشکلاتی بوده است که فراروی 

انسان‌ها و روابط‌ عادلانه میان دولت‌ها آمده است، امام‌خمینی)ره( در این زمینه می‌فرمایند: اینکه توهّم 

می‏شود که فرق مابین رژیم اسلامیِ انسانی با سایر رژیم‌ها این است که در این عدالت هست، این 

صحیح است لکن فرق این نیست. فرق‌ها هست. یکی از فرق‌هایش قضیه عدالت اجتماعی است. هیچ 

یک از رژیم‌های دنیا، غیر از آن رژیم توحیدی انبیا، توجهش به معنویات انسان نبوده است؛ در نظر نداشته 

است که معنویات را ترقی بدهد. آنها همه به دنبال این بوده‏اند که این مادیات را استفاده بکنند و یک نظام 

مادی در عالم ایجاد کنند. )همان، ج 8: 255(

امام‌خمینی)ره(، نسبت به برداشت مادی‌گرا از عدالت هشدار داده و پیش‌بینی زوال کمونیسم را به 

سبب دوری از معنویت به سران کشور شوروی سابق، گوشزد کردند )همان، ج 21: 220 ـ 225(. ایشان، 

یکی دیگر از عوامل تهدیدکننده عدالت در جهان را، ظلم و ظلم‌پذیری می‌دانند )همان، ج9: 70 و 71( از 

منظر امام)ره(، رفتار قدرت‌های بزرگ در سلطه‌گری و ایجاد بی‌عدالتی در جهان، یکی از محورهای مهم 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

آسیب‌های روابط بین‌الملل، در رابطه با جاری نشدن عدالت، محسوب می‌شود )همان، ج 11: 1 ـ 4(. 

به نظر امام‌خمینی)ره(، خودخواهی بشر، از دیگر عوامل مختل کننده عدالت واقعی در جهان می‌باشد: 

 رأس همه خطاها، خطیئه‌ها، همین خودخواهی‏هاست و تا این خودخواهی‏ها در بشر هست، 
ً
... حقیقتا

این جنگ‌ها و این فسادها و این ظلم‌ها و ستمگری‌ها هست... . )امام‌خمینی)ره(، وصیت نامه الهی ـ 

سیاسی: 22 و 23(

نظام و روابط ‌بین‌الملل مطلوب از نظر امام‌خمینی)ره(، بر پایه عدالت واقعی، پایه‌گذاری می‌شود. 

عدالتی که تمامی انبیای الهی به دنبال اجرای آن بوده‌اند و برگرفته از اسلام ناب محمدی است و ریشه 

تمامی ظلم‌ها، تعدی‌ها و سلطه‌گری‌ها را از بین می‌برد و عدالت الهی را برتمام گیتی خواستار است.

3- صلح محوری
از دیدگاه امام‌خمینی)ره(، صلح به عنوان یکی از شاخص‌های اصلی در روابط بین‌الملل محسوب می‌شود 

و تنها استثنای آن که جنگ را مجاز می‌داند، دفاع مشروع جمعی و فردی است که به عنوان ضرورت حفظ 

اساس دین و حفظ قلمرو، به‌کار گرفته می‌شود و مورد دیگر، جهاد ابتدایی است که آن نیز به منظور حفظ 

 امکان 
ً
حقوق عمومی بشریت، به کار گرفته می‌شود؛ لکن، به لحاظ شرایط و ویژگی‌های خود، فعلا

حدوث ندارد. مقتضای فطرت و طبیعت انسان در مناسبات و روابطی که در زندگی اجتماعی و سیاسی با 

هم‌نوعان خود پیدا می‌کند، با قطع نظر از علل و عوامل خارجی، حالت همزیستی و صلح می‌باشد. این 

حالت فطری و طبیعی با سجایای نیک و خصایص عالیه و ملکات اکتسابی و پسندیده انسانی نیز پیوندی 

 باید آن را از مظاهر معنوی و حیات و وحدت روحی انسان‌ها به 
ً
عمیق و غیر قابل تفکیک دارد و اصولا

شمار آورد، گرچه حالت ستیزه‌گری و جنگ در میان انسان‌ها نیز، از یک سلسه احساسات سرکش درونی 

سرچشمه می‌گیرد. از دیدگاه امام‌خمینی)ره(، صلح در صورت نفی خودخواهی و سرکشی‌های نفسانی 

و تحقق محیطی امن، پایدار می‌ماند؛ در صورتی که منشأ نزاع‌ها و اختلاف‌ها از خودگرایی، به خداگرایی 

تغییر یابد، بشریت روی آرامش و ثبات را خواهد دید، چنانکه می‌فرمایند: پیغمبر اکرم می‌خواست ... یک 

خداخواهی در مردم ایجاد کند، توجه به نور ایجاد کند. اگر ایجاد بشود او، دیگر این همه نزاع‌هایی که 

در دنیا هست از بین می‌رود. )صحیفه امام، ج11: 381( در جایی دیگر می‌فرمایند: تمامی این نزاع‌هایی 

که در عالم واقع می‌شود ... تمام اینها از سرکشی نفس است. )همان، ج 20: 267( در بررسی آثار 

امام‌خمینی)ره( درباره صلح، نخستین وضعیت حاکم بر روابط بین‌الملل، حاکمیت صلح و اصالت آن 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


118

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

است و هرگاه وضعیت موجود اقتضای جنگ نداشته باشد، تداوم آن الزامی خواهد بود؛ تفاهم در صحنه 

بین‌المللی، همواره می‌تواند صلح و امنیت بین‌المللی را پدید آورد.

عوامل تهدید کننده صلح از دیدگاه امام‌خمینی)ره(، منحصر در جنگ نیست؛ علاوه بر این‌که جنگ 

از دیدگاه ایشان به عنوان عامل اصلی تهدید کننده صلح شناخته می‌شود، عوامل دیگری نیز مانند استکبار 

و استضعاف، از عوامل تهدیدکننده صلح جهانی به شمار می‌رود: یک طایفه مستکبرین و سودجوها و 

طوایفی که به آنها وابسته هستند، آنها را توقع نداشته باشید که با شما صلح بکنند، آنها هم نخواهند صلح 

کرد. آنها همه‏شان همان برنامه »فرعون‌ها« را دارند که سر سازش هیچ ندارند و یک دسته هم مستضعفین 

جامعه هستند که یک اکثریت محروم هستند، این دسته هم با شما هستند. )همان، ج‏15: 507(

از عوامل دیگری که به عنوان تهدید کننده صلح جهانی از دیدگاه امام‌خمینی)ره( مطرح شده است، 

ستم و ستم‌گری است: ما در عصری زندگی می‌کنیم که مقدرات ملت‌های در بند مظلوم، به دست مشتی 

جنایت‌پیشه که خوی سبعیت بر آنان غالب است، می‌باشد... ما در عصری هستیم که جنایتکاران به جای 

توبیخ و تأدیب، تحسین و تأیید می‌شوند. در عصری به سر می‌بریم که سازمان‌های به اصطلاح حقوق 

بشر، نگهبان منافع ظالمانه ابرجنایتکاران و مدافع ستمکاری آنان و بستگان آنان هستند. )همان ج 18: 

23 و 24(

و  است  و ستمگری  با ظلم  مقابله  از طریق  آمیز  مسالمت  روابط  و  برقراری صلح  امام)ره(،  ایده 

درباره نفی ظلم و ستم در روابط بین ملت‌ها می‌فرمایند: ما تحت رهبری پیغمبر اسلام، این دو کلمه را 

می‌خواهیم اجرا بکنیم، نه ظالم باشیم و نه مظلوم، ما در طول تاریخ مظلوم بودیم، ما امروز می‌خواهیم 

که مظلوم نباشیم و ظالم هم نباشیم. ما تعدی به هیچ کشوری، به واسطه دستوری که به ما رسیده است 

از اسلام، نخواهیم کرد و نباید بکنیم و تجاوز به هیچ کشوری نخواهیم کرد. )همان، ج 14: 82( یا در 

نفی استکبار می‌فرمایند: سلامت و صلح جهان بسته به انقراض مستکبرین است و تا این سلطه‌طلبان 

بی‌فرهنگ در زمین هستند، مستضعفین به ارث خود که خدای تعالی به آنها عنایت فرموده نمی‌رسند 

)همان، ج12: 144(.

4- امنیت محوری
سیاسی،  مختلف  سطوح  در  و  است  برخوردار  خاصی  اهمیت  از  روابط ‌بین‌الملل،  در  امنیت  مسأله 

اقتصادی، فرهنگی و اجتماعی قابل مطالعه و بررسی می‌باشد. از دیدگاه امام)ره(، مهم‌ترین بعد امنیت، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

119

فصلنامه علمی - پژوهشی

مربوط به امنیت معنوی و اخلاقی است؛ زیرا ناامنی اخلاقی است که کره زمین را به سمت سراشیبی 

سقوط می‌کشاند؛ ناامنی اخلاقی و معنوی بشریت امروز و روابط آن، ناامنی در سایر زمینه‌ها و از جمله 

ناامنی نظامی را برای بشریت به وجود آورده است. ایشان می‌فرمایند: آن چیزی که دارد این سیاره ما را 

در سراشیبی انحطاط قرار می‏دهد، انحراف اخلاقی است. اگر انحراف اخلاقی نباشد، هیچ یک از این 

سلاح‌های جنگی به حال بشر ضرر ندارد. آن چیزی که دارد این انسانها را و این کشورها را رو به هلاکت 

و رو به انحطاط می‏کشاند، این انحطاط‌هایی است که در سران کشورها و این حکومت‌ها، از انحطاط 

اخلاقی، دارد تحقق پیدا می‏کند و همه بشر را دارد سوق می‏دهد به سراشیب انحطاط و نمی‏دانیم که 

عاقبت امر این بشر چه خواهد شد. )همان، ج‏16: 161(

امام‌خمینی)ره(، معتقد بودند کسانی که دنیا را اداره می‌کنند، در سراشیبی سقوط قرار دارند: ... اینها، 

همان انحطاطی است که من عرض می‏کنم رو به انحطاط اخلاقی ما هستیم و ما باید چه بکنیم و اسلام 

باید چه بکند با این اخلاقی که دیگر به افتضاح کشیده شده است... اینها همه علایم این است که دنیا رو 

به سراشیبی است؛ یعنی، این قشرهایی که دارند دنیا را اداره می‏کنند، اینها رو به سراشیبی هستند. )همان: 

168 و 169(

ایمان و امنیت معنوی، سرچشمه و مبنای اصلی کلیه ابعاد امنیت و ساز و کارهای تأمین آن بوده است 

و بین این ابعاد و ساز و کارهای آن هم پیوند و توازن عمیقی برقرار است. هرگونه قوت و یا ضعف و ناامنی 

 مؤثر است. توجه به امنیت معنوی در کنار امنیت مادی از جمله 
ً
در یک بعد، بر سایر ابعاد و حوزه‌ها کاملا

سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و نظامی از نکات مهم اندیشه امام‌خمینی)ره( محسوب می‌شود. به نظر 

ایشان ابعاد معنوی و اخلاقی امنیت در جهان کنونی، مورد غفلت واقع شده است.

روابط بین الملل مطلوب

روابط بین‌الملل مطلوب از نظر امام‌خمینی)ره(، می‌تواند در سطح جهانی به دو صورت، نمود پیدا 

کند: 

الف( در سطح جامعه جهانی: روابط بین‌الملل مطلوب از نظر امام‌خمینی)ره(، مبتنی بر استکبارزدایی 

و نفی نظام سلطه و هژمونی قدرت‌های بزرگ استکباری در عرصه روابط بین‌الملل، نفی فرهنگ‌های 

غربی و استعماری همراه با اتحاد ملل مستضعف سراسر جهان‌ می‌باشد. بازگشت به فطرت انسانی و 

اعتقاد به توحید و یکتاپرستی، از موارد اصلی تفکر الهی امام)ره( محسوب می‌شود که به عنوان مبنای 

روابط بین‌الملل مطلوب، محسوب می‌شود.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


120

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

و  به ملت‌ها و حکومت‌های اسلامی، خوداتکایی  )ره(  امام  توصیه  مناطق اسلامی:  ب( در سطح 

خودکفایی، درک شخصیت و توانایی و حفظ فرهنگ اسلامی می‌باشد و عامل موفقیت ملت‌ها و دولت‌های 

اسلامی را در تبعیت کردن از شعار نه‌شرقی و نه‌غربی و تکیه بر فرهنگ غنی اسلامی می‌دانند و کشورهای 

اسلامی را به قطع روابطی که می‌تواند زمینه‌ساز سلطه بیگانگان بر جامعه اسلامی‌ شود، توصیه می‌کنند.

ارتقای همبستگی  امام‌خمینی)ره(، اتحاد ممالک اسلامی و تقویت همگرایی عقیدتی و  از منظر 

درونی بین کشورهای اسلامی، هژمونی و سلطه قدرت‌های سلطه‌گر را از بین می‌برد و در بازگرداندن 

صلح و امنیت در مناطق اسلامی تأثیرگذار می‌باشد.

در سطح جامعه جهانی و نیز در سطح مناطق اسلامی، باید به صدور ارزش‌های انقلاب اسلامی 

اشاره کرد که نمود و اعتراضی به سیستم فعلی روابط بین‌الملل محسوب می‌شود و به عنوان نمونه‌ای از 

تفکر جهان‌گرایی ایشان تلقی می‌شود؛ همچنین باید به اهمیت نامه امام)ره( به گورباچف و آثار و تبعات 

جهانی آن توجه کرد. روابط بین‌الملل مطلوب از دیدگاه امام‌خمینی)ره(، با نفی دو تفکر غربی و شرقی، 

در پی ایجاد سیستمی جهانی، فارغ از سلطه و تفکر این دو سیستم می‌باشد که در آن، اخلاق و معنویات 

و خداپرستی، ملاک و معیار روابط بین‌الملل قرار می‌گیرد و جنبه‌های مادی روابط بین‌الملل به تبع آن، 

معنا و مفهوم می‌یابد.

ب( اصول سیاست خارجی از منظر امام )ره(
۱ – گسترش روابط اسلامی و بین المللی

رویکرد امام در روابط بین‌الملل رویکرد انزواگرایی نبود، بلکه ایشان به جهانشمولی اسلامی معتقد 

بودند. ایشان در این باب فرمودند: "این معنا که گاهی اهل غرض و جهال آن را بیان می کنند یا نمی‌فهمند 

یا غرضی دارند زیرا تا انسان جاهل یا مخالف با اصل نظام نباشد نمی‌تواند بگوید که یک نظام باید از دنیا 

منعزل باشد ما با هیچ ملتی بد نیستیم ما به حسب طبع اولیه می‌خواهیم با همه دولتها دوست باشیم می-

خواهیم که روابط حسنه با احترام متقابل نسبت به همه داشته باشیم و اگر چنانچه ما احتیاج به یک چیز 

داشته باشیم و آنها احتیاج به یک چیز داشته باشند تبادل کنیم مگر این که دولتهایی باشند که با ما خلاف 

رفتار کنند” )صحیفه نور، ج ۱۰، ص ۳۵۲٫(.

ایشان  نمونه  به عنوان  اند.  این اصل کلی اشاره کرده  به  بیانات خود  از  امام خمینی)ره( در برخی 

در خصوص رابطه با کشورهای همجوار می‌فرمایند: ما با شما که همجوار ما هستید و فرسخها بین دو 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

121

فصلنامه علمی - پژوهشی

کشور مرز مشترک است، مایلیم که به طور مسالمت‏‌آمیز، به طور انسان‏ى رفتار کنیم« )صحیفه امام، ج6، 

ص220( این اصل اساسی تنها در خصوص رابطه با کشورهای همجوار یا کشورهای مسلمان منحصر 

نمی‌شود بلکه رابطه با تمام کشورهای جهان را در بر می‌گیرد. اسلام براى همه است، دلسوز براى بشر 

است. ما هم تابع اسلامیم، ما هم دلسوزیم براى بشر. ما با هر کس که با ما به طور انسان‏ى رفتار کند با 

او دوستیم«‏)صحیفه امام،ج‏11،ص 14( همان‌گونه که در بیان امام خمینی)ره( به صراحت آمده است 

این اصل ریشه در تعالیم اسلامی دارد چرا که اسلام منحصر به گروه، نژاد یا اقلیم خاصی نیست و از این 

روی دامنه تعالیم و دستورهای آن به گروه یا منطقه و نژاد خاصی منحصر نمی‌شود. ضرورت وجود روابط 

انسانی به عنوان اصل حاکم بر تمام روابط در حقوق بین الملل نیز مورد اشاره قرار گرفته است.

۲- نفی سبیل

مطابق قاعده »نفی سَبیل« که یکی ازقواعد مهم فقه اسلامی است حقانیت سلطه کافران بر مسلمانان 

 ﴾
ً
مُؤْمِنینَ سَبیلا

ْ
ى ال

َ
کافِرینَ عَل

ْ
هُ لِل

َّ
 الل

َ
نْ یَجْعَل

َ
نفی شده است. این قاعده که خود مأخوذ از آیه کریمه ﴿ل

]سوره نساء، آیه141[ است بدان معناست که خداوند هیچگاه برای کافران، نسبت به اهل ایمان راه تسلط 

باز نخواهد کرد. امام خمینی)ره( بر اساس این قاعده فقهی با هر نوع سلطه‌طلبی و مداخله بیگانگان در 

امور مسلمین به شدت مخالفت می‌کنند. شاید بتوان چنین گفت که مخالفت امام با استعمار، قطع سلطه 

اجانب و مخالفت با اتکای به قدرتهای سلطه‌گر، از همین اصل برخاسته است. »ما منطق‌مان، منطق‏ 

اسلام‏، این‏ است‏ که سلطه نباید از غیر بر شما باشد. نباید شما تحت سلطه غیر بروید. ما هم می‏‌خواهیم 

نرویم زیر سلطه. ما اصل گفتنمان این است که امریکا نباید}حاکم برمقدرات ما{ باشد. نه امریکا تنها، 

شوروى هم نباید باشد؛ اجنبى نباید باشد. منطق ما این است و فریاد ما هم همین است.« )صحیفه 

امام،ج4، ص91(

بدین ترتیب، خط و مشى جمهورى اسلامى ایران در سیاست برون مرزى، نتیجه تجربه امام از نظم 

حاکم بین المللى در عصر استعمار در ایران و کشورهاى مسلمان است. به همین دلیل، در آغاز انقلاب، 

موضع امام در برابر دولت‌هاى استعمارى و استکبارى، موضع روشن و شفاف یک پیشواى دینى مسلمان 

است که بر اساس قاعده “نفى سبیل”، به هیچ روى اجازه اعمال نفوذ حکومت هاى غیر مسلمان را در 

قلمرو اسلام نم‌ىدهد، بلکه با تأکید بر وحدت اسلامى، در اندیشه صدور انقلاب اسلامى و گفتمان 

ارزشی و آرمانی آن است. البته از نظر امام حیطه شمول اصل نفی سبیل، محدود به ایران نیست، بلکه 

ایشان سلطه هر قدرتی را بر شئون سیاسی، فرهنگی و اقتصادی مسلمین نفی می‌کند. در همین راستا 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


122

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

حضرت امام همواره سعی کردند با احیای مذهب، نظامی مستقل از خواست شرق و غرب ایجاد کنند، 

به گونه‌ای که مبانی تصمیم‌گیری در زمینه‌های سیاسی، اقتصادی، فرهنگی و اجتماعی بر اساس قرآن، 

سنت و اجتهاد قرار گیرد. در این راستا نظریه نه شرقی نه غربی که )از اصل نفی سبیل نشأت گرفته( به باور 

محققان انقلاب اسلامی از درون مایه‌های فقهی برخوردار می‌باشد، یکی از مهمترین راهبردهای امام در 

حوزه سیاست خارجی می‌باشد.

۳- حفظ دارالاسلام

حفظ دارالاسلام از جمله مسائلی است که در روابط بین الملل اسلام مورد توجه است و اهمیت 

دارالاسلام،  به  جهان  تقسیم  درباره  البته  است.  اسلامی  دیپلماسی  مهم  موضوعات  از  یکی  آن  حفظ 

دارالکفر و دارالحرب، مستندات قرآنی وجود ندارد و فقها، تنها با استفاده از روایات اسلامی به تبیین، 

توضیح و معرفی آثار حقوقی، سیاسی و اقتصادی آن پرداخته اند. گستره دارالاسلام از یک کشور به عنوان 

مشهورترین واحد سیاسی تا جهان اسلام به عنوان یک واحد سیاسی بزرگتر ـ که شامل چندین کشور 

اسلامی است ـ قابل تعمیم است. دارالاسلام، کشور و سرزمین امت اسلامی و آن قسمت از جهان است 

که در قلمرو اسلام بوده و زندگی در آن تحت نفوذ احکام اسلامی است.‏‏ )عمید زنجانی؛ فقه سیاسی؛ 

1373؛ ج2، ص233( ‏

‏‎‏در رابطه با اهمیت حفظ دارالاسلام - حفظ سرزمینی که غالب جمعیت آن مسلمـان هستند ـ در 

غالـب یک کشور ـ و تحـت حاکمیت و نفوذ احکام اسلام قرار دارد، بدیهی می‌شود. امام خمینی)ره( 

با تأکید بر حفظ و نگهداری دارالاسلام در حکمی شرعی می‌فرماید: ‏»اگر دشمن بر بلاد مسلمانان و 

سرحدات آن هجوم نماید، واجب است بر جمیع مسلمانان دفاع از آن به هر وسیله ای که امکان داشته 

باشد از بذل جان و مال.«‏‏ )امام خمینی؛ رساله توضیح المسایل؛ ص456، مسئله2826(‏

‏‏البته، گاه در دیدگاه امام ظرف واحد سیاسی برای دارالاسلام فراتر از کشور است و همه کشورهای 

اسلامی را در بر می‌گیرد. به دلیل همین مبنای فقهی است که امام به مسئله حمایت از فلسطین تأکید و 

پای فشاری می‌نماید و در نامه به گورباچف می‌فرماید: »‏‏ما مسلمانان جهان را مانند مسلمانان کشور خود 

دانسته و همیشه خود را در سرنوشت آنان شریک می‌دانیم‏‏.«‏‏ )امام خمینی؛ صحیفه امام؛ ج 21، ص225(‏‏ 

‏‏در سیره سیاسی حضرت امام مواردی وجود دارد که می‌توان از منظر قاعده فقهی حفظ دارالاسلام به آن 

نگریست. دعوت مسلمین به دفاع از سرزمین اسلامی، بذل جان و مال، حمایت از فلسطین و اعلام روز 

جهانی قدس، تأکید بر حفظ نظام اسلامی، حمایت از ملت افغانستان، نشان از جمله آرایی است که با 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

123

فصلنامه علمی - پژوهشی

این قاعده فقهی اصالت می یابد. 

۴- اصل دعوت به اسلام

اصل دعوت، اساس فعالیت همه انبیا الهی برای اصلاح و هدایت جوامع بوده و ترویج ادیان در زمان 

حیات هر پیامبر و نیز بعد از آن مرهون این اصل اساسی است. ‏‏همچنین، از آنجا که اصل دعوت مبتنی بر 

عقل و منطق و منطبق با فطرت انسان است؛ با رجوع‏ به سیره سیاسی امام خمینی)ره( در دوران مبارزات 

و فرآیند انقلاب اسلامی و همچنین بعد از پیروزی انقلاب و ایده گسترش فرهنگ انقلاب در می‌یابیم که 

اصل دعوت در همه این مراحل باعث تحقق انقلاب و گسترش آن شده است. ایجاد روشنگری برای مردم 

از طریق ایراد سخنرانی و ارسال پیام و نامه و مذاکره با علما از عمده روش های امام در پیروزی انقلاب 

است که این روش ها همان گونه که ذکر شد منبعث از اصل دعوت در اسلام است. بعد از پیروزی انقلاب 

نیز گفتمان‌هایی چون صدور انقلاب و تبلیغات در کلام و سیره امام مبتنی بر اصل دعوت است. ارسال 

پیام به کنگره حج، گوشزد نمودن اهمیت تبلیغات، اخلاق خوش و رفتار مناسب اسلامی به نمایندگی‌های 

سیاسی ایران در خارج از کشور، از شیوه های دیگر امام در مسئله صدور انقلاب است که همگی به 

استفاده از اصل دعوت اشاره دارد.

بنابراین بطور کلی می‌توان گفت این اصل یکی از ابتکارات امام خمینی)ره( در جهان فعلی است 

و حاکی از شجاعت فکری و اعتماد به نفس ایشان است. در شرایطی که اصل دعوت به اسلام، اصل 

فراموش شده‌ای بود، ایشان این اصل را احیاء کردند و در یکی از شگفت انگیزترین اقدامات خود، در 

پیامی تاریخی به گورباچف، آنان را به اسلام فرا خواندند.

۵- احترام متقابل و رفتار عادلانه

وقتی خبرنگار مجله آمریکایی تایم از امام راحل سؤال می‌کند که: در جمهوری اسلامی به طور 

کلی سیاست خارجی شما چگونه خواهد بود؟ امام در جواب می‌فرمایند: »جمهوری اسلامی ما با تمام 

ممالک روابط حسنه دارد و احترام متقابل، قائل است، در صورتی که آنها هم احترام متقابل، قائل باشند. 

بنابراین حفظ استقلال و منافع کشور و روابط حسنه با دولت‌هایی که قصد دخالت در امور جمهوری 

اسلامی ایران را ندارند )به استثنای رژیم صهیونیستی( امری اساسی در سیاست خارجی امام است.

در واقع  این راهبرد مبتنی بر همزیستی مسالمت‌آمیز و بر مبنای گفتگو و احترام متقابل است. لذا این 

سیاست که تلفیقی از جهانگرایی و منطقه‌گرایی محسوب می‌شود بستر لازم برای سازواری و انطباق منافع 

ملت‌ها را فراهم می‌کند.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            25 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


124

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

۶- صدور انقلاب

استراتژی صدور انقلاب یکی از موضوعات مورد توجه در سیاست خارجی امام است که به معنای 

صادر کردن تجربه‌های انقلاب اسلامی به سایر کشورهای جهان است. از دیدگاه امام خمینی، منظور از 

صدور انقلاب، همان گسترش اسلام است. در این باره امام می فرمایند: »اینکه می‌گوییم باید انقلاب ما 

به همه جا صادر شود، این معنی غلط را از او برداشت نکنند که ما می‌خواهیم کشورگشایی کنیم ... معنی 

صدور انقلاب ما این است که همه ملت‌ها بیدار بشوند و همه دولت‌ها بیدار بشوند و خودشان را از این 

گرفتاری که دارند نجات بدهند. 

بنابراین امام خمینی)ره( معرفی انقلاب اسلامی یا صدور انقلاب را به این معنا می‌دانستند که صدور 

اسلام به این است كه اخلاق اسلامی، آداب اسلامی، اعمال اسلامی آنجا طوری باشد كه مردم توجه 

به آن بكنند آشنا كنید مردم را به اسلام و به انقلاب اسلامی و انقلاب اسلامی، صدور آن وقت است كه 

اسلام، حقایق اسلام، اخلاق اسلامی، اخلاق انسانی رشد پیدا بكند. حضرت امام براین اعتقاد بودند 

که رمز صدور انقلاب اسلامی و معنویت آن تطبیق این مكتب با اخلاق و فطرت انسانی است ایشان 

معتقد بودند كه صدور انقلاب اسلامی وحمایت از مستضعفین به معنای جنگ طلبی و اعمال زور و به 

عبارتی دخالت در امور داخلی دیگران نیست بلكه معرفی وترویج ارزش‌های دینی والهی است كه منجر 

به ارتقای روحیه ظلم‌ستیزی و شناخت حق از باطل و تقویت جبهه حق می گردد. امام خمینی تبلیغ با 

شیوه‌های اخلاقی را موجب روی آوردن ملل مظلوم به سوی این مكتب انسان‌ساز پنداشته و معتقد بودند 

جمهوری اسلامی ایران قابلیت الگوشدن برای كشورهای دیگر را دارد. ایشان می‌فرمودند باید مسئولین 

اهتمام ورزیده واین كشور را به عنوان الگو به جهان معرفی نمایند و در این صورت است كه ملل جهان 

بخصوص مسلمانان از این الگو و اسوة حسنه حمایت كرده وسیره نظام اسلامی را در كشور خود نیز 

پیاده می‌نمایند. به گورباچف رئیس جمهور شوروی سابق، نمونه ای بارز از توجه حضرت امام به معرفی 

معارف اسلام بود. لذا بصورت کلی می‌توان گفت صدور انقلاب از دیدگاه امام که صبغه فرهنگی دارد، 

در بردارنده چارچوب و مفاهیمی است که تأکید بر تحقق ارزش‌ها در داخل و اهتمام جدی به انتقال 

آرمان‌ها و ارزش‌های انقلاب در خارج را همزمان مورد توجه قرار می‌دهد تا رابطه منطقی و معقول بین 

جامعه انقلابی ایران و دیگر جوامع برای انتقال آموزه‌های انقلابی برقرار شود.

7- مقابله با ظلم و استکبار

حضرت امام عقیده دارند اساس سیاست خارجی جمهوری اسلامی، گسترش اسلام در جهان، دفاع 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            26 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

125

فصلنامه علمی - پژوهشی

از مظلومان و مستضعفین و کم کردن سلطه جهانخواران می‌باشد. با این که در سیاست بین‌المللی هدف 

کشورها پیگیری منافع ملی و به خدمت گرفتن ایدئولوژی به عنوان ابزار منافع ملی و قدرت است که در 

حوزه جغرافیایی محدود عمل می شود، اما در دیدگاه امام مرزها مفهومی ندارند و ایدئولوژی منافع را 

تحت تأثیر قرار می‌دهد. )حسن خدادی،1393(

امام خمینی با استناد به سیره انبیا، ملت اسلام را پیرو مكتبی می‌دانست كه برنامه آن در دو كلمه »نه 

ظلمون« خلاصه می‌شود )آیین انقلاب،1374: 
ُ
ظلمون و لا ت

َ
ستم كنید، نه مورد ستم قرار گیرید؛ لا ت

1395-1390( امام در بیانات خود در جمع سفرا در تاریخ 59/11/22 فرمودند: ما نه ظلم خواهیم 

كرد؛ و نه مظلوم خواهیم واقع شد )صحیفه نور، ج 14: ص68( در واقع، امام می‌خواهد تا با ابرقدرتها 

انبیا  و ظالمان مخالفت شود. ایشان سازش با ظالم را ظلم به مظلومان و ظلم به شرع و خلاف رأی 

نه  و  باشیم  نه ظالم  این دو كلمه را می‌خواهیم اجرا كنیم؛  پیغمبر اسلام  می‌دانست: ما تحت رهبری 

مظلوم)صحیفه نور، ج 14: ص72( 

امام خمینی )ره( با نظام سلطه جهانی که بر سرنوشت کشورهای اسلامی )دارالااسلام( حاکم شده 

بود، به شدت مخالف بودند و آن را با اصول نفی سبیل و حفظ دارالاسلام در تضاد می‌دیدند .مظهر 

اصلی این سلطه، در مقطع رهبری انقلاب، آمریکا بود. از نظر امام، آمریکا علاوه بر گرایش‌های سلطه 

طلبانه جهان اسلام، بزرگترین دشمن انقلاب اسلامی نیز محسوب می‌شد. مخالفت امام با نظام سلطه 

جهانی و آمریکا موجب می‌شد که ایشان حتی کشورهای ضعیف دیگر را نیز به انقلاب و طغیان علیه آن 

فرا می‌خواند. چون مبارزه با تمام عوامل و زمینه‌های سلطه که موجب تنگ شدن عرصه بر ملل ضعیف 

می‌شود، از مقولات دست اول و غیر قابل اجتناب سیاست خارجی از دیدگاه امام بود .

8-احترام به تمامیت ارضی کشورها

روابط سیاسی خارجی از منظر امام خمینی می‌باید به گونه‌ای تنظیم شود که تمامیت ارضی و حاکمیت 

ملت اسلامی را تحت الشعاع قرار ندهد و مخدوش نسازد. اهمیت این اصل در پاسخ امام خمینی)ره( به 

پیام تبریک برژنف رئیس هیئت حاکمه اتحاد جماهیر شوروی به مناسبت شصتمین سالگرد روابط ایران و 

مسکو به خوبی بیان شده است. »ضمن ابراز احترام متقابل امید است به همان گونه که در پیام خود آرزو 

کرده‏‌اید احترام به حق حاکمیت ملت‌ها و تمامیت ارضى کشورها و عدم مداخله در امور دیگران پیوسته 

مورد توجه شما و سایر رهبران جهان باشد و روابط میان کشورها روابط دوستانه به معناى واقعى آن بوده و 

برقرار گردد« )صحیفه امام،ج‏12، ص342(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            27 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


126

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

 امام خمینی)ره( در مورد حفظ تمامیت ارضی کشور و سیاست احترام به تمامیت ارضی کشورهای 

ایران در یک  تاریخی  تاریخی و حق  نزاع‌های  نشان می‌دهد علیرغم  دارند که  دیگر سخنان صریحی 

سرزمین تا چه پایه ایشان به تعهدات بین‌المللی و قراردهای عقلایی و پذیرفته شده در خصوص مرزهای 

یک سرزمین پایبند بوده و آن را علایمی محترم از دیدگاه اسلامی می‌شمارند. »چنانچه توجه به تاریخ 

داشته باشید، عراق جزء ایران است؛ مداین از ماست و از ایران است. و شواهد موجود است در خود 

مداین و در طاق کسر‏ى آن بناى عظیم کسرى الآن در ]نزدیک‏[ بغداد موجود است. لکن ما از باب اینکه 

تابع اسلام هستیم و قراردادهایى که شده است محترم می‏‌شماریم، هر گز بناى این مطلب را نداریم که 

حتى به یک وجب از مملکت عراق- که به حسبْ حال مال عراق است- تعدى کنیم و حتى یک وجب از 

زمین‏ خودمان‏ را نخواهیم به دیگران داد«.)صحیفه امام،ج‏14، ص83( در دوران جنگ تحمیلی نیز، امام 

خمینی)ره( در سخنرانی‌های متعددی بر اصل حفظ استقلال و تمامیت ارضی کشور تأکید نمودند. »ما 

ایستاده‏‌ایم در مقابل دفاع از کشور خودمان و دفاع از اسلام عزیز در مقابل هر مهاجم. مهاجم می‏‌خواهد 

ابرقدرت باشد، می‏‌خواهد قدرت کم، فرق‏ى در نظر ما نیست. ما واجب است برایمان دفاع کنیم از نوامیس 

اسلام و نوامیس خودمان و دفاع کنیم از کشور اسلامى خودمان و مادامى که در حال دفاع هستیم، با 

هر قدرتى که بخواهد هجمه بکند بر ما، مقابله می‏‌کنیم و هیچ هراس نداریم‏« )صحیفه امام، ج17، 

ص402(.

10-تقویت روابط با مسلمین و دفاع از وحدت مسلمین

هُمْ 
ُ

 بَعْض
ُ

مُؤْمِنات
ْ
مُؤْمِنُونَ وَ ال

ْ
 بر اساس نظام والای اجتماعی اسلام که از آیات کریمه قرآن چون ﴿وَ ال

وَةٌ﴾]سوره حجرات، آیه10[ و روایات اسلامی نظیر 
ْ

مُؤْمِنُونَ إِخ
ْ
مَا ال وْلِیاءُ بَعْضٍ﴾ ]سوره توبه ، آیه71[، ﴿ إِنَّ

َ
أ

تِه‏« استفاده می‌شود، مسلمانان فارغ از رنگ   عَنْ رَعِیَّ
ٌ

مْ مَسْئُول
ُ
ک

ُّ
ل

ُ
‏ وَ ک

ٍ
مْ‏ رَاع

ُ
ک

ُّ
ل

ُ
کلام شریف نبوی)ص( »ک

و نژاد و زبان و جغرافیا، برادران یکدیگر خوانده شده‌اند و در حقیقت عنصری بالادست از هویت ملی 

به نام »اخوت اسلامی« آنها را هویتی نوین بخشیده است و سرنوشت‌شان را به یکدیگر مرتبط ساخته 

است. وجود سرنوشت مشترک میان برادران ایمانی بر اساس آموزه‌های اسلامی، اقتضا می‌کند که نسبت 

به یکدیگر بی-تفاوت نبوده و در مواقع نیاز به کمک یکدیگر بشتابند. امام خمینی)ره( با استناد به کتاب و 

سنت، اهتمام به امور مسلمین را یک فریضه و از واجبات می‌دانند. »ما با تمام مسلمانان برادر هستیم و این 

یک‏ اصل‏ اسلام‏ى است‏ که هر مسلمانى باید به مسلمان دیگر کمک کند«]صحیفه امام،ج4، ص338[. 

بر این اساس، امام خمینی)ره( همواره بر سیاست تقویت روابط برادرانه با تمام مسلمانان و وحدت و 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            28 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

127

فصلنامه علمی - پژوهشی

یکپارچگی جهان اسلام تأکید داشتند. همچنین ایشان می گویند: »برنامه ما برنامه اسلام است، وحدت‏ 

کلمه‏ مسلمین‏ است، اتحاد ممالک اسلامى است، برادرى با جمیع فرق مسلمین است در تمام نقاط 

عالم، هم پیمانى با تمام دول اسلامى است در سراسر جهان‏.«]صحیفه امام،ج1، ص336[ 

بر اساس همین مبنا، وحدت مسلمین به عنوان یک استراتژی مهم، در نظام اندیشه سیاسی و فقهی 

امام خمینی)ره( جایگاه خاصی دارد که همواره بر آن تأکید کرده‌اند. ایشان با همت والای خود تلاش 

کرد تا از اختلافات مذهبی بین اهل سنت و شیعیان جلوگیری کند و روح برادری میان جمیع مذاهب 

اسلامی را تقویت کنند. »با برادران اهل سنت خود هیچ اختلافی نداریم، همه اهل ملت واحد و قران 

واحد هستیم.« ]صحیفه امام،ج6، ص384[ ایشان هر گونه اختلاف افکنی مذهبی و قومی میان مسلمین 

را محصول غفلت اهل اسلام و توطئه دشمنان مسلمین می‌دانند و مسلمانان را از تمرکز بر نقاط افتراق و 

اختلاف پرهیز می‌دهند. »وحدت ایجاد کنیم... بین برادران‏ اهل‏ سنت‏ و شیعه که اینها هم با هم باشند. 

همان طورى که اهل سنت چهار مذهب دارند که در کنار هم‌‏اند، مذاهب نمی‏‌ریزند به جان هم، به حسب 

ظاهر، ما هم که مذهب پنجمى هستیم که می‏‌نشینیم با هم، ما براى خودمان فرایضمان را انجام بدهیم، 

لکن همه‏‌مان با هم بر ضد کسانى که بر ضد اسلام هستند. خوب، ما مسائل مشترک زیاد داریم، ما در 

اصول مذاهب‌مان، اصول دین‌‏مان، همه با هم مشترکیم. قرآن قرآن همه است؛ اسلام اسلام همه است؛ 

پیغمبر پیغمبر همه است. اینها مشترکات ما است. در این مشترکات ما با هم باشیم؛ و در مختصات هر 

کدام براى خودمان عملى داریم و براى خودمان آدابى داریم. این دعوا لازم ندارد؛ اینکه دعوا می‏‌شود 

دعوایى است که آنها ایجاد می‏‌کنند در بین ما« ]صحیفه امام،ج14، ص508[

 11-اصل پایبندی به قراردادهای بین‌المللی

 بی تردید وفای به تعهدات و پایبندی به قراردادها را می‌توان از برترین و پر تأکیدترین آموزه‌های 

هَا  یُّ
َ
ماناتِهِمْ وَ عَهْدِهِمْ راعُونَ﴾ ]سوره مؤمنون، آیه 8[ و ﴿یا أ

َ
ذینَ هُمْ لِِأ

َّ
اسلامی دانست. آیات قرآنی نظیر ﴿وَ ال

ود﴾]سوره مائده، آیه 1[ و براساس قاعده فقهی »المؤمنون عند شروطهم« پایداری به 
ُ

عُق
ْ
وا بِال

ُ
وْف

َ
ذینَ آمَنُوا أ

َّ
ال

پیمانها و وفاداری به تعهدات ضروری است. امام خمینی)ره( میان قراردادهایی که با اراده و اختیار ملت 

مسلمان ایران، منعقد شده و معاهداتی که در اثر اکراه و اجبار و به دلیل سلطه و تحکم قدرتی بیگانه بر 

ملت مسلمان ایران، انعقاد یافته است تفاوت قائل بودند و قراردادها و تعهداتی که دولت اسلامی با اراده 

و اختیار خود و با استقلال کامل منعقد کرده است را لازم الرعایة و  الزام‌آور می دانستند. به عنوان نمونه 

می‌توان به پذیرش قطعنامه ۵۹۸ به عنوان معاهده‌ای بین المللی اشاره کرد. بود که امام اعلام کردند :»من 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            29 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


128

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

باز تأکید می‏‌کنم که ما در سیاست خود براى رسیدن به صلح در چهارچوب قطعنامه شورا‏ى امنیت‏ جدى 

هستیم، و هر گز پیشقدم در تضعیف آن نخواهیم بود« ]صحیفه امام،ج21، ص134[

نکته‌ای که باید یادآور شد آن است که از منظر امام خمینی)ره( آن دسته از معاهدات بین‌المللی که 

خلاف مبانی و احکام اسلامی است یا متعهد شدن در برابر آن به زیان مصالح جامعه اسلامی باشد را 

الِقِ« در موارد 
َ

خ
ْ
وقٍ‏ فِی مَعْصِیَةِ ال

ُ
ل

ْ
 لِمَخ

َ
اعَة

َ
 ط

َ
الزام‌آور نمی‌دانند. از نظر ایشان و بر مبنای اصل اسلامی »لَا

تزاحم میان این گونه معاهدات و احکام الهی، رعایت احکام الهی و دستورات اسلامی ضروری و مرجح 

است.

 14-دفاع از مستضعفان و مظلومان

 دفاع از مظلومان و مستضعفان نیز ریشه در آموزه‌های قرآنی و تعالیم بلند اسلامی دارد. گاه مظلوم و 

مستضعف از زمره مسلمین است و گاه از غیر آنان. در هر دو وجه مفروض، مبارزه بر علیه ظلم و دفاع از 

مظلوم و کوشش برای رفع استضعاف مستضعفان از مواردی است که در تعالیم اسلامی بدان اشاره شده 

است. این اصل را باید از اصول غیرقابل تغییر حکومتی اسلامی دانست. »ما طرفدار همه مظلومین درهمه 

جا هستیم و میل داریم که مظلومین بر همه ستمگران غلبه کنند«. )صحیفه امام،ج19، ص94(

بی‌شک قراردادن چنین باوری در میان اصول روابط خارجی امری بدیع به شمار می‌آید. چه این که 

 تأمین منافع دنیوی آنها است و 
ً
مبانی سیاست خارجی و روابط جهانی برای دولت‌های غیردینی صرفا

به عبارت دیگر آنچه معیار و ملاک حمایت یا عدم حمایت از کشور یا افراد است میزان منافع آن است. 

اما از منظر امام، آنچه صلاحیت ملاک و میزان بودن در معادلات جهانی را دارد عدل است. سیاست 

خارجی حکومت اسلامی هماره باید با رعایت عدل محوری در عرصه بین‌الملل بدل به الگوی عملی 

این نظریه بدیع باشد. ما معادله‏ جهان‏ى و معیارهاى اجتماعى و سیاس‏‌ىاى که تا به حال به واسطه آن تمام 

مسائل جهان سنجیده می‏‌شده است را شکسته‌‏ایم. ما خود چارچوب جدیدى ساخته ‏ایم که در آن عدل را 

ملاک دفاع و ظلم را ملاک حمله گرفته‏‌ایم. از هر عادلى دفاع می‏‌کنیم و بر هر ظالمى می‏‌تازیم، حال شما 

اسمش را هر چه می‏‌خواهید بگذارید. ما این سنگ را بنا خواهیم گذاشت. امید است کسانى پیدا شوند 

که ساختمان بزرگ سازمان ملل و شوراى امنیت و سایر سازمان‌ها و شوراها را بر این پایه بنا کنند، نه بر پایه 

نفوذ سرمایه داران و قدرت‌مندان که هر موقعى که خواستند هر کسى را محکوم کنند، بلافاصله محکوم 

نمایند.« )صحیفه امام،ج11، ص160(

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            30 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

129

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه گیری
دیدگاه حضرت امام خمینی )ره( در زمینه سیاست خارجی برگرفته از فقه سیاسی ایشان در مواردی که 

بطور عام و خاص مطرح شد شکل گرفته است که محوریت آن را تأمین منافع اسلام و ایران بر اساس عزت 

جهانی، اتحاد جهان اسلام و مقابله با سیاست‌های تفرقه افکنانه دشمنان اسلام بویژه در زمینه فلسطین و 

در نهایت حمایت از ملت‌های مظلوم در برابر ظالمان و زور مداران جهان تشکیل می‌داد. نگاه حضرت 

امام به سیاست خارجی یك نگاه ایدئولوژیك است. در واقع توجه به مبانی فقهی در سیاست، بعد از 

پیروزی انقلاب اسلامی، در عرصه های مختلف از جمله سیاست خارجی نیز جلوه داشت و نهادهای 

مرتبط با امور دیپلماتیک کشور نیز موظف به مراعات امور فقهی و ترویج آن شدند. بر اساس مبانی فقهی، 

سیاست خارجی امام خمینی)ره( بر حفظ صلح و امنیت بین‌المللی، عدم تجاوز به خاک کشورها، حسن 

همجواری با همسایگان وتقویت همکاری با دولت‌ها بر مبنای احترام متقابل قرار داشت. در واقع از 

دید امام خمینی)ره(، سیاست خارجی صحنه برخورد و تعامل واقع‌گرایی و آرمان‌گرایی است. از یكسو، 

انقلاب اسلامی، یك تحول اعتقادی و اخلاقی بود و آرمانها و اهداف مكتبی خود را به دنبال داشت 

و از سوی دیگر محدوده جغرافیایی ایران محدودیت‌ها و فرصت‌های واقعی خود را دارا بود .سیاست 

خارجی امام خمینی)ره(، علیرغم جوانی، بواسطه اصول اعتقادی، اهداف عظیم و والایی را در عرصه‌ای 

به وسعت سراسر جهان پیش روی خود داشت. این نظام متكی بر ایدئولوژی، چاره‌ای جز تلفیق واقع‌گرایی 

و آرمان‌خواهی نداشت تا علاوه بر حفظ و پیشرفت خود، در مسیر تحقق خواست‌های نهایی آرمان‌هایش 

نیز كوشش كند. در دیپلماسی امام، اخلاق که برگرفته از اعتقادات اسلامی بود در شكل‌گیری سیاست 

خارجی نقشی موثر داشت. مجموع این اصول، تعالیمی کاربردی و عملی برای دستگاه دیپلماسی کشور 

است که تأمین کننده منافع کشور، کل جهان اسلام و مظلومان جهان خواهد بود. به صراحت می‌توان 

گفت که رمز عزت‌مندی و گرایشات جهانی به گسترش همکاری با ایران نتیجه این اصول است در حالی 

که قدرت های بزرگ به دلیل وحشت از این اصول به تقابل با ایران می پردازند که تا کنون ناموفق بوده‌اند. 

از این رو هر دولتی با هرگونه جهت‌گیری و از هر جناح سیاسی که بر سر کار آید، موظف بر پایبندی به 

اصول سیاست خارجی که برگرفته شده از دیدگاه های الهی و اسلامی امام و میثاق ملی است، می‌باشد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            31 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


130

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

منابع
ــــــــــــ ،‌ وصیت نامه الهی- سیاسی، تهران، وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی، بی‌تا. 	.1

اخلاقی، عبدالرحیم، )1393(، قاعده شورا و مشروعیت حاکم اسلامی از دیدگاه فریقین، پژوهش¬نامه فقهی، دوره1،  	.2

شماره 1.

امام خمینی)ره(، صحیفه امام)ره(، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام‌خمینی)س(، 1378 	.3

امام خمینی؛ رساله توضیح المسایل؛ نرم افزار مجموعه آثار امام خمینی؛ مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی)ره( 	.4

خدادی، حسن )1393(، مبانی، اصول و راهبردهای سیاست خارجی از منظر امام خمینی )ره(، قابل دسترسی در  	.5

/267230/http://basirat.ir/fa/news سایت

خضری، رویا،"جایگاه فرهنگ در نظریه های روابط بین الملل"، فصلنامه خط اول، رهیافت انقلاب اسلامی، سال سوم،  	.6

شماره 10،پاییز 1388

داستانی بیرکی، علی )1396(، جايگاه جمهوري اسلامي در احياي تمدن اسلامي با روكيردي بر آراء و انديشه هاي  	.7

امام خميني )ره(، فصلنامه حضور، شماره 100

زنگنه شهرکی، جعفر، )1391(، قاعده »نفی سبیل« در آرای فقهی و مواضع سیاسی صاحب عروه، فقه، شماره 73  	.8

سروش محلاتی، محمد، )1383(، اصل عدم ولایت، فصلنامه علوم سیاسی، شماره 25 	.9

شریعتی، روح الله، )1387(، قواعد فقه سیاسی، قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی. 	.10

صحیفه امام)زمستان 1379(، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، جلد5، چاپ سوم. 	.11

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد12، چاپ سوم. 	.12

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد1، چاپ سوم. 	.13

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد3، چاپ سوم. 	.14

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد4، چاپ سوم. 	.15

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد13، چاپ سوم. 	.16

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد15، چاپ سوم. 	.17

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد6، چاپ سوم. 	.18

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد16، چاپ سوم. 	.19

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد17، چاپ سوم. 	.20

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد14، چاپ سوم. 	.21

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد11، چاپ سوم. 	.22

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد21، چاپ سوم. 	.23

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد8، چاپ سوم. 	.24

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد9، چاپ سوم. 	.25

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد18، چاپ سوم. 	.26

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            32 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html


ر...
( د

)ره
نی

خمی
ام 

ی ام
اس

سی
قه 

ی ف
مبان

از 
نه 

ارا
انگ

ازه‌
 س

لی
حلی

ت

131

فصلنامه علمی - پژوهشی

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد19، چاپ سوم. 	.27

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد20، چاپ سوم. 	.28

صحیفه امام)زمستان1379(، تهران: موسسه تنظیم نشر آثار امام خمینی، جلد10، چاپ سوم. 	.29

عمید زنجانی، عباسعلی،)1384(، قواعد فقه سیاسی )مصلحت(، انتشارت امیرکبیر، تهران 	.30

عمید زنجانی، عباسعلی؛ فقه سیاسی؛ تهران: انتشارات امیر کبیر، ج 2، چاپ سوم، 1373 	.31

کلانتری، علی اکبر؛ دارالاسلام و دارالکفر و آثار ویژه آن دو؛ مجله فقه؛ زمستان 75، ش10.‏ 	.32

راهبردی،چاپ  مطالعات  پورآخوندی،تهران:پژوهشکده  مترجم:نادر  الملل،  بین  وروابط  امنیت  ادوارد،  کلودزیج،  	.33

دوم،1390

متقی، ابراهیم وحجت کاظمی،"سازه انگاری، هویت، زبان و سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران"، فصلنامه  	.34

سیاست  مجله دانشکده حقوق و علوم سیاسی، دوره 37،شماره4، زمستان1386

مشیرزاده، حمیرا، "سازه انگاری بعنوان فرانظریه"، مجله دانشکده حقوق و علوم سیاسی، شماره 65،پاییز 1383 	.35

معینی علمداری، جهانگیر و عبداله راسخی، "روش شناسی سازه انگاری در حوزه روابط بین الملل"، فصلنامه تحقیقات  	.36

سیاسی و بین المللی دانشگاه آزاد اسلامی واحد شهرضا، شماره چهارم، پاییز 1389

ملک افضلی اردکانی، محسن، محمد حسن حائری، محمدتقی فخلعی، محمدجوارد ارسطا، )1390(، مطالعات  	.37

اسلامی فقه و اصول، سال 44، شماره 88

وزارت  انتشارات  تهران:  مشیرزاده،  حمیرا  ترجمه:  الملل،  بین  سیاست  اجنماعی  نظریه  الکساندر،  ونت،  	.38

امورخارجه،1384

هوپف، تد، "نوید مکتب برسازی برای نظریه روابط بین الملل"، دراندرو لینکلیتر، نوواقعگرایی، نظریه انتقادی و مکتب  	.39

برسازی، ترجمه: علیرضا طیب، دفتر مطالعات سیاسی و بین المللی، تهران،1386

40.	Katzenstin.P, “The Culture of National Security Norms and Identity in World Politics”, 
Columbia: university Press, 1996

41.	Wendt,Alexander,”collective Identity formation and the international state”American 
political scince Review 88, 1994

______________________________________________________
به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:

خواجه سروی، غلامرضا؛ رحمتی پور، لیلا )1401(، »تحلیلی سازه‌انگارانه از مبانی فقه سیاسی امام خمینی)ره( 
در روابط بین‌الملل و سیاست خارجی« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س12، ش3، پاییز 1401، 

صص 99-131.

DOI: 10.21859/priw-120305

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
5.

4 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            33 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.5.4
https://priw.ir/article-1-1483-fa.html
http://www.tcpdf.org

