
... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

51

فصلنامه علمی - پژوهشی

تحلیل گفتمان شیخ فضل الله نوری پیرامون مفهوم آزادی در انقلاب 
مشروطیت  

بهمن احمدی1
اسمعیل حسینی گلی2

عبدالحسین الله‌کرم3

تاریخ دریافت: 1400/01/26             تاریخ پذیرش: 1400/03/29

چكيده
انقلاب مشروطیت در ایران، به‌عنوان یک نقطه عطف در تاریخ سیاسی کشور علاوه بر تحولات گسترده سیاسی- اجتماعی 

مفاهیم نوینی همچون عدالت، قانون و آزادی و.. را وارد ادبیات سیاسی ایران نمود. دراین بین »آزادی«، که مفهوم و ابعاد آن 

همواره در علوم انسانی از چالش‌برانگیزترین مباحث علمی بوده، در دوران مشروطیت نیز رهیافت‌های گوناگونی در مطالعه، 

معنا، برداشت و ابعاد آن پدید آمد و اندیشمندان و رهبران مذهبی و کنشگران سیاسی کشور، نگاه متفاوتی به این مفهومِ اساسیِ 

فلسفه سیاسی ابراز داشتند و هرکس برحسب مبانی فکری خویش و با گرایشی که ملتزم به آن بوده، آزادی را تعریف کرده و 

برداشت خود از آزادی را بیان می‌داشت. با این وصف تحلیل گفتمانِ اندیشمندان مختلف پیرامون مفهوم آزادی می‌تواند ما را 

گاه‌تر سازد. بر این مبنا در این مقاله کوشش شده تا گفتمان  به درک و شناخت دقیق‌تر از مبانی فکری طیف مربوط به آن اندیشه آ

یکی از شخصیت‌های برجسته دوران مشروطیت، از طیف علمای مشروعه خواه پیرامون مفهوم و ابعاد »آزادی« یعنی »شیخ 

فضل‌الله نوری« مورد تحلیل قرار گیرد. در تحقیق حاضر که به روش تحلیل گفتمان لاکلا و موفه به انجام رسیده این نتایج 

به دست آمد که دال مرکزی گفتمان شیخ فضل‌الله نوری پیرامون آزادی بحث امنیت، نظم، ثبات و انسجام فکری و اعتقادی 

و ملی جامعه ایران، است و گفتمان وی در خصوص آزادی را پیرامون مفاهیمی همچون »احتمال بروز ناامنی در کشور« و 

»خطر زوال دین«، »ضعف باورهای دینی در جامعه«، »ترویج منکرات«، »تعارض مفهوم مدنظر مشروطه خواهان از آزادی 

با آموزه‌های دینی«، »سوءاستفاده منحرفان« و »از بین رفتن یکپارچگی در کشور« می‌توان مفصل‌بندی نمود     

واژه‌های كليدي: روش تحلیل گفتمان، انقلاب مشروطیت، آزادی، شیخ فضل الله نوری، امنیت و نظم خواهی. 

1. دانشجوی دکتری علوم سیاسی گرایش جامعه شناسی، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران مرکزی، تهران، ایران. 
BahmanAhmadi0044@gmail.com

تهران،ایران.)نویسنده  مرکزی،  تهران  واحد  اسلامی،  آزاد  دانشگاه  گرایش سیاست‌گذاری عمومی،  علوم سیاسی  گروه  استادیار   .2
Ehgoli@gmail.com )مسئول

3. استادیار علوم سیاسی گرایش اندیشه سیاسی، دانشگاه آزاد اسلامی ، واحد تهران مرکزی، تهران، ایران. 
abd.allahkaram@iauctb.ac.ir

Copyright © 2010, SAIWS (Scientific Association of Islamic World Studies). This is an Open Access article 
distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 4.0 International, which permits others to 
download this work, share it with others and Adapt the material for any purpose

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال یازدهم، شماره دوم، تابستان 1400، صص 75  - 51

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1

10
20

3

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             1 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


52

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

مقدمه
مفهوم آزادی در معنایِ سیاسی و اجتماعیِ آن، مفهومی است نوبنیاد که در عصرِتجددخواهیِ ایران در 

گفتمان سیاسیِ تجددخواهان و روشنفکرانِ ایرانی تکوین یافت. در ایران مفهوم جدید آزادی برای نخستین 

بار در جریان شکل‌گیری جنبش مشروطیت، در صدر شعارهای نخبگان و مردم قرار گرفت. هرچند که 

باید گفت ردپای این مفهوم را در آراء و نظریات روشنفکران و روحانیون عصر ناصری نیز می‌توان مشاهده 

نمود. اما توجه عمیق و عملی به این مفهوم و همه‌گیر شدنِ آن را باید در نخستین سال‌های پس از پیروزی 

انقلاب مشروطه و طی فرآیند تصویب قانون اساسی پی گرفت.

انقلاب مشروطیت بخش عبرت‌آموزی از تاریخ ایران است. این انقلاب در تاریخ ایران و تشیع، 

نهضتی بی‌مانند است، و با خیزش‌ها و حرکت‌های پیشین مردم این سرزمین، تفاوت‌های بسیار دارد. 

نهضت مشروطه‌خواهی، نخستین رویارویی مستقیم فرهنگ سنت اسلامی – ایرانی با مدرنیته در ایران بود. 

در تمام تاش‌های سابق مانند قیام تنباکو و دیگر کوشش‌هایی که در جهت نوسازی و هماهنگی با تحولات 

عصر جدید صورت گرفت، برخوردها چندان باارزش‌های جدا افتاده سنتی درگیر و رویاروی نمی‌شد. 

در جریان این انقلاب مردم با مفاهیمی چون »حق«، »آزادی«، »قانون«، »برابری« و... آشنا شدند و 

دیگر سلطان را سایه خدا در زمین نمی‌دانستند. این تغییرات در ایران سنتی، بخصوص اینکه بسیاری از 

روحانیون را که ازجمله اقشار سنتی ایران بودند، درگیر خودساخته بود، از اهمیت زیادی برخوردار است. 

همچنین اهمیت این تحقق با توجه به خصلت تکرارشونده رخدادهای تاریخی و تغییرات مستمر در نظام 

سیاسی ایران معاصر آشکار خواهد شد.

اگر این مفهوم از جامعه‌شناسی معرفت را بپذیریم که پژوهش‌های جامعه‌شناسی در پی رهنمونی 

محقق به فهم عمیق اندیشه‌ها در بستر تمایزات ریزودرشت اجتماعی است. آنگاه در مقام بررسی و فهم 

 در یکصد سال اخیر این نکته کلیدی را پیش پای 
ً
جریان‌ها اندیشه اندیشمندان ایران اسلامی مخصوصا

هر محققی قرار خواهد داد که بتواند تمایزات، اختلافات، چالش‌ها و حتی تخریب‌های درون واحد ملی 

ایران را بفهمد و مهم‌تر از آن حتی این رویکرد می‌تواند ما را به تمایزات افراد در درون یک جریان یاری 

نموده که تحقیق حاضر با انتخاب شیخ فضل‌الله نوری )به‌عنوان نماینده بخشی از علمای دینی( در بین 

جریان‌های اثرگذار در وقوع انقلاب مشروطیت و مسائل و موضوعات پس‌ازآن، شناخته می‌شوند این 

سؤال را مطرح خواهیم نمود که دال مرکزي گفتمان شيخ فضل‌الله نوري پيرامون مفهوم، مبنا، ابعاد و 

مسائل مربوط به گفتمان آزادي در - دوران مشروطيت چيست و هرکدام نظام معنايي خود را چگونه حول 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             2 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

53

فصلنامه علمی - پژوهشی

دال مرکزي مفصل‌بندی می‌کنند؟ به هر ترتیب در مقاله حاضر تلاش خواهد شد تا به روش تحلیل گفتمان 

زوایای مختلف و پنهان تفکرات این عالم و اندیشمند اثرگذار در جامعه ایرانی دوران انقلاب مشروطیت 

و پس‌ازآن روشن ‌شده و دال مرکزی گفتمان وی پیرامون مفهوم آزادی تعیین و مشخص گردد که شیخ 

فضل‌الله نوری به عنوان نماینده یکی از گروه‌های سیاسی دوران خویش، نظام معنايي خود را چگونه حول 

دال مرکزي مفصل بندي می‌کنند.

  

روش تحقیق
تحقیق حاضر از نظر نوع، توصیفی- تحلیلی و روش آن »تحلیل گفتمان« هست. در تحلیل گفتمان، 

تحلیلگر »به بررسی راه‌هایی می‌پردازد که در آن ساختارهای معانی، نحوه خاصی از عمل را امکان‌پذیر 

می‌کنند.« تحلیلگر برای این کار، برای درک چگونگی تولید، کارکرد و تحول گفتمان‌هایی تلاش می‌کند 

که فعالیت‌های کارگزاران اجتماعی را ساخت می‌دهند )مارش و استوکر، 1378: 196(. و محصول هر 

گفتمان را به‌صورت یک »بافت هم پیوند« ارائه می‌کند. ساخت و نظامی که از هر گفتمان برمی‌آید، از 

یک‌سو با مفصل‌بندی آن گفتمان ارتباط تنگاتنگی دارد و از سوی دیگر، برساخته‌هایش دارای »انسجام 

معنایی« هستند که در بافت اجتماعی، سیاسی و حقوقی تبلور می‌یابند )مک دانل، 1380: 56(.

یکی از مهم‌ترین رویکردها در روش تحلیل گفتمان، رویکردِ »لاکلا و موفه« است. به نظر آن‌ها، هر 

پدیده‌ای برای معنادار شدن باید گفتمانی باشد و پدیده‌ها زمانی قابل‌فهم می‌شوند که در قالب گفتمان 

از گفتمان خاص  را  بلکه هویتش  به‌خودی‌خود، دارای هویت نیست،  قرار گیرند. هیچ‌چیزی  خاصی 

کسب می‌کند، این روش معنا، سیاست و اجتماع را با هم ترکیب می‌کند و یکجا به تحلیل آن‌ها می‌پردازد 

)سلطانی، 1383: 158(. یکی از مفاهیم مهم در این روش، مفهوم »دال« است. دال‌ها، نشانه‌های مهمی 

هستند که با آن‌ها، گفتمان هویت پیدا می‌کنند. دال‌ها یا نقاط مرکزی هر گفتمان، بر دو گونه هستند: 

»مرکزی« و »شناور«. دال مرکزی- که سایر نشانه‌ها حول آن نظم می‌یابند- به حالتی اشاره دارد که معنای 

نشانه‌ای به‌طور موقت، به حالت »انسداد یا توقف« درآمدهاست. نیروهای جاذبه این هسته، سایر نشانه‌ها 

را به خود جذب می‌کنند و سامان می‌دهند و مفاهیمی که در یک گفتمان مفصل‌بندی می‌شوند، حول 

یک مفهوم یا دال مرکزی شکل پیدا می‌کنند. درحالی‌که دال شناور به حالتی اشاره دارد که نشانه در میدان 

مبارزه گفتمان‌های متفاوت برای تثبیت معنا، شناور و معلق است )اخوان کاظمی، 1391: 11؛ حقیقت و 

حسین زاده، 1387: 108(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             3 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


54

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

این  درنتیجه  و  شود  برقرار  ارتباط  مختلف،  عناصر  میان  آن،  طی  که  است  عملی  مفصل‌بندی، 

ارتباط، هویت آن عناصر تعدیل می‌شود یا تغییر می‌کند. لاکلا و موفه، کلیت ساختاریافته ناشی از عمل 

مفصل‌بندی را »گفتمان« نامیده‌اند )میرزایی و ربانی خوراسگانی، 1393: 26(. نکته اساسی و محوری 

در مفصل‌بندی یک گفتمان، دال مرکزی است. هر گفتمانی، ایده‌ها و مفاهیم خود را از طریق استخدام 

تثبیت  یا دال مرکزی  به‌طور مقطعی، حول یک نقطه  این نشانه‌ها،  انجام می‌دهد.  دال‌ها و نشانه‌هایی 

می‌شوند. نقطه مرکزی، نشانه یا دال برجسته و ممتازی است که نشانه‌های دیگر در سایه آن نظم پیدا 

می‌کنند و به هم مفصل‌بندی می‌شوند )اخوان کاظمی، 1391: 12(.

روش گردآوری اطلاعات در پژوهش حاضر کتابخانه‌ای بوده و تلاش خواهد شد تا با بهره‌گیری از 

منابع و متون نوشتاری و افکار و اندیشه‌های مکتوب و منقول از شیخ فضل‌الله نوری و نیز سایر منابع و 

متون مرتبط با موضوع، اطلاعات لازم به‌صورت هدفمند و کامل گردآوری شود. ابزار گردآوری اطلاعاتی 

از طریق مطالعه دقیق و هدفمند منابع و متون نوشتاری و کتابخانه‌ای خواهد بود. با توجه به روش تحقیق 

حاضر که روش »تحلیل گفتمان« است، روش توصیف و تجزیه‌وتحلیل اطلاعات گردآوری شده از طریق 

روش »لاکلا و موفه« خواهد بود.

پیشینه تحقیق
بررسی‌های انجام شده گویای این است که تاکنون تحقیق خاصی با عنوان »تحلیل گفتمان شیخ فضل‌الله 

نوری در خصوص مفهوم آزادی در انقلاب مشروطیت« به انجام نرسیده بااین‌حال برخی تحقیقات مرتبط 

در این زمینه صورت پذیرفته که در ذیل به برخی از مهم‌ترین پژوهش‌های مذکور اشاره خواهد شد:

- افسرده و همکاران، 1397، در مقاله‌ای با عنوان »واکاوی جایگاه حقوق طبیعی فرد در قانون اساسیِ 

مشروطه« معتقدند حقوق فردی یکی از مهم‌ترین مباحث در اندیشۀ سیاسی و نیز حقوقی جدید است. 

با تعریف حقوق طبیعی برای فرد، جایگاه آن در نظام‌های سیاسی و فکری متحول شد و مسائلی چون 

آزادی فردی، آزادی بیان، آزادی اجتماعات، برابری سیاسی و اجتماعی و نظایر آن در صدر اصولی قرار 

گرفت که قوانین اساسی کشورها با آن نوشته می‌شد. در ایران نیز، ورود مفاهیم جدید، از دورۀ قاجار، ابتدا 

در نوشته‌های سیاسی و انتقادی، و درنهایت، در متممِ قانونِ اساسیِ مشروطه تبلور یافت. متممِ قانون 

ت« به این آزادی‌ها پرداخت. حقوق فردی در عصر مشروطیت، خود ذیل 
ّ
اساسی، ذیل عنوانِ »حقوقِ مل

گفتمان فراگیر قانون‌خواهی که در مشروطیت تبلوریافته بود قرار داشت. مفاهیمی چون آزادی و برابری، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             4 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

55

فصلنامه علمی - پژوهشی

دال‌هایی بودند که در مفصل‌بندی با دال قانون‌خواهی و مشروطه در گفتمان مشروطه‌خواهی قرار گرفتند. 

در این مقاله، با استفاده از روش گفتمان لاکلا و موفه، این مفصل‌بندی بررسی می‌شود. فرضیۀ این مقاله 

آن است که فرضیۀ اصلی این مقاله آن است که گسترش اندیشۀ آزادی و برابری پیش از مشروطه، نقش 

مهمی در شکل‌گیری گفتمان مشروطه‌خواهی داشت و در عصر مشروطه مناقشه‌هایی بر سرِ نسبتِ آن با 

حقوقِ شرع ایجاد شد.

- میر احمدی، منصور، 1394، در مقاله‌ای با عنوان »تحلیلی بر اختلاف دیدگاه علمای موافق و 

مخالف مشروطه« بیان داشته اختلاف دیدگاه علما نسبت به مفهوم حکومت مشروطه و مفاهیم پیرامونی 

آن همچون قانون، آزادی، و برابری مورد توجه قرار گرفته است. از دیدگاه حاکم بر نوشتار حاضر، اختلاف 

در موضع‌گیری علمای این دوران، قبل از هر چیز، ریشه در اختلاف برداشت آنان از مشروطه و مفاهیم 

آنان در  به تحلیل اختلاف موضع‌گیری  این اختلاف دیدگاه نمی‌توان  به  آن دارد. بدون توجه  با  مرتبط 

ماجرای مشروطیت پرداخت.

- سلیمانی دهکردی، کریم؛ رفعتی پناه مهرآبادی، مهدی، 1393، در مقاله‌ای با عنوان »مفهوم آزادی 

نزد روشنفکران ایرانی پیش از انقلاب مشروطه« عنوان داشته‌اند که از زمان آشنایی ایرانیان با غرب در دوره 

قاجار، آزادی به‌عنوان مفهومی اعتباری به کار رفت که معنا و تعریفی خاص و متفاوت از گذشته داشت. 

در این معنا، روشنفکران دوره قاجار؛ به‌خصوص عهد ناصرالدین‌شاه سهم بسزایی در وارد کردن این مفهوم 

و تطبیق آن با فرهنگ جامعه اسلامی- ایرانی داشتند. این پژوهش درصدد است تا با واکاوی مفهوم آزادی 

در آثار متفکران غربی، به مسیر انتقال این مفهوم به ایران، تعریف آن و چگونگی تلاش اندیشه گران ایرانی 

برای تطبیق این مفهوم بافرهنگ جامعه ایرانی بپردازد و نشان دهد که ظهور اندیشه‌ها و مفاهیم نوآیین؛ 

ازجمله مفهوم آزادی در دوره مشروطه، دارای پیشینه‌ای قابل توجه در ایران و اسلام بوده و اندیشه‌گران 

ایرانی، با استفاده از ظرفیت‌ها و داشته‌های فرهنگ خودی، سعی در ارائه تعریفی از آن مطابق با جامعه 

ایرانی داشته‌اند.

اندیشه‌های سیاسی شیخ  تطبیقی  »بررسی  عنوان  با  پایان‌نامه‌ای  در  - محمدی، مجتبی، 1392، 

فضل‌الله نوری و علامه نائینی با تأکید بر دموکراسی« که برای اخذ درجه کارشناسی ارشد از دانشگاه آزاد 

واحد تهران مرکز به انجام رسیده بیان می‌دارد که دیدگاه‌های شیخ فضل‌الله با علامه نائینی در خصوص 

قانون، مساوات، آزادی و عدالت تعارضات زیادی با یکدیگر دارند که البته این مهم به برداشت متفاوت 

شیخ از مفاهیم مذکور در فضای اجتماعی آن روز ارتباط دارد و این تفاوت را ناشی از این می‌داند که شیخ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             5 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


56

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

فضل الله در انطباق افکار و اندیشه های جدید با تفکر فقاهیتی خود توفق نداشته است. شیخ معتقد بوده 

که آزادی برایجامعه خطرناک بوده و موجب گمراهی و ابهام در تعیین مسیر درست از نادرست می‌شود، 

در مقابل علامه نائینی به دلیل تسلط نسبی وی بر دانش روز و انطباق افکار نو با دانش فقهی پیوند و رابطه 

بهتر و عمیق تری با گفتمان های جدید داشته و همخوانی بیشتری با مشروطیت داشته است. 

اندیشه آزادی در عصر مشروطیت«،  با عنوان »علما و  - آجدانی، لطف‌الله، 1380، در مقاله‌ای 

بیان داشته در بین علماى مشروطه‏طلب و علماى مخالف مشروطه، در مفهوم و کارکرد آزادى تفاوت 

از  به دو اصل رهایى  از اسلام و منحصر  آنان آزادى را در چارچوب درک سنتى  چندانى وجود ندارد. 

استبداد قدرت‏هاى داخلى و رهایى از سلطه خارجى م‏ىدانستند. از نظر تاریخ دموکراسى، دیدگاه آنان، 

هم غیرتاریخى و هم غیردموکراتیک بود. آقاى عبدالرسول کاشانى یکى از معدود علمایى است که آزادى 

را نزدیک به مفهوم دموکراتیک آن مطرح کرده است.

به  جزئی  اشاراتی  هرچند  پذیرفته  صورت  مشابه  تحقیقات  عمده  می‌شود  مشاهده  که  همان‌گونه 

موضوع بحث این نوشتار داشته‌اند اما برخی از تحقیقات در مقام مطابقت دیدگاه شیخ فضل‌الله با سایر 

علمای دینی بوده‌اند و یا اینکه دیدگاه‌های عمومی این شخصیت سیاسی و مذهبی را به بوته بحث و نقد 

 
ً
 تمرکز بر موضوع آزادی سیاسی و ثالثا

ً
 به جهت تحلیل گفتمانی، ثانیا

ً
گذاشته‌اند ازاین‌رو مقاله حاضر اولا

ارائه تصویری روشن از اختلافات پیرامون مفهوم آزادی در دوران تأثیرگذار مشروطیت در تاریخ سیاسی 

ایران واجد بداعت و نوآوری است.

آزادی در دوران مشروطیت
موضوع و مفهوم »آزادی« از مهم‌ترین دغدغه‌های بشریت در طول حیات فکری سیاسی و اجتماعی بوده 

است. هر یک از متفکران سیاسی و اجتماعی به انحاء گوناگون کوشیده‌اند به تعریف و تبیین حدودوثغور 

 سه دیدگاه 
ً
امر آزادی در عرصه عمومی و زندگی خصوصی بپردازد. در دوران انقلاب مشروطیت، اساسا

در خصوص مفهوم آزادی مطرح بود: دیدگاه روشنفکران غرب‌گرا؛ دیدگاه مشروطه خواهان دینی و دیدگاه 

مشروعه خواهان. از میان این دو دیدگاه اخیر، در بنیادها و مبانی مفهوم »آزادی« اختلاف اساسی وجود 

نداشت و اختلاف ظاهری آن‌ها در فضای مشروطه، معلول سه عامل ذیل بود )حشمتی، 1383:108(:

1. بینش اجتهادی که بر اساس آن اختلاف در مصادیق رخ می‌داد.

2. قرب و بعد نسبت به مرکز حوادث

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             6 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

57

فصلنامه علمی - پژوهشی

هرچند به عقیده برخی نویسندگان، درباره دلایل اختلاف علما و مجتهدان در نهضت مشروطیت 

 متعارضی طرح شده است. شماری به مبانی دین‌شناسی و انسان‌شناسی آنان 
ً
دیدگاه‌های متفاوت و بعضا

تمسک جسته و معتقدند هرکدام از آنان با توجه به معلومات پیشین خود در مورد مشروطه اظهارنظر 

کرده است و ازآنجاکه دیدگاه‌هایشان در مورد دین و انسان و پیشینه‌ی فکری آن‌ها با یکدیگر متفاوت بوده 

است به نتیجه‌گیری دیگرگونه‌ای رسیده و بنابراین دراین‌باره اختلاف‌نظر پیش آمده است )آبادیان، 1374: 

40(. به‌رغم این سطوح اختلاف، هر دو گروه در پی تحقق و اجرای احکام اسلامی بودند که مستلزم 

نفی استبداد و استعمار بود این در حالی است که گروه نخست )روشنفکران غرب‌گرا( از اصل و اساس 

در بحث آزادی با دو گروه دیگر تفاوت ریشه‌ای و اساسی داشت. در این میان فعالیت‌های شیخ فضل‌الله 

نوری به‌عنوان یک کنشگر سیاسی و عالم دینی مشروعه خواه آثار گوناگونی را درروند نهضت و جامعه آن 

روز برجای گذاشت. نوع برخورد با افکار و اندیشه‌های وی و جایگاه و نقشی که شیخ در دوران انقلاب 

مشروطیت داشت و البته شهادت وی از سوی سران انقلاب در برهه خاص آن زمان بایست به شکل دقیق 

و علمی مورد بازخوانی و تحلیل قرار گیرد.

مروری برسوابق و آثار علمی شیخ فضل‌الله نوری
شیخ فضل‌الله نوری، فرزند حاج مولی عباس نوری، روز دوم ذی‌الحجه سال 1259 هجری قمری به دنیا 

آمد. بعد از سپری نمودن کودکی در عنفوان جوانی به تحصیل علوم اسلامی مشغول شد و بعد از مدتی 

به کمک دایی خود مرحوم حاج میرزا حسین نوری به نجف اشرف رفت و در حوزه درس آیت‌الله میرزای 

شیرازی – صاحب فتوای معروف تنباکو- وارد شد. وی پس از مدت کوتاهی که از حضورش در درس 

مرحوم میرزا می‌گذشت به درجه اجتهاد نائل شد. شیخ بر فقه و اصول و حکمت و عرفان احاطه داشت 

وی پس از نیل به درجه اجتهاد بنا به تقاضای میرزای شیرازی، از نجف به تهران بازگشت و به‌مرور از 

روحانیون طراز اول کشور گردید )بروجردی، 13-1362:12(.

شیخ در جریان تحریم تنباکو نقش بسیار مهم و حساسی داشته است. وی به‌عنوان رابطی مطمئن 

میان مرکز مرجعیت شیعه و تهران، مرکز مبارزه مشغول فعالیت علیه قرارداد مذکور بود. اما نظر به اینکه 

 به‌عنوان شخصیت دوم مبارزه در تهران 
ً
میرزا حسن آشتیانی در آن زمان در قید حیات بود و شیخ تقریبا

شناخته شده بود. در سال‌های بعد هنگامی‌که صحبت از عدالتخانه به میان آمد، با رغبت از آن پشتیبانی 

نمود و برای بسط عدالت و ترویج و اجرای احکام اسلام به جنبش و تلاش و حرکت برخاست. شیخ در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             7 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


58

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

ادامه »مشروطه مشروعه« را طرح می‌کند و از طبقه روحانی، دستگاهی مقتدر و مجهز ساخت و با کمال 

ایمان به تلاش پرداخته و نتایجی به دست آورد. در طول حیاتش یک‌بار به او سوءقصد شد. اما جان سالم 

به در برد. شیخ فضل‌الله در اعتراض به انحراف نهضت، نود روز در صحن حضرت عبدالعظیم با بیش 

از پانصد نفر از طلاب و روحانیون و مردم متدین تهران بست نشست. از آنجا که این حرکت اثری عمیق 

داشت، مجلس شورای ملی مجبور شد ورقه التزام به اسلام را امضاء کند. بدین ترتیب بود که شیخ به 

تهران بازگشت.

بعد از وقایع به توپ بستن مجلس و شروع استبداد صغیر، مرحله دیگری از نهضت مشروطیت 

شروع شد. پس از فتح تهران و خلع محمدعلی شاه از سلطنت، اقدام کنندگان علیه مشروطه دستگیر و 

در دادگاه عالی انقلابی محاکمه شدند و سرانجام شیخ فضل‌الله نوری نیز با این اتهام در ۱۲ مرداد ۱۲۸۸ 

خورشیدی به دار آویخته شد. 

اساسی؛ رساله  قانون  و  ازجمله رساله حرمت مشروطه  شیخ فضل‌الله رسالات سیاسی مختلفی 

لوایح شیخ فضل‌الله نوری؛ رساله تذکره‌الغافل و ارشالدالجاهل دارد )بلوری، 1376: 38( علاوه بر 

کتب یادشده، شیخ فضل‌الله مکتوبات متفرقه دیگری نیز دارد که توسط آقای محمد ترکمان همراه با سایر 

تألیفات او جمع‌آوری‌ شده است. این کتاب با عنوان »مجموعه‌ای از رسائل، اعلامیه‌ها، مکتوبات و 

روزنامه شیخ فضل‌الله نوری« در سال 1362 ه.ش به چاپ رسیده است. از جمله این مکتوبات می‌توان 

بـه رساله‌المشق، صحیفه‌قائمیه، لوایح، رساله فقهی عدم لزوم الترتیب فی ‌قضاء‌ الصلاهالخمسه، رساله 

حـکم التـجری فی حجیه القطع، رساله التجزّی فی الاجتهاد، حاشیه‌ بر رسائل‌ شیخ انصاری، حاشیه 

بر مکاسب، حاشیه بر شواهد الربوبیه ملاصدرا، رساله قاعدة ضمانید، بیاض، رساله پرسش و پاسـخ، 

ررالتنظیم اشاره کرد. در خصوص مقام علمی ایشان، 
ْ

رسـاله تحریم مشروطیت و رساله فقهی منظوم الد

میرزا محمدعلی معلم حبیب‌آبادي، شیخ فضل‌الله را ازجمله علماي معقول و منقول و داراي برخی از 

علوم غریبه می‌داند. مهارت او در فقه و اصول و دیگر علوم اسلامی و شناخت وي از مسائلِ روزِ جامعه 

موجب شد تا به سرعت مورد استقبال طلاب و روحانیان قرار گیرد. مجلس درس شیخ در تهران داراي 

اعتبار و اهمیت فوق العاده بود و بسیاري از روحانیان به شرکت در درس او مباهات داشتند و اغلب علماي 

تهران از افادات علمی او بهره می‌بردند. به همین سبب بود که از این حوزه درس شخصیت‌های بزرگی 

بیرون آمدند )محمدی، 1392: 91(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             8 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

59

فصلنامه علمی - پژوهشی

دیدگاه‌های سیاسی شیخ فضل‌الله نوری
اندیشه سیاسی شیخ را در دو وجه سلبی و ایجابی می‌توان تحت بررسی قرار داد. اندیشه سیاسی 

سلبی شیخ فضل‌الله در انتقادات بر نظریه مشروطه قرار دارد. او در این قسمت به‌طور روشن و بدون 

ابهام نظرات خود را در رابطه با مشروطیت بیان کرده است. ولی اندیشه سیاسی ایجابی او که در رابطه با 

 پیرامون نگرانی‌های او در خصوص انحراف مشروطیت است و 
ً
نظریه مشروعه خواهی است که عمدتا

صورت کلی اندیشه سیاسی ایجابی او از لحاظ نظری همان نظریه رایج در فقه شیعه و از بعد عملی در 

جهت اندیشه سیاسی رایج در سیاست‌نامه‌های عصر قاجار است. شیخ فضل‌الله در رساله‌های سیاسی و 

مکتوبات خویش مواضع خود را نسبت به مشروطیت بیان می‌کند. دیدگاه‌های مهم وی نسبت به مشروطه 

به‌طور اختصار عبارت‌اند از:

الف- مشروطیت سوغات فرنگ است. شیخ در رساله حرمت مشروطه می‌گوید: »منشأ مشروطه از 

فرق جدیده و طبیعی مشربها است که آن را از کشورهای همسایه اکتساب و در ایران رایج کردند. آن‌ها 

خواسته‌های خود را به‌صورت خوشی مطرح کرده به‌طوری‌که هرکسی آن مطالب را می‌شنید، طالب آن‌ها 

می‌شد.«)زرگری‌نژاد، 1390: 152(.

ب- بدعت بودن اکثریت آراء؛ شیخ فضل‌الله نوری اصل اساسی مشروطیت که انتخابات است را 

زیر سؤال می‌برد. او می‌گوید مشروطه خواهان بنای انتخاب وکلای مردم را گذاشتند و تصویب قانون را 

منوط به اکثریت آراء کردند. شیخ عقیده داشت این امور جعل و بدعت و احداث ضلالت در شرع انور 

است. زیرا، قرار دادن و مشروع بودن دولت بر پایه رضایت عمومی حکومت شوندگان هرچند یک‌بار از 

، »اعتبار اکثریت آراء در مذهب امامیه غلط 
ً
طریق انتخابات صورت می‌گیرد کار بیهوده است. اصولا

است.« حرمت مشروطه از دید وی ازآنجا نشأت می‌گیرد که مشروطه خواهان اصل تصویب کردن قانون 

را به‌صورت عملی الزام‌آور برقرار می‌کنند و چنین کاری حتی اگر در محدوده امور مباح هم باشد، از 

آنجا که یک حرام شرعی است، بدعت در دین خداست و »کل بدعه ضلاله«. »اگر فعل مباحی را هم 

الزام به آن نمایند و انجام آن را لازم و بر مخالفت آن جزای مرتبت باشد این یک بدعت بوده و لذا حرام 

است.«)پیشین: 157(.

پ- قانونگذاری بشری در برابر شریعت بدعت است؛ شیخ فضل‌الله نوری در رساله ارشاد‌الجاهل 

بر اهمیت قانون شرع تکیه و می‌نویسد: »بهترین قانون، قانون الهی است. طایفه امامیه نه تنها در عبادات 

 محتاج 
ً
بلکه در جمیع امور سیاسیه بر وجه اکمل و اوفی قانون مورد نیاز را داراست. لذا طایفه امامیه ابدا

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             9 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


60

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

 منافات 
ً
‌ام بعضا

ً
به جعل قانون نیست. پیامبر ما ختم پیامبران و قانون او ختم قوانین است. جعل قانون کلا

با اسلام دارد. جعل قانون کار پیامبری است و مسلم را حق جعل قانون نیست در اسلام برای احدی جایز 

نیست جعل قانون کند. اسلام ناتمامی ندارد که کسی او را تمام کند.«)بلوری، 1376: 40(.

از جمله  »و  در »حرمت مشروطه« می‌گوید:  قوا؛ شیخ فضل‌الله  تفکیک  با اصل  ت- مخالفت 

مواد این ضلالت نامه، تقسیم قوای مملکت به سه شعبه که اول قوه آن مقننه است و این بدعت محض 

است.«)زرگری نژاد، 1390: 165(.

ث- وکالت در امور عامه صحیح نیست؛ در رساله ارشاد‌الجاهل، نویسنده، بحث وکالت را مطرح 

و می‌گوید: »انتخاب وکیل در مشروطه برای اموری است که به همه مربوط است. وکلای مجلس در 

امور عامه دخالت می‌کنند. درحالی‌که امور عامه مربوطه به ولایت شرعیه است. دخالت در امور عامه و 

مصالح عمومی مردم مخصوص به امام عصر )ع( و نواب عام آن حضرت می‌باشد. لذا جوهر کار وکلای 

مشروطه یعنی غصب مسند پیامبران و ائمه اطهار )ع( است و چنین کاری حرام است. مگر نمی‌دانید که 

در امور عامه وکالت صحیح نیست و این باب، باب ولایت شرعیه است.«)پیشین: 184(.

ج- محال است با اسلام حکم مساوات؛ مساوات یکی از ارکان مشروطه است. شیخ در »حرمت 

مشروطه« می‌گوید: از جمله مواد ضلالت نامه این است که افراد مملکت متساوی‌الحقوق‌اند. اگر اینطور 

باشد پس »فعلی الاسلام السلام« ای مردم بدانید که مملکت اسلامیه مشروطه نخواهد شد. زیرا »محال 

است با اسلام حکم مساوات«. )پیشین: 160( او استدلال می‌کند که چون در احکام اسلام، تفاوت بین 

موضوعات مکلفین در عبادات، معاملات، تجارت، سیاسات از بالغ غیر بالغ، عاقل و مجنون، صحیح 

و مریض، مختار و مضطر، پدر و پسر، زن و شوهر، غنی و فقیر، مقلد و مجتهد، و... مسلم و کافر، کافر 

ذمی و... وجود دارد و اگر این موضوعات مختلفه وجود داشته باشد، چگونه می‌توان گفت مساوات وجود 

دارد؟!

از دیدگاه شیخ فضل‌الله کسی که قائل به مساوات باشد در واقع ضروری دین را انکار کرده و لذا کافر 

و مرتد است. »اجرای احکام اسلام بر اصل مساوات و حریت نیست، هر یک از این دو اصل موذی 

و خراب کننده رکن قویم قانون الهی است. بنای احکام الهی بر تفریق مجتمعات و جمع مختلفات 

است.«)بلوری، 1376: 41(.

چ-رابطه نهاد دین و دولت؛ شیخ فضل‌الله، در رساله حرمت مشروطه، نبوت و سلطنت را مکمل و 

متمم یکدیگر می‌داند. علماء دین را وارث دینی و سلاطین سازگار با علمای دین را وارث سلطنت می‌داند. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            10 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

61

فصلنامه علمی - پژوهشی

یعنی استخراج احکام دینی و اعمال قدرت و اجرای آن در دو موضع قرار می‌گیرند. از دید او بنای اسلام 

بر دو امر »نیابت در امور نبوتی« و »نیابت در امور سلطنتی« است )پیشین(. در ادوار گذشته این دو با هم 

بوده است ولی امروز جدای از هم می‌باشند. بدون تقویت این دو امر، اجرای احکام اسلام معطل خواهد 

ماند. تحصیل عدالت بستگی به اجرای احکام اسلام دارد و بسط عدالت به تقویت این دو فرقه بستگی 

دارد. او به مشروطه خواهان که باعث تضعیف سلطان مسلمین می‌شدند، حمله می‌کند و بر اساس این 

استدلال، در آخر رساله حرمت مشروطه، دعای معروف خود چنین مطرح می‌کند: »اللهم اید سلطاننا 

)محمد علیشاه( اید جیشه و ابد عیشه و...«

نگرش شیخ فضل‌الله نوری نسبت به آزادی
این  مرکزی  دال  یافتن  و  آزادی  در خصوص  گفتمان وی  تحلیل  و  دیدگاه شیخ فضل‌الله  بررسی  برای 

گفتمان و مفصل‌بندی آن باید پرسید که شیخ فضل‌الله چه درکی از مشروطه داشت؟ برداشت او از جریان 

مشروطه چه نوع آزادی را به وجود می‌آورد؟ تفکرات سیاسی او چه نوع آزادی را نتیجه می‌دهد؟ تفاوت 

برداشت وی از مفهوم آزادی با جریان‌های دیگر چه بود؟ ابعاد آزادی از دیدگاه شیخ فضل‌الله در بردارنده 

 اینکه دلایل مخالفت شیخ فضل‌الله با آزادی در دوران مشروطیت 
ً
چه تقسیمات و مفاهیمی است؟ و نهایتا

چه بوده است؟ ازاین‌رو در این مبحث تلاش خواهد شد تا ضمن بررسی عقاید و نظرات وی که مندرج در 

آثار مکتوب ایشان است به عقاید و نظرات و دیدگاه‌های مطرح‌شده سایرین که تحلیل‌های خود را در این 

زمینه ارائه داده‌اند نیز اشاره خواهد شد.

از مشروطیت برخی محققین معتقدند درک و  نوری  استنباط شیخ فضل‌الله  و  در خصوص درک 

برداشتی که شیخ فضل‌الله از مشروطیت داشت عبارت بود از اینکه مردم برای رفع ظلم‌های ناشی از 

استبداد، نمایندگان خود را انتخاب می‌کنند. وکلا مردم در مجلس شورای ملی دور هم جمع شده و آن‌ها 

با توجه به مقتضیات عصر قانونی را مطابق قرار اکثریت آراء تصویب می‌کنند. این قانون با توجه به عقول 

ناقص وکلا مردم و بدون ملاحظه موافقت و یا مخالفت با شرع امور؛ همین‌که به نظر اکثریت آن‌ها نیکو و 

صحیح برسد آن‌یک قانون مملکتی است. این نحوه قانون‌گذاری با دیدگاه فقاهتی او تعارض ذاتی داشت. 

لذا در عمل و در نظر برخورد سلبی با ارکان مشروطیت می‌کرد )بلوری، 1376: 44(.

حال باید دید، نوع و تلقی از آزادی، در دیدگاه شخصیتی همانند شیخ فضل‌الله نوری که ارکان تفکر 

سیاسی او بر پایه مسائل ذیل قرار دارد چه می‌تواند باشد؟ در نگاه نخست به نظر می‌رسد وقتی شیخ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            11 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


62

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

فضل‌الله با این امور مخالفت می‌کند نتیجه تفکر او منجر به عدم آزادی است. او آزادی ناشی از تفکر 

مشروطیت را رد می‌کند. در این خصوص باید یادآور شد که این دیدگاه دیدگاهی است که برخی منتقدان 

اندیشه‌های شیخ فضل‌الله مطرح می‌کنند و معتقدند اگر روشنفکری مانند میرزا ملکم صحبت تدوین 

 پیش‌فرض او بر اصل ترقی پذیری 
ً
قانون می‌کند او بر اساس مقدمه و موخری این کار را انجام می‌دهد. مثلا

است. لازمه ترقی پذیری انسان، اصالت عقل است. یعنی انسان می‌تواند مشکلات خود را توسط عقل 

حل کند. لذا انسان‌های عاقل می‌توانند دور هم جمع شوند و با ترتیبات خاصی و بر اساس قرارداد فی‌مابین 

خود به تدوین قانون بپردازند. آیا شیخ فضل‌الله چنین مقدمه‌ای را برای انسان قائل است؟ آیا اصل ترقی 

پذیری را برای انسان و اینکه عقل بشر کفایت حل مشکلات خودش را می‌تواند داشته باشد؛ قبول دارد؟

شیخ فضل‌الله در این امور مطلبی در رساله‌های خود مطرح نکرده است ولی با احتیاط می‌توان گفت 

 جعل قانون را کار پیامبری می‌داند و مسلم حق جعل قانون را ندارد، لذا از دیدگاه وی عقل 
ً
او چون اصولا

بشر قادر به تشخیص مصالح واقعی خودش نیست لذا جعل قانون توسط بشر ضرورتی ندارد. وقتی که 

انسان در حوزه‌ای اختیار نداشته باشد به‌طور طبیعی، بحث آزادی هم مطرح نمی‌شود. وقتی بناست که 

انسان قانون وضع نکند. دیگر بحث وجود یا عدم وجود آزادی بی‌مورد است و اندیشه شیخ فضل‌الله در 

مورد رد قانون‌گذاری در مشروطه طوری است که دیگر بحث و گفتگو در مورد اینکه آزادی باشد یا نباشد 

بمیان نمی‌آید. ولی میرزا ملکم از طریق جعل قانون، حداقل به‌طور نظری، قصد داشت حکومت را در 

چارچوبه‌ای از مقررات قرار دهد که درنهایت فضایی برای آزادی افراد بوجود آورد. )پیشین: 45(.

در این راستا برخی معتقدند شیخ فضل‌الله دخالت عقل بشر را در هیچ حوزه‌ای نمی‌پذیرد. و این به 

معنی این است که انسان در هیچ حوزه‌ای )حداقل در امور معاشیه( آزادی عمل ندارد. از آنجا که انسان‌ها 

از نظر کیفیت با یکدیگر متفاوت‌اند، درنتیجه تنوع راه‌حل‌های متفاوت برای رفع مشکلات به وجود می‌آید 

که لازمه آن تسامح و مدارای افراد با یکدیگر است ولی وقتی دخالت عقل را در حوزه معاشیه رد کردیم 

نیستیم.  این حوزه  راه‌حل‌های متفاوت در  به  انسان‌ها در رسیدن  آزادی  به  قائل  این است که  آن  معنی 

پس تسامح و مدارای انسان‌ها نیز در این رابطه معنی ندارد. اگر مسئله آزادی صورت مسئله باشد، شیخ 

فضل‌الله با اعتقاد به اینکه جعل قانون در حوزه معاشیه کار انسان نیست صورت مسئله حذف شده و 

دیگر بحث از وجود و یا عدم آزادی و گفتگوی در مورد آن خودبه‌خود منتفی است )بلوری، 1376: 48(.

 میرزا ملکم با رعایت اصل تفکیک قوا در سیستم حکومتی خود، یعنی سلطنت مطلقه منتظم، درواقع 

می‌خواست تحدید قدرت حکومت را بنماید. او عقیده داشت که قدرت مطلقه حکومت را تنها باقدرت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            12 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

63

فصلنامه علمی - پژوهشی

می‌توان محدود کرد که مکانیسم آن این است که نهادهایی که در کنار یکدیگر به وجود آیند که یکدیگر 

را کنترل و نظارت بر هم داشته باشند. ولی شیخ فضل‌الله تفکیک قوا را تضعیف سلطان می‌دانست. او 

می‌گفت چون در این دوره، به علل مختلف سلطنت و دیانت به‌ناچار از هم جدا شده بودند لذا امور نبوتی 

بر عهده نواب عام معصوم )ع( و قدرت و شوکت و سیاست بر عهده سلطان و مقام سلطنت است. او 

عقیده داشت که »فی الحقیقه سلطنت، قوه اجراییه احکام اسلام است.«)پیشین(. لذا مشروطه با وضع 

قوانین و اجرا اصل تفکیک قوا سبب تضعیف سلطان می‌شود. شیخ فضل‌الله بین دو حکومت مشروطه 

و سلطنت استبدادی، ترجیح را به سلطنت استبدادی می‌دهد. لذا تضعیف آن را جایز نمی‌داند و حتی در 

حق سلطان دعا هم می‌کند.

نقش بیشتر به مردم دادن با ورود اندیشه‌های جدید، عرصه میدان پیدا کرد و به‌طور طبیعی روشنفکران 

 خواهان نقش گسترده‌ای برای دخالت مردن در امور حکومتی بودن و علمای مشروطه‌خواه فقط در 
ً
عمدتا

حوزه امور معاشیه قائل به دخالت مردم در امور حکومتی بودن و امور معادیه را در انحصار و در اختیار 

فقهاء دین قرار می‌دادند. ولی شیخ فضل‌الله هم امور معادیه و هم امور معاشیه را در اختیار فقهاء دین قرار 

می‌داد و نیز جعل قانون را توسط مردم عادی نمی‌پذیرد، درواقع مثل این است که در این حوزه‌ها هیچ‌گونه 

اختیار و آزادی برای انسان نمی‌پذیرد چون مسئولیتی برای انسان در این رابطه نمی‌شناسد که برای آن‌ها 

اختیار و آزادی قائل باشد.

 برخورد شیخ فضل‌الله با دو اصل اساسی مشروطه یعنی مساوات و آزادی، سلبی است. در اندیشه 

رنگ،  نژاد،  از  انسان صرفنظر  یعنی  انسانهاست.  بودن  متساوی‌الحقوق  معنی  به  مشروطیت مساوات 

مذهب و... از آنجا که انسان هستند دارای حقوق انسانی می‌باشد. درک شیخ فضل‌الله از مشروطیت 

بر این محور استوار بود کرده بود، لذا بالصراحه می‌گفت که: »جمع بین اسلام و مساوات از محالات 

است«)ترکمان، 1362: 140(.

دیدگاه شیخ فضل‌الله در مورد آزادی مورد نظر مشروطیت نیز سلبی بود او به‌طور روشن و واضح 

آزادی بیان و قلم را رد می‌کرد. اصل آزادی و حریت از دیدگاه شیخ فضل‌الله یک »اصل موذی و خراب 

کننده قوانین الهی است.« زیرا که »بنای قرآن بر آزاد نبودن قلم و لسان )زبان( است.« شیخ فضل‌الله با 

آزادی عقاید موردنظر مشروطه نیز موافقت نداشت، او می‌گفت در قانون اساسی یک کلمه بر ضرورت 

آزادی، سخن گفته شده و این‌همه مفاسد پیدا شده است و اگر آزادی عقاید اجازه داده می‌شد معلوم نبود 

که چه می‌شد. شیخ فضل‌الله هم مخالف آزادی در جنبه‌های دینی بود، همانند علمای مشروطه‌طلب 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            13 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


64

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

که منظورشان آزادی از شرع انور و قوانین الهی نبود. ولی علاوه بر آن، مخالفت با آزادی‌های سیاسی و 

 با اصل حریت مخالفت می‌کرد و در مجموعه اندیشه وی، جایی برای عرصه 
ً
اجتماعی نیز بود. او مطلقا

و ظهور آزادی وجود نداشت. وجود آزادی در قانون اساسی را موجب ترویج مفاسد و شیوع غیبت و افترا 

و سب مؤمنین می‌دانست.

شیخ فضل‌الله با آزادی مطبوعات نیز مخالف بود و به آن‌ها لقب »جراید سرپا جرائم« داده بود. از دید 

وی اگر مجوز آزادی نبود، مطبوعات اینقدر طعن و سب اسلام و مسلمین نمی‌کردند. شیخ حتی از اینکه 

او را مستبد بدانند ابائی نداشت. او شگفت‌زده می‌پرسید که چرا مخالفین، استبداد را ناپسند می‌شمارند. 

درحالی‌که اسلام طلبان مستبدند و البته باید مستبد باشند. چون »اساس اسلام بلکه هر دینی بر استبداد 

است.«)ترکمان، 348/1362:1(. برای درک دقیق‌تر از دیدگاه شیخ فضل‌الله نوری در خصوص آزادی و 

تعیین دال مرکزی مفصل‌بندی گفتمان وی پیرامون این مهم در ادامه به تحلیل مفهوم و ابعاد آزادی از منظر 

ایشان و سپس بررسی دلایل رویکرد متفاوت وی نسبت به آزادی سخن خواهیم گفت.

مفهوم آزادی از منظر شیخ فضل‌الله نوری
ابتدا بهتر است از نوشتۀ محمدمهدي شریف کاشانی با تعریفی از آزادي و حریت که علماي نجف 

ارائه داده بودند، به دیدگاه شیخ نوري دراین‌باره بپردازیم: »مراد از حریت، آزادی نوع ملت است از قید 

رقیت استبداد پادشاه و فعال مایشاء بودن او و اعوانش در اموال و اعراض و نفوس مردم. و لازمه رها شدن 

از قید این رقیت و خلاصی از این اسارت، آزادي اقلام و افکار و مطلق حرکات و سکنات خلق است در 

جلب منافع عامه و رفع مضار نوعیه از عامه ملت، و هرچه که موجب عمران مملکت اسلامیه و قوه نوع 

مسلمین گردید بدون اینکه با مذهب آن‌ها منافرت و منافاتی داشته باشد. این معنی آزادي و حریت است 

که اساس مشروطه سلطنتی را تشکیل می‌دهد، نه حریت از قیودات دینی و قوانین الهی... مراد از حریت 

در ممالک مشروطه نه خودسري مطلق و رهائی نوع خلق است در هرچه بخواهند... بلکه مراد از حریت 

آزادی عامه خلق است از هرگونه تحکم و زور و بی‌حسابی و زورگویی.«)شریف کاشانی، 1362: 249(.

با توجه به اندیشه‌هایی که از شیخ فضل‌الله از دیدگاه‌های مختلف بازگو کردیم، به این مهم می‌رسیم 

که وي با آزادي به معناي حلال شمردن محرمات الهی و مخالفت با دین و مذهب مخالف است نه با 

آزادي از ظلم و ستم. به گفتۀ محمد ترکمان، درجایی شیخ فضل‌الله تبیین خود را از آزادي این‌گونه بیان 

می‌کند: »مراد از حریت، حریت در حقوق مشروعه و آزادی بیان در مصالح عامه است تا اهالی این 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            14 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

65

فصلنامه علمی - پژوهشی

مملکت مثل سوابق ایام، گرفتار ظلم و استبداد نباشند و بتوانند حقوقی که از جانب خداوند براي آن‌ها 

مقدر است مطالبه و اخذ نمایند، نه حریت ارباب ادیان باطله و آزادي در اشاعه منکرات شرعیه که هر کس 

آنچه بخواهد بگوید و به‌موقع اجرا بگذارد.«)ترکمان، 1362: 366(. در این باره باید توجه داشت که در 

زمان طرح موضوع قانون، مسائلی مطرح می‌شد که هر چند با مفاهیم دینی ارتباط نزدیک داشت، اما در 

حقیقت علیرغم این مشابهت، اهداف و زمینه های متفاوتی داشت، به گونه‌ای که در عمل نتایج این دو نیز 

متفاوت به نظر می‌آمد. فلذا برداشت و نگرشی که شیخ فضل الله و سایر متحصنان همراه وی بر آن معتقد 

بودند، ادامه دار بودن نقش سنتی پادشاه و از منظر آنان، نظام اسلام محور سلطنت بود. 

شیخ فضل‌الله بر این باور نیز بود که طرح مباحثی با رویکرد اصلاحی برای ایجاد عدالت اجتماعی 

نوعی فریب افکار عمومی است و در این خصوص اعتقاد داشت که: »جماعت آزادی‌طلب توسط دو لفظ 

دلربای عدالت و شورا برادران مار را فریفته به‌جانب لامذهبی میرانند... دین اسلام اکمل ادیان و اتم شرایع 

است و این دین، دنیا را به عدل و شورا گفت. آیا چه افتاده است که امروز باید دستور عدل ما از پاریس 

برسد و نسخه شورای ما از انگلیس بیاید«)کسروی، 1388: 410(.

به باور وی طرفداران مشروطه به دنبال طرح موضوع عدالت، در پی نیل به اهدافی دیگر و  شیخ 

، دستاویزي براي اهدافی دیگرمی‌داند و بیان می‌دارد که: 
ً
هدف مشروطه خواهان از طرح این مهم را صرفا

»چون عدالت تامه را منحصر به زمان ظهور حضرت حجت می‌دانستید لهذا منتظر قدوم عدالت لزوم آن 

حضرت بوده‌اید الحال چه واقع شده است میان ما و شما اي صاحبان عقاید مذکوره... که سست عنصري 

خود را نشان این و آن داده‌اید و به محض آنکه صیت مجلس معدلتی از برای طغیان ظلم و جور و عدوان 

بلند شد )بپا‌خاستید(«)پیشین: 434(.

مسئله مهم دیگری که واکنش شیخ و البته بخش زیادی از علمای دیگر را نیز به دنبال داشت ماده 

قانونی بود که تمام اتباع ایران را صرفنظر از دین و مذهب، در برابر قانون برابر می‌داست، در ظرف زمانی 

خاص آن دوره این مسئله جالش های فکری و برداشت های متفاوتی را در پی داشت، چرا که بر اساس 

 مؤمونان نسبت به کفار موقعیت بالاتر و ممتازی دارند که این مهم باعث تمایز 
ً
آموزه های دینی اصولا

و عدم برابری آنها می‌شود. مترجم مقالۀ مارتین در همین رابطه به‌عنوان مثال یکی از اتهامات مجلس 

مشروطه را تلاش در جهت امر به منکر و نهی از معروف می‌داند و بر این باور است  که شیخ فضل‌الله 

می‌گوید: »این مجلس به مجوسان آزادی نشر عقایدشان را می‌دهد. اما هرکس را که بخواهد جلوی این 

کار را بگیرد مستبد خوانده شده، متهم به تخریب مجلس می‌شود.«)ترکمان، 1362: 287(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            15 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


66

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

شیخ فضل الله به طور جدی مخالف بحث آزادی مطبوعات و طرح آزادانه اندیشه و بیان و افکار 

بود، چرا که از دیدگاه وی این موضوع باعث فتنه انگیزی و ترویج تهمت و افترا و ضعف باورهای دینی 

در جامعه می‌شد. در همین ارتباط شیخ عبدالرحیم طالبوف به واسطه نوشته هایش که با شریعت سازگار 

نبودند را تکفیر و تحریم نمود. 

شیخ فضل‌الله نوري در بیان این امر، راجع به اصل مربوط به آزادي قلم و مطبوعات در قانون اساسی 

مشروطه می‌گوید: »عامه مطبوعات غیر از کتب ضلال و مواد مضره به دین مبین، آزاد و ممیزی در آن‌ها 

ممنوع است، به‌موجب این ماده بسیاري از محرّمات ضروري‌الحرمۀ تحلیل شد زیرا که مستثنی فقط دو 

مه غیبت از مسلم است 
ّ
امر شد و حالآنکه یکی از محرّمات ضروریه، افتراست و یکی از محرّمات مسل

و همچنین قذف مسلم و ایذاء و سب و فحش و توهین و تخویف و تهدید و آن من الممنوعات الشرعیه 

و المحرمات الالهیه،«)پیشین: 109(. ایرادات شیخ فضل‌الله به نهاد دموکراتیک، بیشتر به خاطر برخی 

جلوه‌های عینی و نامناسب و نیز پیامدهاي احتمالی آن بود که به نظر، نافی اسلامیت و مضر به حال دین 

بود تا آنکه برگرفته از تفکري ژرف در نظامات سیاسی و ازجمله مشروطه باشد در واقع اعتراض شیخ 

فضل‌الله به آزادی، کلمه شوم شجره خبیثه از آن جهت است که آزادی قلم و زبان »برای ملاحده و زنادقه« 

حق می‌دهد که »کلمات کفریه خود را در منابر و لوایح بدهند«)ترکمان، 1362: 60(.

شیخ فضل‌الله، در جاي دیگر با تعابیري که براي آزادي بیان می‌کند از این حد هم فراتر رفته و می‌گوید: 

»ای مردم نادان کدام مجلس و چه قانونی اجازه می‌دهد که قلم و بیان به‌نوعی آزاد باشد که در جراید از 

شاه و علماء، وکلا و اعیان و اشراف و ائمه اطهار شماتت نمایند...«)پیشین: 196( برخی معتقدند بیشتر 

مثال‌هایی که در سخن شیخ فضل‌الله نوری تحت عنوان مضار آزادی در یک نظام مشروطه و دموکراسی 

آمده، می‌تواند مورد پیگرد قانونی قرار گیرد )حسینی روحانی؛ هاشمی، 1379: 538(.

اما با تمام این موارد جلال‌الدین مدنی نویسنده و پژوهشگر تاریخ، معتقد است که آنچه شیخ نوری را 

به جبهه‌گیری علیه کلمه »آزادی« در آن زمان وادار نمود این بود که بعضی از جراید و برخی از افراد گفتند و 

نوشتند که غرض از آزادی »آزادی مذهب« است. برخی نیز در نوشته‌های خود نقل می‌کنند که: »این آزادی، 

طعمه‌ای است برای ربودن آزادی، که نغمه آن از حلقه فراماسون‌ها بیرون می‌آید و این آزادی از انگلیس مایه 

می‌گیرد«)مدنی، 1361: 60(. بنابراین شیخ فضل‌الله موضع‌گیری نموده و اعلام می‌کند: »آزادی در اسلام 

 از روی 
ً
کفر است بخصوص این آزادی که این مردم تصور کرده‌اند. این آزادی کفر در کفر است من شخصا

آیات قرآن برای شما اثبات و مدلل می‌دارم که در اسلام آزادی کفر است.«)ترکمان، 1362: 210(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            16 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

67

فصلنامه علمی - پژوهشی

ابعاد آزادی از دیدگاه شیخ فضل‌الله نوری
به نظر می‌رسد شیخ در تعریف آزادی به دو معنای مثبت )مشروع( و دو معنای منفی )غیرمشروع( آن 

اشاره می‌کند. »آزادی مشروع« ازنظر شیخ یعنی: »بیان مصالحه عامه« و »رهایی از ظلم و استبداد« و 

آزادی غیر مشروع یعنی: »آزادی ارباب ادیان باطل« و »اشاعه منکرات شرعیه و هرج‌ومرج«. تعریفی که 

شیخ از آزادی ارائه می‌دهد، نشانگر آن است که وی با چه نوع آزادی در عصر خویش مواجه بوده است وی 

مکرر در نوشته‌ها و سخنرانی‌هایش به تعریف آزادی در اسلام اشاره می‌کند ولی درعین‌حال، در بعضی از 

سخنان شیخ کلماتی وجود دارند که عده‌ای بر این باورند که وی مخالف آزادی است و بر این اساس او 

را مخالف آزادی می‌دانند. شیخ به‌عنوان رهبر دینی و مذهبی نهضت مشروطه و به‌عنوان یک اسلام‌شناس 

مجتهد، هرگز نمی‌توانست با آزادی به مفهوم اسلامی آن مخالفت کند؛ چراکه اسلام دین آزادی است، اما 

آنچه او را به مخالفت از آزادی برمی‌انگیخت؛ سوءاستفاده از این واژه مقدس بود. مخالفت شیخ با آزادی 

در واقع، ستیز با مفهوم سکولار آن بود که رهایی از قید شریعت و نفی حاکمیت دین را در پی داشت. شیخ 

با مبانی فرهنگ و تمدن غرب و اصول موضوعه فکری و سیاسی آن آشنایی کامل داشت و به سبب حضور 

مستمر در پایتخت ایران از پیشینه عملکرد افراد و گروه‌ها و دسته‌های گوناگون سیاسی در تحولات عصر 

مشروطیت اطلاع کافی داشت. )حشمتی، 1383: 109(.

آزادی سیاسی بدون حدوحصر  فرمان مشروطیت و گشایش مجلس شورای ملی،  از صدور  پس 

گشتند.  منتشر  رنگارنگی  روزنامه‌های  و  شدند  نوشته  متعددی  شب‌نامه‌های  آمد.  وجود  به  کشور  در 

مخبر‌السلطنه که از بانیان و فعالان مشروطه بود، می‌گوید: »روزنامجات به اغراض گوناگون آبرو برای 

 حقیقتی یا دردی را موضوع مقاله قرار می‌دادند. لهجه زشت و ظهور 
ً
کسی باقی نمی‌گذاشتند. اگر احیانا

دم‌های خروس اصل منظور را از بین می‌بردند، معلوم نبود از زبان کی سخن می‌گویند.«)هدایت،1389: 

51(. دکتر رضوانی می‌نویسد: »تنها مخالف مبارز و شجاع، مرحوم شیخ فضل‌الله نوری بود که در برابر 

این سیل دمان و خروشان که همه را از پا درآورده بود، چون کوهی استوار و پابرجا سرسختی نشان می‌داد و 

 عظیمی فراهم کرده بودند، مردانه 
ً
در برابر گردانندگان دستگاه مشروطه خواهان، که دستگاه تبلیغاتی نسبتا

با آنان معارضه و مقابله می‌کرد و اعلامیه و رساله و نوشته منتشر می‌ساخت.«)ابوالحسنی، 67 به نقل از 

حشمتی، 1383: 104(.

به  نه  است  عبودیت  به  اسلام  »قوام  می‌نویسد:  تذکره‌الغافل  در  فضل‌الله  شیخ  که  است  درست 

آزادی«)ترکمان، 1362: 60(. و نیز در گفت و گویش با طباطبایی و بهبهانی در حرم حضرت عبدالعظیم، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            17 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


68

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

آنجا که به تنفیذ از محتوای جراید مشروطه و آزادی بی‌رویه آن‌ها پرداخته، می‌گوید: »این آزادی که این 

 از روی آیات قرآن بر شما 
ً
مردم )مشروطه‌چیان افراطی( تصور کرده‌اند... کفر در کفر است. من شخصا

اثبات و مدلل می‌آوردم که در اسلام، ازادی کفر است....«)ترکمان، 1362: 59(. و موارد دیگری از 

مصادیق مخالف که در سطور پیش بدان اشاره شد؛ اما بلافاصله علت مخالفتش را با این‌گونه آزادی‌ها 

بیان می‌کند و برای اثبات آن، به نشر مطالب خلاف شرع و حتی خلاف امنیت ملی در جراید اشاره 

می‌دارد )ترکمان، 1362: 61(. ازاین‌رو در ادامه به بررسی دلایل مخالفت شیخ با مفهومی از آزادی که در 

آن زمان متداول بود خواهیم پرداخت.

دلایل و استنادات مخالفت با آزادی مورد نظر در مشروطه
از جمله دلایل مخالفت شیخ با برداشت غالب از مفهوم آزادی در دوران مشروطیت، نوع نگاه دینی شیخ 

به این مهم بود. وی به‌روشنی از امتناع آزادی در منابع اسلامی سخن گفته و بر این باور است که: »بنای 

قرآن بر آزاد نبودن قلم و لسان است.« شیخ از یک طرف وجود آزادی در منابع اسلامی)قرآن و سنت( را 

 اشتباه بوده و حتی »این سخن در اسلام 
ً
انکار کرده و از طرف دیگر معتقد است که باور به آزادی مطلقا

 کفر است.« شیخ فضل الله در واقع از آزادی مطلق سخن گفته و آن را نفی کرده و همسنگ با کفر 
ً
کلیتا

 وی نه‌تنها با آزادی‌های مضاف)آزادی بیان، 
ً
می‌داند. به گونه‌ای که می‌توان به این نتیجه رسید که اساسا

آزادی اندیشه و...( مخالف است، بلکه حتی به این راهکار معتقد است که کلمه آزادی از مباحث موجود 

حذف گردد: »اگر از من می‌شنوید، لفظ آزادی را بردارید که عاقبت این حرف ما را مفتضح خواهد کرد«. 

در تأیید این موضوع، می‌توان از گفته وی که در بالا مورد اشاره قرار گرفت، نیز به همین نتیجه رسید. چراکه 

در آنجا به نبود برخی آزادی‌های مضاف در قرآن استناد کرده است. البته از این گفته نمی‌توان به این نتیجه 

رسید که شیخ معتقد به استبداد است، بلکه او نیز در مباحثش مثل مشروطه‌طلبان به محدودکردن سلطنت 

باور داشته و می‌گوید: »اینکه بیان گردید حدودی برای پادشاه و وزرا معین خواهد شد خیلی خوب و به‌جا 

است. کسی نمی‌تواند تکذیب کند.« با این حال شیخ، متکی به آزادی نبوده بلکه آن را باعث اختلال و 

آشفتگی در دین می‌داند. مبنای مخالفت شیخ با آزادی مورد نظر مشروطه طلبان این است که اگر هدف 

آنان اجرا نمودن قانون خداوند و حفظ احکام دین است، »چرا خواستند اساس او را بر مساوات و حریت 

قرار دهند« و این در صورتی است که  »قوام اسلام به عبودیت است نه به آزادی.« 

به نظر می‌رسد یکی از مسائلی که نوری به مخالفت با مشروطیت برخواست، وضعیت و شرایط 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            18 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

69

فصلنامه علمی - پژوهشی

موجود جامعه وی بوده است. زیرا به اعتقاد وی در اثر شرایط موجود، برخی مسائل به وجود آمده بود که 

مایه نگرانی شده بود. از جمله اینکه شیخ به هیچ عنوان آزادی بیان و رسانه های نوشتاری را مورد پذیرش 

قرار نمی‌دهد و اثر سؤ آن را این دانسته که »فرق ملاحده و زنادقه« امکان نشر افکار و سخنان کفرآمیز خود 

را ببه دست آورند. وی در همین راستا می‌گوید:

 این اساس )مشؤوم( مؤدی به ضلالت اعطای حریت مطلقه نبود، پس چرا 
ً
»ای عزیز! اگر اساسا

جلوگیری از لوایح کفره نمی‌شد. کدام جریده نوشته شد که مشتمل بر طعن به اسلام و اسلامیان نبود؟ 

کدام اداره بود که جریده‌اش خالی از کفر بود؟ اگر اساس آن حریت نبود، جمال زندیق )سید جمال‌الدین 

واعظ اصفهانی( و جهنمی ملعون و آن فخر‌الکفر )فخر‌الاسلام( مدلس و اخوه آن‌ها این همه کفریات در 

منابر و مجامع و جراید خود نمی‌گفتند و مردم چون قطعه‌ای چون خشک استماع آن زندقه نمی‌نمودند 

و اگر کسی می‌گفت منع فرمایید آنان را در جواب نمی‌گفتند که ما محتاج به آن‌ها هستیم و آن‌ها معین 

و مقوم این اساس‌اند. اف به آن اسلام که مرتدین و اقوال مناله و مضله آن‌ها مقوم آن باشند. آه از نفهمی 

مردم«)پیشین:64(.

با توجه به گفته‌های مندرج در سطور بالا، شیخ آزادی بیان در مطبوعات را برنتابیده و باور دارد که 

این آزادی نتیجه‌ای جز طعن اسلام و دین و مسلمان را در پی نخواهد داشت. و در تأیید این گفته خود به 

ذکر اسامی برخی از نویسندگان با تعابیر زندیق، جهنمی ملعون، فخرالکفر و مدلس می‌پردازد. علاوه بر 

این شیخ معتقد است که مشروطه طلبان در ابتدا از ذکر جزییات اهداف خود امتناع کرده اما بعد از توفیق 

در نیل به موقعیت مورد نظر خود، پرده از جزییات اغراض و اهداف خود برداشته‌اند، و حتی در همین 

خصوص بخشی از جامعه را به »بی باکی و ناپاکی« نیز متهم می‌کند: »برداشتن کند و زنجیر شریعت از 

مردم بی‌باک ناپاک که هر چه بتوانند )در( اعلانات و روزنامجات، نسبت به هر محترمی از )بزرگان( دین 

و پیشوایان دین و علمای عاملین متدینین بگویند و بنویسند و به طبع برسانند.«

بیان می‌دارد: »ای  اندیشه و وضعیتی که ایجاد شده بود شکایت داشته و  از آزادی  نوری به کرات 

عزیز! اگر اعطای حریت نشده بود آن خبیث در محضر عمومی این‌همه انکار ضروری نمی‌کرد و از 

جمله نمی‌گفت: مردم! حق خود را بگیرید. در قیامت کسی پول سکه نمی‌زند. آخوندها از خودشان 

)درآورده‌اند( که قسم بخورد برو پی کارت... و آن ملحد نمی‌گفت قانون، مثل قرآن محترم است و آن 

بی‌دین در جریده نمی‌نوشت که باید عمل به قرآن بکنیم و امروزه این قانون، قرآن ما است و مجلس کعبه. 

و باید در حال احتضار پا را به‌سوی آن بکشند. خدا دهانت را بشکند.«

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            19 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


70

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

 شیخ فضل الله در خصوص قانون اساسی نیز نقد اساسی و مهمی وارد کرده و آن را »ضلالت نامه« 

می‌داند. از جمله وی به انتقاد از متمم ماده 20 قانون اساسی پرداخته و بر این باور است که این ماده 

 »کتب ضلال و مواد مضره به دین مبین« استثناء شده 
ً
بسیاری از محرمات ضروری را حلال کرده و صرفا

است و این در صورتی است که: »یکی از محرمات ضروریه افترا است و یکی از محرمات مسلمه غیبت 

از مسلم است و همچنین قذف مسلم و ایذاء و سب و فحش و توهین و تخویف و تهدید و نحو آن من 

الممنوعات الشرعیه و المحرمات الهیه. آزادی این امور آیا غیر از تحلیل ما حرمه الله است؟ و من حلل 

 حال او معلوم و حکم آن مبین است« از این رو شیخ اعتقاد دارد هرکس اینگونه بیاندیشد و حرام 
ً
حراما

خدا را حلال بپندارد، مرتد می‌باشد.

یکی از دلایل و استنادات مخالفت شیخ با آزدای مورد نظر در مشروطه پیرامون اعتبار رأی اکثریت 

است. به اعتقاد وی: »اعتبار به اکثریت آرا به مذهب امامیه غلط است.« شیخ فضل الله نوری برداشت 

متفاوتی از مفهوم اکثریت داشته و بر این اعتقاد است که امکان دارد اکثریت دچار گمراهی شده و احکام 

قطعی اسلام را لغو، و قوانین معارض و مغایر با احکام دین را وضع کرده و اجراء کنند. از منظر شیخ، 

ولایت و سرپرستی مردم در زمان غیبت امام عصر)عج( »با فقها و مجتهدین است نه فلان بقال و بزاز.« 

با این وصف می‌توان این نتیجه را به دست آورد که در دیدگاه وی، مردم و به دنبال آن اکثریت، جایگاهی 

 مردم از خود آزادی و اختیاری نخواهند 
ً
مشابه آنچه که مشروطه خواهان در نظر داشتند، نداشته و طبیعتا

داشت که بخواهند با رأی خود انتخاب موثری داشته باشند. 

 موضوع دیگری که از جمله دلایل مهم مخالفت شیخ با آزادی مورد نظر در مشروطه بوده مسئله »نظم 

و امنیت« است. به گونه‌ای که وی اعتقاد دارد، آزادی منظور، موجب تضعیف اعتقادات دینی و شریعت 

شده و در نتیجه هر ج و مرج و ناامنی نتیجه این وضعیت خواهد شد. وی به طور جدی به وضعیت موجود 

انتقاد کرده و می‌گوید: »چرا این‌همه در جرایدشان تکریمات از فرقه زردشتی و سلاطین کیان می‌کردند و 

آن‌ها را که اخبث طوایف‌اند، طایفه نجیبه می‌خواندند؟ و چرا این‌همه جراید پر از کفر را که سبب تضعیف 

عقاید مسلمین بود منع نمی‌کردند« با این وصف دلیل مهم دیگری که از گفته های شیخ می‌توان برداشت 

نمود مسئله امنیت وترس از هرج و مرج اجتماعی است. شیخ در همین راستا بیان می‌دارد:

»به ایجاد این اساس مشؤوم )آزادی( به سبب اظهار عقاید و اعمال اهالی این فرقه مختلفه و اظهار 

 چنان هرج‌ومرج عظیمی در بلدان ما ظاهر خواهد شد که احدی مالک جان و مال و عز و 
ً
عناد آن‌ها قهرا

عرض خود نباشد و آنی هیچ‌کس در خانه خود آسوده‌خاطر نخواهد ماند«  از منظر شیخ با توجه به بافت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            20 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

71

فصلنامه علمی - پژوهشی

جمعیتی ایران و تفرقه های قومی و زبانی و مذهبی و... کمبود نظامیان و قدرت عشایر و ایلات در صورت 

بروز بی نظمی و هرج و مرج، فرایند نامطلوبی در انتظار خواهد بود و لذا از جمله دلایل مهمی که به 

استناد آن شیخ با آزادی مورد نظر مشورطه خواهان مخالفت می‌کرد، همین مسئله امنیت و نظم خواهی 

بود. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            21 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


72

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

جمع‌بندی و نتیجه‌گیری
در این مقاله تلاش شد تا گفتمان شیخ فضل‌الله نوری در خصوص مفهوم آزادی در انقلاب مشروطیت 

مورد تحلیل قرار گیرد. با توجه به آنچه بیان شد باید اذعان نمود که شیخ فضل‌الله بواسطه مخالفت با 

آزادی مورد نظر مشروطه خواهان تلاش می‌نماید تا مسائل و مشکلاتی را که از این رهگذر مغایر شریعت 

می‌داند؛ را مطرح سازد. فلذا با تبیین و تشریح آراء و عقاید خود، بطور جدی آزادی بیان و اندیشه‌ای که 

در عصر خود با آن مواجه بود را مورد انتقاد قرار داده و رأی اکثریت را مخالف مسلمات دینی دانسته و 

رواج افکار مشروطه خواهی را موجب گمراهی عامه مردم، ضربه به دین و اخلال در نظم و امنیت کشور 

می‌داند. شیخ به باور خود در پی حفظ منیت دینی و امنیت اجتماعی برای مردم است که با ترویج افکار 

مشروطه خواهان متزلزل شده و با این رویکرد در جهت تقویت مبانی دینی و نظم و امنیت اجتماع قدم 

برمی‌دارد. به واقع شیخ فضل الله نوری بطور جدی بر این باور بود که »چیزی نگذرد که حریت مطلقه 

رواج، منکرات مجاز، مسکرات مباح، زنان مکشوف، شریعت منسوخ و قرآن مهجور شود.« 

نتیجه حاصل می‌شود که دال  این  تعیین دال مرکزی گفتمان وی  ازاین‌رو در بحث مفصل‌بندی و 

مرکزی گفتمان شیخ فضل‌الله نوری پیرامون آزادی: امنیت و نظم و ثبات و انسجام فکری، اعتقادی و 

ملی جامعه ایران، بوده و عنصر مهم و اولویت اندیشه شیخ فضل‌الله نوری در این زمینه به شمار می‌رود. 

ازاین‌رو شاید بتوان گفت همراهی نخستین او با نهضت مشروطیت نیز به این سبب بود که انتظار داشت 

به‌وسیله آن نظم و امنیت در جامعه بسط و گسترش یابد. اما پس از مدتی دریافت آنچه که منظور نظر او 

است تأمین و برقرار نخواهد شد و بنابراین به‌زعم خود در جهت حفظ امنیت گام برداشت و این‌گونه بود 

که به‌صورت قطب مخالف نهضت مشروطیت و البته حامی مشروطه مشروعه درآمد.

پیرامون  را  آزادی  باید در نظر داشت که گفتمان شیخ فضل‌الله نوری در خصوص  این اوصاف  با 

مفاهیمی همچون »هرج‌ومرج در کشور و تضعیف در اسلام«، »خطر زوال دین«، »رواج منکرات و 

»سوءاستفاده  دینی«،  آموزه‌های  با  آزادی  از  خواهان  مشروطه  مدنظر  مفهوم  »تعارض  مسکرات«، 

منحرفان« و »از بین رفتن یکپارچگی درکشور« می‌توان مفصل‌بندی نمود در ادامه الگوی مفهومی دال 

مرکزی و مفصل‌بندی گفتمان شیخ فضل‌الله نوری پیرامون آزادی در دروان انقلاب مشروطیت را به شرح 

روبرو می‌توان ترسیم نمود:

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            22 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

73

فصلنامه علمی - پژوهشی
نمودار1: دال مرکزی گفتمان شیخ فضل‌الله نوری پیرامون آزادی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            23 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


74

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
00

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
زده

ل یا
سا

فهرست منابع
1- اخوان کاظمی، بهرام، 1391، نقد و ارزیابی تحلیل گفتمانی لاکلا و کاربرد آن در سیاست، سیاست شماره 24.

2- افسرده، عطالله؛ جلال پور، شیوا؛ عامری گلستانی، حامد، 1397، واکاوی جایگاه حقوق طبیعی فرد در قانون اساسیِ 

مشروطه، پژوهشنامه علوم سیاسی، دوره13، شماره3.

3- آبادیان، حسین؛ 1374، مبانی نظری حکومت مشروطه و مشروعه، تهران: نشر نی.

4- آجدانی، لطف الله، 1380، علما و اندیشه آزادی در عصر مشروطیت، بازتاب اندیشه، شماره17.

5- بروجردی، مصطفی، 1362، نخستین فریادگر مشروعه در بیداد مشروطه، قم: دفتر انتشارات اسلامی.

6- بلوری، محمد اسماعیل، 1376، اندیشه آزادی از دیدگاه میرزا ملکم، شیخ اسماعیل غروی، شیخ فضل الله نوری، پایان 

نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه تربیت مدرس.

7- ترکمان، محمد، 1362، مجموعه مقالات، رسائل و اعلامیه و... شیخ فضل الله نوری، تهران: رسا

8- حسینی روحانی، سید امیر حسین؛ هاشمی، سید محسن، 1379، مجموعه مقالات سیری در ارا و اندیشه های نابغه 

بزرگ شیعه حضرت ایت الله میرزا محمد حسین غروی نائینی، اصفهان: نشر کانون پژوهش.

حشمتی، ماشالله، 1383، مفهوم شناسی آزادی در عصر مشروطیت، نشریه معرفت، شماره 86. 	-9

10-	حقیقت، سیدصادق؛ حسین زاده، محمدعلی، 1387، »گفتمان« در: رهیافت و روش در علوم سیاسی، به اهتمام عباس 

منوچهری، تهران: سمت. 

زرگری نژاد، غلامحسین، 1390، رسائل مشروطیت: مشروطه به روایت موافقان و مخالفان، تهران: موسسه تحقیقات و  	-11

توسعه علوم انسانی.

12-	سلطانی، علی اصغر،1387، قدرت، گفتمان و زبان، سازوکارهای جریان قدرت در جمهوری اسلامی، تهران: نشرنی.

سلیمانی دهکردی، کریم؛ رفعتی پناه مهرآبادی، مهدی، 1393، مفهوم آزادی نزد روشنفکران ایرانی پیش از انقلاب  	-13

مشروطه، مطالعات تاریخ فرهنگی، شماره 22.

14-	شریف کاشانی، محمد مهدی، 1362، واقعات اتفاقیه در روزگار، تهران: نشر تاریخ ایران.

قیصری، نورالله، 1365، شیخ فضل الله نوری و مشروطیت، نویسنده: ونس . ای مارتین، سایت حوزه، مجله متین،  	-15

شماره9.

16-	کسروی، احمد، 1388، تاریخ مشروطه ایران، تبریز: انتشارات آناس.

تهران:  یوسفی،  امیرمحمد حاجی  ترجمه  علوم سیاسی،  در  نظریه  و  استوکر، جری، 1378، روش  دیوید؛  مارش،  	-17

پژوهشکده مطالعات راهبردی.

بر  تاکید  با  نائینی  علامه  و  نوری  الله  فضل  شیخ  سیاسی  های  اندیشه  تطبیقی  بررسی  مجتبی، 1392،  18-	محمدی، 

دموکراسی، پایان نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه آزاد اسلامی واحد تهران مرکز .

بر  تاکید  با  نائینی  علامه  و  نوري  فضل‌االله  شیخ  سیاسی  اندیشه‌هاي  تطبیقی  بررسی   ،1392 مجتبی،  19-	محمدی، 

دموکراسی، پایان نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه آزاد اسلامی، واحد تهران مرکز

20- مدنی، سید جلال الدین، 1361، تاریخ سیاسی معاصر ایران، قم: موسسه نشر اسلامی

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            24 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html


... 
دی

آزا
وم 

مفه
ن 

مو
یرا

ی پ
ور

لله ن
ل ا

فض
خ 

شی
ن 

تما
گف

ل 
حلی

ت

75

فصلنامه علمی - پژوهشی

DOI: 10.21859/priw-110203

21-	 مک دانل، دایان، 1380، مقدمه‌ای بر نظریه های گفتمان، ترجمه حسینعلی نوذری، تهران: نشر فرهنگ گفتمان.

22- میر احمدی، منصور، 1394، تحلیلی بر اختلاف دیدگاه علمای موافق و مخالف مشروطه، علوم سیاسی، دوره18، 

شماره 69

23- میرزایی، محمد؛ ربانی خوارسگانی، علی، 1393، ایدئولوژی، سوژه، هژمونی و امر سیاسی در بستر نظریه گفتمان، 

غرب شناسی بنیادی، سال 5، شماره1.

24- هدایت، مهدیقلی)مخبرالسلطنه(، 1389، خاطرات و خطرات، تهران: نشر زوار.

______________________________________________________________

به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:
احمدی، بهمن؛ حسینی گلی، اسمعیل؛ الله‌کرم، عبدالحسین )1400(، »تحلیل گفتمان شیخ فضل الله نوری 
پیرامون مفهوم آزادی در انقلاب مشروطیت« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س11، ش2، تابستان 

1400، صص 51-75. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
00

.1
1.

2.
7.

7 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            25 / 25

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1400.11.2.7.7
https://priw.ir/article-1-1550-en.html
http://www.tcpdf.org

