
ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

سلفی‌گرایی جهادی- تکفیری و آینده ‌ثبات سیاسی در منطقه خاورمیانه

مسلم کرم زادی1 
استادیار گروه علوم سیاسی دانشگاه پیام‌نور، ایران 

تاريخ دريافت: 1394/12/03                     تاريخ پذيرش: 1395/01/28

چيكده
سلفی‌گرایی در ابتدا به صورت جریان فکری- مذهبی به شیوه‌ای انتقادی در بین جامعه اهل سنت ظاهر 
شد، اما به تدریج رنگ سیاسی به خود گرفت و منازعات فکری و عقیدتی موجب اختلاف میان آنها شد. 
در این میان، سلفي‌گرايي جهادی-تکفیری در نتيجه مسائلي مانند حملۀ شوروي به افغانستان )1979م( 
و حمله آمركيا به عراق )1991 و 2003م( و افغانستان )2001م( جنبۀ نظامي و خشونت‌آميزي گرفت 
و در دو دهه اخير فعاليت‌هاي آن بیشتر شده است. پس از خيزش‌هاي مردمي در جهان عرب )از سال 
2010م( و بي‌ثباتي‌ و هرج و مرج و خلأ قدرت ناشی از آن، این گروه‌ها با اعمال خشونت شدید و 
رفتارهای غیر انسانی قدرت و گسترش بي‌سابقه‌اي پيدا كرده و در مناطقي، حكومت اسلامي به سبك 
خود را تأسيس كردند. افزايش توان و دامنۀ فعاليت اين گروه‌ها ثبات سياسي منطقه و جهان را متأثر كرده 
است. سؤال اصلی این است که گروه‌های افراط‌گرای تکفیری که برداشت خشن، متصلب و نادرستی 
از اسلام دارند، چه تأثیراتی بر ‌ثبات سیاسی در منطقه خاورمیانه دارند؟ فرضیه ما این است که گسترش 
افراط‌گرایی تکفیری اسلامی و قدرت‌یابی آنها، ثبات سیاسی منطقه را به خطر انداخته و در صورت 
تداوم، بی‌ثباتی‌های بیشتر و گسترده‌تری مانند جنگ بین کشورها، جنگ‌های قومی و مذهبی، افزایش 
بی‌سابقه قربانیان اقدامات تروریستی و جدایی‌طلبی‌های سرزمینی را در پی دارد. روش تحقیق در اين 

مقاله، روش توصيفي - تبیینی است..

واژه‌های کلیدی: افراط‌گرايي مذهبي، بنيادگرايي، ثبات سياسي، سلفي- جهادي. 

1.mkaramzadi@yahoo.com

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال ششم، شماره اول، بهار 1395، صص 142-113 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
60

20
5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             1 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

مقدمه
تا قبل از خیزش‌های مردمی جهان عرب از سال2010م، افغانستان، پاکستان، عراق و نیجریه 
گسترده  فعالیت  از  ناشی  عمده  سیاسی  بی‌ثباتی‌های  شاهد  که  بودند  اسلامی  کشورهای 
افراط‌گرایان تکفیری1 بودند. در اثر تحولات موسوم به بهار عربی )بیداری اسلامی( و تضعیف 
قدرت‌های حاکم یا وقوع انقلاب در این کشورها، اسلام‌گرایان افراطی که قرائت نادرستی 
از اسلام و تعالیم آن دارند، قدرت قابل ملاحظه‌ای پیدا کرده‌اند و در خلأ قدرت پدیدآمده 
به خطر مهمی برای امنیت منطقه و حتی جهان تبدیل شده‌اند. هم‌اکنون عراق، سوریه، یمن، 
لیبی، ترکیه، تونس، لبنان و مصر درگیر جنگ یا بی‌ثباتی‌های سیاسی شدید ناشی از فعالیت 
تکفیری‌ها شده‌اند. قدرت فراوان افراط‌گرایان تکفیری سنی مذهب، ثبات منطقه خاورمیانه را 
به خطر انداخته و تهدید تروریسم و افراط‌گرایی بیش از هر زمان دیگری است. گروه‌های 
اسلامی افراط‌گرا در اثر خلأ قدرت پديدآمده توانسته‌اند تشکیلات قوی در منطقه ایجاد کنند 
و برخی مانند القاعده شاخه یمن و لیبی، گروه النصره )القاعده شاخه سوریه(، دولت اسلامی 
سینا )شاخه داعش در مصر( و داعش )دولت اسلامی در عراق و شام( به شكل بی سابقه‌ای 
قدرتمند شده‌اند، به گونه‌ای که گروه داعش اعلام خلافت جهانی کرد و مسلمانان جهان را 
ملزم به تبعیت از خود دانست. این گروه‌ها، جوامع منطقه خاورمیانه را به مبارزه طلبیده‌اند 
تروريسم  گزارش شاخص جهانی  براساس  کرده‌اند.  وارد  آنها  بر  نیز  مرگباری  و ضربات 
)سال 2014م(، پنج کشور اول جهان که بیشترین ضربه را از فعالیت‌های تروریستی متحمل 
شده‌اند، کشورهای عراق، افغانستان، پاکستان، نیجریه و سوریه هستند که افراط‌گرایان تکفیری 
در سال  تروریستی سراسر جهان  مرگبارترین حملات  کرده‌اند. همچنین،  فعالیت  آنها  در 
2013م، مربوط به فعالیت‌های تروریستی افراط‌گرایان اسلامی بوده که ناشی از بمب‌گذاری، 
بمب‌گذاری انتحاری و حمله مسلحانه بوده است. این حملات عموماً در منطقه خاورمیانه 

.)Global Terrorism Index 2014: 12( صورت گرفته است
سلفی-  )گروه‌های  خشونت‌طلب  اسلامی  افراط‌گرایی  گسترش  تأثیر  مقاله،  این  در 
راستا،  این  در  می‌گیرد.  قرار  بررسی  مورد  منطقه خاورمیانه  در  بر ‌ثبات سیاسی  تکفیری( 
سؤال اصلی پژوهش این است که گروه‌های افراطی اسلامی که برداشت خشن و متصلبي 

1. از افراط‌گرایان اسلامی با نام‌های جهادی، جهادی- سلفی، سلفی‌گرای تکفیری، تکفیری و بنیادگرا نیز ياد مي‌شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             2 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

از اسلام دارند، چه تأثیراتی بر ‌ثبات سیاسی در منطقه خاورمیانه دارند؟ فرضیه ما این است 
که گسترش افراط‌گرایی اسلامی- تکفیری و قدرت‌یابی افراط‌گرايان، ثبات سیاسی منطقه را 
به خطر انداخته و در صورت تداوم، بی‌ثباتی¬های سیاسی بیشتر و گسترده‌تری مانند جنگ 
و  تروریستی  اقدامات  قربانیان  بی‌سابقه  افزایش  مذهبی،  و  قومی  بین کشورها، جنگ‌های 
جدایی‌طلبی‌های سرزمینی را در پی دارد كه این مسائل نیز به نوبه خود بی‌ثباتی‌های بیشتری 
را پدید می‌آورد. برای مثال، حمله داعش به مناطق كردنشين اقليم خودمختار كردستان عراق 
و اقداماتي كه در اين مناطق و مناطق كردنشين تركيه انجام داد، كيي از عوامل اصلي از بين 
رفتن آتش‌بس میان دولت تركيه و كردهاي اين كشور بود كه در سال 2015 و 2016م منجر 
به كشته شدن صدها نفر شد و ثبات سياسي اين كشور را مختل كرد. به طور کلی، تداوم 
افراط‌گرایی دینی و افراط‌گرایی مبتنی بر اقدامات خشونت‌آمیز در منطقه، نه تنها تهدیدی برای 
منطقه خاورمیانه، بلکه برای همه کشورهای جهان است. به گونه‌ای که گروه داعش كه در 
سايه بي‌ثباتي‌هاي اخير منطقه بسيار قدرتمند شده در یک روز )6 تیر 1394(، در سه قارۀ آسیا 
)کویت(، آفریقا )تونس( و اروپا )فرانسه( عملیات تروریستی انجام داد. در اين مقاله با روش 
توصيفي - تبیینی به بررسی افراط‌گرایی اسلامی و چگونگی قدرت‌یابی آن پرداخته و تأثیر 
آن بر ثبات سياسي منطقه خاورمیانه مورد سنجش قرار مي‌گيرد. باید خاطرنشان کرد هدف ما 
بررسی تحولات و وقایع جهان عرب نیست و فقط در مواردی برای تأیید مطلب مواردی از 

بی‌ثباتی‌های آن بیان می‌شود.

افراط‌گرایی دینی و سلفی‌گرایی-تکفیری
افراط‌گرایی1 مفهوم مبهمی است که معانی ذیل را دارد: 1. داشتن ایده‌ای سیاسی تا نهایت 
ممکن، بدون توجه به پیامدهای »تأسف بار«، عملی نبودن، استدلال‌ها و احساسات مخالف، 
با هدف مقابله با مخالفان و حذف آنها. 2. عدم تحمل دیدگاه‌های دیگران نسبت به نظر 
خود. 3. بهک‌ارگیری وسایلی برای تحقق اهداف سیاسی بدون توجه به استانداردهای رفتاری 
Scru� )پذیرفته‌شده که نشانگر عدم توجه به زندگی، آزادی و حقوق انسانی دیگران باشد) 
ton,2007: 237(. در افراط‌گرایی دینی، معتقدان به یک تفکر خاص، اعتقادات و رفتار دیگران 

را نادرست و انحراف از دین می‌دانند و در مواردی با ابزار دینی تکفیر، آنها را ملحد یا مشرک 
1. Extremism

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             3 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

اعلام میک‌نند و آنها را سزاوار مجازات می‌دانند. برای مثال، افراط‌گرایان تکفیری وهابی، 
ائمه اطهار )ع( مشرک می‌دانند. سپاه  پیامبر اکرم )ص( و  شیعیان را به دلیل زیارت قبور 
صحابه در پاکستان، شیعیان را به دلیل عزاداری‌های ماه محرم واجب‌القتل می‌دانند. همچنین، 
افراط‌گرایان دینی طرفداران اصلاح و نوگرایی را بدعت‌گذار و مهدورالدم می‌دانندو تحمل 
اختلاف‌های جزئی با همفکران خود را ندارند. آنگونه که افراط‌گرایان تکفیری داعش و جبهه‌ 
النصره در سوريه که هر دو از شاخه‌های القاعده بوده‌اند به شدت و با خشونت زیاد همدیگر 

را قلع و قمع میک‌نند.
در سال 2012م، جمعیت مسلمانان حدود 1.5 میلیارد نفر بوده است که حدود یک پنجم 
جمعیت جهان است. از نظر جغرافیایی، اسلام مرکز جهان را در برگرفته و همانند کمربند 
پیدا کرده است  امتداد  میندانائو1  تا  از مراکش  به غرب،  از شرق  بزرگی در سراسر جهان 
)Bowering, 2013: introduction( مسلمانان جهان در اعتقادات مذهبی و جهت‌گیری‌های 
سیاسی و اقتصادی با هم تفاوت‌های زیادی دارند. اعراب حدود 20 درصد مسلمانان جهان 
را تشکیل می‌دهند، اما تفسیر اسلام از چشم‌انداز آنها صورت می‌گیرد. در واقع، بخش اعظم 
گفتمان در مورد مسائل مسلمانان و نارضایتی آنها براساس مسائل اعراب و نارضایتی آنها 
شکل می‌گیرد. به دلایلی که بیش از آنکه مربوط به مذهب باشد، ناشی از سیر توسعه تاریخی 
نامیده می‌شوند،  مناطقی که در حال‌توسعه  به دیگر  و فرهنگی است. جهان عرب نسبت 
نابسامانی‌های اقتصادی، اجتماعی و سیاسی بیشتری دارد )Rabasa et al,2004:36(. همین 
مسئله موجب پديد آمدن جریانات مختلف اسلامی از بنیادگرایی تا افراط‌گرایی برای مقابله 
با مشکلات جامعه بوده است. در واقع، افراط‌گرایی اسلامی امروزی، ریشه در بنیادگرایی 
دینی دارد. اما اصطلاح »بنیادگرایی« اولین بار برای توصیف جریان محافظهک‌ار اعتراضی به 
 Emerson( کار رفت که در حدود سال‌های 1880 تا 1925 میلادی در آمریکا توسعه یافت
and Hartman, 2006: 131(. در واقع، بنیادگرایی به دو صورت محدود و وسیع تعریف 

شده است. تعریف محدود بنیادگرایی نشانه‌هاي آن را در ریشه‌های مسیحی آن در اوایل 
قرن بیستم پیدا میک‌ند. جورج مارسدن2 آن را اعتراض ستيزه‌جویانۀ ضدمدرن پروتستان‌های 
اوانجلیک تعريف میک‌ند. معنای موسع بنیادگرایی به دنبال گسترش دامنه این اصطلاح برای 

Mindanao .1، جزیره‌ای بزرگ در جنوب فیلیپین.
2. Marsden, 1980

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             4 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

شمول گروه‌های دینی و غیردینی است که ویژگی‌ها و شیوه‌ عمل مشابهی دارند. جفری 
هادن و آنسون شوپ1، تعریف مفیدی در مورد مفهوم وسیع‌تر بنیادگرایی ارائه داده‌اند. به 
اعتقاد آنها بنیادگرایی »اعلام بازيابي اقتدار سنت‌هاي مقدسي است كه بايد به عنوان پادزهر 
 Kurian 2011:( »براي جامعه‌اي به كار رود كه از تيكه‌گاه‌هاي فرهنگي‌اش دور شده است
642(. بنابراین، بنیادگرایی اسلامی پدیدۀ دینی منحصر به فردی نیست و شباهت‌های زیادی 

با جنبش اعتراضی آمریکایی دارد. شباهت‌هایی مانند رد مدرنیته و سکولاریسم و انتقاد از 
هم‌مسل‌کهایی که »فاسدکنندگان سنت« و »آلت‌دست کافران« نامیده می‌شوند. افراط‌گرایی 
اسلامی که از دل بنیادگرایی اسلامی بیرون آمده اشکال دموکراتیک و سکولار دولت را که 
توسط غربی‌ها به کار گرفته شده‌اند را رد میک‌ند. این مخالفت‌ها به وسیله ایدئولوگ‌های 
جنبش بر مبنای مفهوم »یگانگی خداوند« )توحید( بیان شده است. آنها معتقد به حاکمیت 
انحصاری قوانین الهی به عنوان تنها شکل مشروع حکومت بوده و حاکمیت دولت‌ها را قبول 
ندارند. اما بنیادگرایی مذهبی مسیحی، جنبش حاشیه‌ای غیرخشونت‌آمیزی باقی مانده و در 
تعداد محدودی از کشورها فعالیت میک‌ند و مانند همتای اسلامی خود ماهیت فراکشوری 
ندارد. افراط‌گرایی ‌اسلامی از دهه 1970م گسترش قابل توجهی داشته و مجموعه متنوعی 
از شاخه‌های خشن جهانی داشته است که مهم‌ترین آنها القاعده و جنبش‌های وابسته به آن 

 .)Al Raffie, 2013:69( هستند
از لحاظ ایدئولوژیک، افراط‌گرایی‌اسلامی مساوی با شکل اسلامی ایدئولوژی محافظهک‌اری 
سنتی افراطی در جوامع اسلامی است. در این مدل عناصر اساسی محافظهک‌اری سنتی غربی نیز 
وجود دارد؛ مسائلی مانند اين اعتقاد که انسان‌ها بد شده‌اند و جامعه فاسد شده است، دعوت 
برای بازگشت به گذشته بهترِ از بین رفته و سنت‌های عالی، مخالفت با تغییرات اجتماعی، 
تمرکز بر اصول اخلاقی، شیطانی نشان دادن دشمنان و سیاست‌های افراطی. به علاوه، تمایل 
به ترکیب بین کلیسا و دولت و حکومت مردمان نيك در مسیحیت در افراط‌گرایی اسلامی 
باید توسط علما )قضات اسلامی، مفسران قرآن یا روحانیون اسلامی(  نیز وجود دارد که 
صورت گیرد. همان‌گونه که اولیویر روی گفته است: اسلام‌گرایان خصوصیات مشابه زیادی با 
بنیادگرایان مسیحی غربی دارند )Roy,1994:5-6(. شاید اولین و مهم‌ترین آن این باشد که آنها 
از تغییر واهمه دارند )Brian R. Farmer,2005:36(. این شیوه مواجهه با مسائل کنونی جامعه 
1. Jeffrey Hadden,Anson Shupe, 1989

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             5 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


118

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

مسلمانان، بنیادگرایی یا برگشت به شیوه و روش سلف صالح نامیده می‌شود. جریان سلفی که 
اغلب به عنوان وهابیت شناخته می‌شود، جامعه متنوعی است. اما همه آنها در رویکرد خشک 
مقدس به دین برای اجتناب از بدعت در مذهب با تقلید از الگوی حکومت ]حضرت[ محمد 
]ص[ اشتراک دارند. این جامعه به اندازه‌ای وسیع است که چهره‌های مختلفی مانند اسامه 
بن‌لادن و مفتی سعودی را دربرمی‌گیرد. افراد و گروه‌های درون این جامعه مواضع متنوعی در 
مورد موضوعات مهمی مانند جهاد، ارتداد و اولویت‌ها دارند. در بسیاری از موارد، محققان 
ادعا میک‌نند که رهبران سلفی چنان مواضع فقهی مخالفی دارند که این سؤال را پیش می‌آورد 
 .)Wiktorowicz, 2006: 208( »که »آیا می‌توان آنها را در یک سنت مذهبی مشابه جای داد؟
افراط‌گرایان تکفیری اسلامی که آنها نيز بر بنیادگرایی تأکید دارند به تکفیر دیگر مسلمانان 
پرداخته و با رد قواعد جهاد تدافعی بر جهاد و کشتار دشمنان تأکید میک‌نند. افراط‌گرایان، 
مدعی فهم تعالیم ناب دینی با مراجعۀ مستقیم به متون و منابع اصلی )قرآن و سنت( و بدون 
نیاز به علمای دینی هستند. بنابراین، اندیشه‌های این افراد فاقد تئوری است، یعنی مراجعه به 
نص بدون تئوری. بدین معنا که هر حکمی که در نص هست، باید‌‌ به همان شکل اجرا شود، 
احتیاج به تأویل و تفسیر و توضیح ندارد، عقلانیت در آن وجود ندارد. مثلًا تفکر سنتی اهل 
سنت جهاد را می‌پذیرفت، اما می‌گفت باید حاکم دستور جهاد دهد. اما تکفیری‌های می‌گویند 
انسان مسلمان خودش باید جهاد را انجام دهد. بنابراین، دیگر جهاد از کمند حاکم خلاص 
شده است )فیرحی، 1392(. به همین دلیل، افراط‌گرايان به سادگی براساس ظاهر آیات قرآن 
و بدون تفسیر عالمان دینی حکم جهاد می‌دهند و مسلماناني را که مانند آنها نمی‌اندیشند كافر 

يا مشرك قلمداد مي‌كنند.
تفسیر  تاريخي،  سابقه‌هاي  نشان‌دادن  خود،  دینی  توجیه  برای  افراطي  سلفی‌گرايان 
اقتدار  از  غرب  و  مسلمان  دولت‌های  ضد  جهاد  برای  گرفتن  الگو  و  عدالت  از  رادیکال 
گذشته بهره‌برداری میک‌نند )]حضرت[ محمد ]ص[، قرآن و تاریخ اسلامی(، ولی به جنگ 
Esposi� با شهادت می‌دانند)  انتحار خود را مساوی  )و تروریسم مشروعيت می‌بخشند و 
to,2002(، در حالي‌كه سلفی‌هاي جهادی بخشی کوچک از جنبش گسترده‌تر سلفی هستند. 

برنارد هیکل معتقد است: سلفی‌ها اصلاح‌گران مذهبی و اجتماعی هستند که به دنبال برگشت 
به اعتقادات و رفتارهای اصلی و صحیح سه نسل اولیه مسلمانان هستند. پایبند درک خاصی 
از توحید یا وحدت خدا هستند، مخالف شرک‌اند، قرآن و سنت را تنها منبع معتبر قانون و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             6 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

119

فصلنامه علمی - پژوهشی

اقتدار می‌دانند، دشمن نوآوری یا بدعت‌اند که اغلب مربوط به شیوه‌های فرهنگی غیراسلامی 
هستند که مسلمانان مجبور به انطباق با آنها هستند )Alterman,2014: 11(. باید خاطرنشان 
كرد در حالي كه گروه‌هاي خشونت‌طلب در خط سلفي‌گرايي معاصر قرار دارند، اما جريان 
مرسوم‌تر و مهم‌تر، سلفيه‌الدعويه1 است )Abdo, 2015: 8(. اکثر سلفی‌ها معتقدند باید از 
حاکمان اسلامی، حتی حاکمان اقتدارگرا تبعیت کرد و به طور سنتی مخالف جهاد بر ضد 
حکومت‌های عرب هستند، زیرا اعتقاد دارند که شورش برای امت یا جامعه مسلمانان زیان‌آور 
است. از این‌رو، باید گفت که اکثر اسلام‌گرایان جهادگرا نیستند، همانگونه که اکثر سلفی‌ها 
جهادگرا نیستند. در جهان بزرگ اسلام سیاسی، افراط‌گرایان اقلیت مجزایی‌ هستند که بیش 
از اندازۀ خود تأثیرگذارند. این گروه‌ها در راه رسیدن به اهداف خود از ابزارهای مختلف از 
جمله اعلام جهاد و جهادگرایی استفاده میک‌نند. البته باید گفت که افراط‌گرایی و طرفداری 
از خشونت به نام دین در تاریخ متداول بوده است. این مسائل پدیده‌های جدید یا منحصر به 

.)Loza, 2007: 142( دین اسلام نیستند
جهادگرایی افراط‌گرایان تکفیری در اینکه در اصل ابزاری برای رسیدن به هدف است و 
خود هدف نیست، بسیار شبیه به تروریسم است و به طور عموم، مانند آن در تلاش برای 
پیشبرد تغییرات سیاسی مهم به کار می‌رود )Sedgwick, 2015: 39(. زیرا تروریسم استفاده 
از خشونت علیه غیرنظامیان است و توسط کنشگران غیردولتی با هدف دستیابی به برخی 
نتایج سیاسی صورت مي‌گيرد )Ishiyama, Breuning, 2011: 117(. در مورد افراط‌گرایان 
اسلامی این نتایج سیاسی ممکن است، ساقط کردن رژیم محلی یا آزادسازی قلمرو از دست 
خارجی‌ها، حاکمان غیرمسلمان، یا حتی ضربه‌زدن به قدرت جهانی آمریکا باشد. این تغییرات 
سیاسی عموماً به عنوان ابزاری برای رسیدن به اهداف بزرگ‌تر جهت استقرار زندگی خوب 

است که اغلب، اما نه ضرورتاً در ادبیات سلفی از معانی اسلامی استنباط می‌شود.

ثبات سیاسی
ثبات سیاسی مفهومی پیچیده است که تاکنون اجماعی بر سر تعریف آن و تعیین مصادیق و 
ویژگی‌های آن شکل نگرفته است. این ابهام و پیچیدگی، ناشی از داشتن حالت نسبی ثبات 
است و از یک نظام سیاسی به نظام دیگر متفاوت است. به عنوان مثال ممکن است کشته 

Salafiyya al dawwiyya .1 یا سلفي‌هاي دعوت‌گرا

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             7 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


120

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

شدن صدها نفر در یک کشور در حال جنگ و درگیری، رویداد بی‌ثبات کننده و حادی تلقی 
نشود، ولی در یک کشور آرام و امن کشته شدن یک نفر در اثر یک اقدام تروریستی رویدادی 
وحشتناک و بی‌ثبات کننده باشد. از این لحاظ، مفهوم »ثبات سياسي« نمونۀ عالي ابهام و 
سردرگمي مطالعات علوم سياسي موجود در ارتباط با تكوين مفهومي، عملياتي¬سازي و 
بررسی است. مفهوم ثبات سياسي معانی متفاوتی را شامل مي‌شود كه محققان مختلف تلاش 
كرده‌اند براي اندازه‌گيري درجه يا میزان »ثبات سياسي« موجود در دنياي خاص خودشان 
بسنجند )Hurwitz, 1973: 449(. برای مثال، ثبات سیاسی از نظر آكه  به معناي منظم بودن 
جريان تعاملات سياسي است )Ake ،1974(. ايان لاستيك، ثبات سياسي را قابل پيش‌بيني 
بودن رفتار سياسي در آيندۀ نزدیک مي‌داند )Lustick 1979(. با این حال، در مجموع باید 
پايايي  و  تداوم  به  مربوط  كه  نظام سياسي است  ثبات  دربردارنده  ثبات سياسي هم  گفت 
نظام سياسي و نبود تهديدات جدي نسبت به بقاي آن مي‌باشد و هم به صورت نداشتن 
خصوصيات خاصي مانند خشونت سياسي، كودتا، جنگ، مخالفت‌هاي سياسي گسترده و 
به صورت كلي »ناآرامي‌هاي سیاسی- اجتماعي« است. همچنین، ثبات سیاسی شامل امنیت 

روانی و نبود تهدید علیه اتباع یک کشور است )موثقی، کرم‌زادی، 1390(.

دلایل گسترش افراط‌گرایی در منطقه خاورمیانه
تعریف دقیق محدوده خاورمیانه آسان نيست و دامنه شمول آن براساس دیدگاه‌ها و اهداف 
متفاوت متغیر است. برای مثال، در حالی که منابع کمی منطقه آسیای‌مرکزی و قفقاز را در زمره 
خاورمیانه می‌دانند، برخی مانند دیوید سدن در فرهنگ جامع سیاسی و اقتصادی خاورمیانه، 
کشورهای تازه استقلال‌یافته آسیای‌مرکزی )قزافستان، قرقیزستان، ترکمنستان، تاجیکستان و 
 David( .و جمهوری ترک شمال قبرس را در زمرۀ این منطقه به شمار آورده است )ازبکستان
Seddon, 2004: preface( برخي ديگر مانند ميلتون ادورادز تعريف بسيار محدودتري دارند 

و حتي تركيه، افغانستان، پاكستان و سودان را در زمره منطقه به حساب نمي‌آورند )ميلتون 
ادورادز، 1382: 18(. به دلیل اهداف این مقاله، ما تعریف دانشنامه بریتانیکا از منطقه خاورمیانه 
را که بر فرهنگ و دین مشترک تأکید بیشتری دارد، در نظر می‌گیریم. تا نیمه قرن 20 میلادی 
تعریف متداول از خاورمیانه دربردارنده دولت‌ها یا سرزمين‌هاي ترکیه، قبرس، سوریه، لبنان، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             8 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

121

فصلنامه علمی - پژوهشی

عراق، ایران، رژیم صهیونیستی، کرانه غربی، نوار غزه، اردن، مصر، سودان، لیبی و دولت‌ها و 
قلمروهای متنوع عربی )عربستان‌صعودی، کویت، یمن، عمان، بحرین، قطر و شیخ‌نشین عمان 
]اکنون امارات‌متحده‌عربی[( بود. اتفاقات بعدی، موجب کاهش استفاده از این اصطلاح و 
گسترش تعداد سرزمین‌های خاورمیانه شد. سه دولت شمال آفریقا )تونس، الجزایر و مراکش( 
به دلیل ارتباطات نزدیک در فرهنگ و سیاست خارجی با دولت‌های عربی در زمرۀ منطقه به 
حساب می‌آیند. به علاوه، عوامل جغرافیایی باعث می‌شود افغانستان و پاکستان را مرتبط با 

.)Britanica.com, 18/7/2015( مسائل خاورمیانه در نظر بگیرند
به طور کلی عواملی که موجب ظهور اسلام رادیکال شده‌اند را می‌توان در سه دسته 
کلی دید: 1. شرایط: که ویژگی‌های دائمی یا شبه‌دائمی هستند )برای مثال، شکست مدل‌های 
سیاسی و اقتصادی، ضدیت ساختاری با غرب‌گرایی، مرکزیت‌زدایی از اقتدار مذهبی در اسلام 
سنی(. 2. فرایندها: تحولاتی هستند که در طی زمان زیادی به وقوع پیوسته‌اند که می‌توانند 
نتایج خاص یا تعادل پایدار داشته باشد )برای مثال، تجدید حیات اسلامی، عربی‌سازی جهان 
مسلمان غیرعرب، کمک مالی خارجی از بنیادگرایی اسلامی و افراط‌گرایی، همگرایی اسلامی 
و قبیله‌گرایی، رشد شبکه‌های رادیکال اسلامی، ظهور رسانه‌های همگانی، منازعه فلسطین- 
اسرائیل و کشمیر(. 3. کاتالیزورها: تکامل‌های عمده‌ای هستند - جنگ‌ها یا انقلاب‌ها - که 
پویایی سیاسی در منطقه یا کشورها را به شیوه‌ای اساسی تغییر داده‌اند )برای مثال، انقلاب 
ایران، جنگ افغانستان، جنگ 1991 خلیج‌فارس، 11 سپتامبر و جنگ جهانی علیه تروریسم، 
جنگ عراق( )Rabasa et al,2004:36-37(. از جمله کاتالیزورهای جديدتر برای گسترش 
افراط‌گرایی اسلامی می‌توان به انقلاب و جنگ و بی‌ثباتی‌های ناشی از خیزش عربی اشاره 

كرد )مانند انقلاب در لیبی، یمن و جنگ داخلی در سوریه(.
با اين حال، بيشتر محققان معتقدند كه شروع بنيادگرايي اسلامي ستيزه‌جو به دهه 1970 
ميلادي برمي‌‌گردد. در واقع، مداخلۀ نظامی شوروی در افغانستان، در سال 1979 از طرف 
آمریکا، فرصتي عالی برای تحمیل شکست بر اتحاد جماهیر شوروی مشابه شکستی که خود در 
ویتنام متحمل شده بود، دیده شد. این امر با کمک مالی عربستان و همکاری پاکستان که پشتیبانی 
لجستیک، پناهگاه امن و مراکز آموزشی و کمک به جنگ‌جویان مقاومت افغان را فراهم میک‌رد، 
عملي شد. اسلام‌گرایان تندرو آشنا به جنگ از خاورمیانه و دیگر مناطق مسلمان‌نشین، برای 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             9 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


122

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

مشارکت در جهاد به طرق مختلف به سوی افغانستان سرازیر شدند. بسیاری از آنها در میدان 
نبرد آموزش نظامی و عقیدتی پیدا کردند. در عین‌حال که سنی‌ها جنگجو می‌شدند، آمریکا، 
عربستان و پاکستان آنها را وزنه تعادلی در برابر شهرت و محبوبیت انقلاب شیعی می‌ديدند. 
جالب است که در میان جریان‌های مقاومت افغان‌ها، آمریکا پشتیبان رادیکال‌ترین اسلام‌گرایان، 
گلبدین حکمتیار، رهبر حزب‌ اسلامی شد )Chaliand and Blin, 2007: 221-222(. در این 
میان، باید به القای آموزه‌های وهابی توسط عربستان و با چراغ سبز آمریکا در پاکستان و 
افغانستان در دهه 1980م اشاره کرد که بذر افراط‌گرایی اسلامی را در خود داشته و به منطقه 
خاورمیانه حتی سراسر جهان سرایت پیدا کرده است. در جنگ با شوروی مسلمانان مناطق 
مختلف دور هم جمع شدند و تجربه‌اي از همکاری و وحدت اسلامی کسب کردند و در نتیجه، 
شروعی برای فعالیت‌های همگرایانه شد. باید خاطرنشان کرد که ایدئولوژی این گروه‌ها برای 
دهه‌ها، توسط دولت عربستان تبلیغ و گسترش یافته است و به دلیل اشتراک در جهت‌گیری 
کلامی و اینکه وهابی‌ها حداقل از ابتدای قرن20 میلادی مدعی سلفی‌گرایی بوده‌اند، سلفی‌ها با 
وهابیت عربستان سعودی شناخته می‌شوند. پادشاهی عربستان سعودی قرائت سلفی‌گرایانه از 
اسلام را حمایت میک‌ند و تبلیغ و دفاعش از سلفی‌گرایی منبع مشروعیت خانواده حاکم آن از 
میانه قرن 18 میلادی بوده است. از دهه 1920 پادشاهان سعودی به طور مستمر از سلفی‌گرایی 
در مصر، سوریه، عراق، جنوب آسیا و جاهای دیگر حمایت کرده‌اند و برای انتشار کتاب‌های 
این جنبش کمک مالی کرده‌اند )Bowering, 2013: 484(. وهابیت به عنوان جنبش اسلامی و 
انشعابی از مذهب حنبلی، یکی از مذاهب چهارگانه اهل سنت است که افکار نادر آنان با هیچ 
یک از سایر مذاهب اسلامی اعم از سنی و شیعه سازگاری ندارد )جعفری و خوشکار، 1393: 
34-33(. امروزه برخی گروه‌های افراطی به جای جهاد علیه صلیبیون و یهود که بیشتر مورد 
نظر بن‌لادن و جهادگرایان اولیه بود، به جهاد علیه مسلمانان پرداخته‌اند. برای مثال، با تأسیس 
القاعدۀ عراق به رهبری زرقاوی، به جای آمریکا، شیعیان تبديل به دشمن نزدیک شدند. در 
نتيجه، عملیات‌های انتحاری متعددی علیه جامعه شیعه در عراق شکل گرفت. برای افراط‌گرایان 
فرقی نمیک‌ند که در غیریت‌سازی نیروهای اشغالگر، بیگانه باشد یا مردم مسلمان شیعه یا اهل 
سنت مخالف رادیکالیسم، در قوه مخیله آنان، حربۀ تکفیر با بهانه‌ای واهی، تنها ابزار کاربردی 

برای حذف رقیب است )نبوی و نجات، 1393: 145(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            10 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

123

فصلنامه علمی - پژوهشی

برداشت سخت‌گیرانه و متحجرانه از اسلام و اقدامات افراطی متعاقب آن، در طی سال‌هاي 
اخیر به مسئله‌ای جهانی و تهدید امنیتی قابل توجهی تبدیل شده است. فعالیت‌های تروریستی 
که منتسب به این تفکرات رادیکال اسلامی هستند در بسیاری از نقاط جهان انجام شده است. 
از جملۀ آنها می‌توان به حمله به دفتر نشریه فرانسوی شارلی ابدو در ژانویه 2015م، چندین 
اقدام تروریستی در پاریس )در ماه نوامبر 2015 با حدود 130 كشته(، ساقط کردن هواپیمای 
لبنان  اقدامات متعدد تروریستی در ترکیه و  بر فراز مصر )اكتبر 2015(،  مسافربری روس 
)سال 2015 و ابتداي 2016(، فرانسه، آلمان و بلژیک )در سال 2016(، حملات مکرر گروه 
بوکوحرام در نیجریه و چندین کشور آفریقایی اشاره کرد. در این میان، منطقه خاورمیانه که 
کانون اصلی شروع و گسترش این جریان بوده، قربانی اصلی گسترش افراط‌گرایی می‌باشد. 
علاوه بر کشته‌شدن صدها هزار نفر از مردم این منطقه، بی‌ثباتی سیاسی و افزایش تهدیدات 
امنیتی، هزینه‌های زیاد سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی برای کشورهای این منطقه به 
بار آورده است. گروه‌های افراطی مختلف مانند القاعده و داعش خواهان براندازی دولت‌ در 
کشورهای اسلامی منطقه خاورمیانه بوده و در پی تشکیل دولت‌های اسلامی به سبک خود 
هستند. در راستای این هدف، اشکال مختلف بی‌ثباتی سیاسی را پدید آورده‌اند؛ از جمله 
جنگ داخلی در سوریه، عراق، لیبی و یمن، حملات تروریستی به مناطق مرزی کشورهای 
منطقه، بمب‌گذاری و عملیات انتحاری و تروريستي در مناطق مختلف از جمله در ترکیه، 
لبنان، تونس، عربستان، يمن و مصر، ترور شخصیت‌های سیاسی از جمله در تونس، غزه، 
لبنان و عراق. در واقع، امروزه برخلاف دهه‌های قبل، افراط‌گرایان اسلامی بیش از آنکه آمریکا 
و اسرائیل را دشمن نزدیک خود بدانند، حملات خود را متوجه مسلمانان و مردم منطقه 

خاورمیانه کرده‌اند.

تأثیر افراط‌گرایی اسلامی - تکفیری بر بی‌ثباتی سیاسی در منطقه خاورمیانه
افغانستان ، عراق، سوریه، یمن( و در  در منطقه خاورمیانه دولت‌های شکننده  )پاکستان، 
لیبی( وجود دارند )Messner et al, 2015(، که مأمن  معرض هشدار شکنندگی )مصر و 
و محیط گسترش بی‌ثباتی به کشورها و مناطق دیگر هستند. همچنین، دولت‌های ضعیفی 
نتیجه، خاک  ندارند. در  قلمرو خود  بر  کنترل چندانی  نیز هستند که  لبنان  و  تونس  مانند 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            11 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


124

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

این کشورها محلی برای آموزش، عضوگیری و محل اختفای افراط‌گرایان شده است. این 
کشورها همسایگان خود را نیز در معرض بی‌ثباتی سیاسی قرار داده‌اند و قدرت‌های منطقه‌ای 
مانند ایران و ترکیه نیز به شدت در معرض خطر سرایت بی‌ثباتی هستند. افزون بر این، در 
تمام خاورمیانه مشکلات قومی، سیاسی و مذهبی وجود دارد كه می‌تواند منشأ اختلاف و 
زمینه‌های قدرت‌یابی داعش در عراق می‌توان  مهم‌ترین  از  مثال،  برای  باشد.  مداوم  تفرقه 
به تفرقه مذهبی و سیاسی در این کشور اشاره کرد. در واقع، بسیاری از اهل سنت عراق 
با تاکتی‌کهای داعش و تلاش آن برای تحمیل قوانین اسلامی مخالف بودند، اما از آن به 
 Katzman( عنوان پیشتاز حمله به چیزی که آن را دولت شیعیان می‌دانستند، حمایت کردند
تداوم  با  که  دارد  وجود  منطقه  در  بسیاری  منازعه‌های حل‌نشدۀ  همچنین،   .)et al, 2014

امنیتی منطقه را وخیم‌تر کند.  بحران‌های ناشی از فعالیت جریان تکفیری می‌تواند اوضاع 
برای مثال، می‌توان به مسئلۀ فلسطین و سرزمین‌های اشغالی اشاره کرد. جریان‎های تکفیری-
تروریستی با ایجاد بحران‌ها و بی‌ثباتی‌های سیاسی در منطقه، ایجاد دودستگی بین دولت‌های 
مسلمان، تغییر دشمن نزدیک از آمریکا و رژیم صهیونیستی به شیعیان و کشورهای اسلامی 
به تضعیف محور مقاومت و جبهه مخالف توسعه‌طلبی‌های اسرائیل پرداخته‌اند. استهلاک 
قوای کشورهای اسلامی می‌تواند منبع دیگر افزایش ناامنی در منطقه و زمینه¬ساز جنگ‌های 
آیندۀ رژیم صهیونیستی و دولت‌های مسلمان باشد. پیشروی بیشتر اسرائيل از جمله افزایش 
ساخت‌و‌ساز در سرزمین‌های اشغالی و ممانعت از تشيكل كشور مستقل فلسطين، انحراف 
افکار عمومی از موضوع فلسطین، از جمله كمك‌هاي افراط‌گرايان به اسرائيل است كه در 
نهایت، موجب تداوم و حل نشدن معضل فلسطین و عامل تخاصم مداوم جنگ‌های احتمالي 
آینده است. برای مثال، در بهبوبه جنگ اسرائیل و حماس در تابستان 2014م، پيشروي‌هاي 
داعش و وحشت جهانی که در جریان فتح موصل پدید آورد توجهات را از کشتار زنان و 
کودکان فلسطینی منحرف کرد و آسودگی خیالی برای اسرائیل پدید آورد. در ادامه، چند مسئله 
اساسي را در ارتباط با تأثیر گسترش افراط‌گرایی بر احتمال بروز بی‌ثباتی‌های سیاسی بیشتر 

در منطقه خاورمیانه بررسی میک‌نیم.

1. افزایش منازعات منطقه‌ای و احتمال بروز جنگ‌های بین کشوری
با وجود مشکلات زیاد در منطقه، در حال حاضر، چهار جنگ داخلی )جنگ داخلی عراق، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            12 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

125

فصلنامه علمی - پژوهشی

سوریه، یمن و لیبی( در آن جریان دارد که در آنها حضور افراط‌گرایان و نقش اصلی آنها 
بسیار برجسته است. این در حالی است که یک جنگ داخلی هر چه بیشتر ادامه یابد، احتمال 
سرایت آن به همسایگان بیشتر می‌شود و به سمت ایجاد خشونت بیشتر و گسترده‌تر حرکت 
میک‌ند. دولت‌های همسایه اغلب به دلیل مداخله برای کمک به یکی از طرفین درگیری، یا 
پناه‌گیری معارضان در خاک آنها و تدارک و سازماندهی حملات خود از آنجا، به جنگ‌های 
داخلی کشیده می‌شوند. همان‌گونه که در طی جنگ داخلی لبنان، اسرائیل و سوریه بارها وارد 
مرزهای آن شدند و جنگ داخلی کنگو درنهایت به 7 کشور همسایه‌اش سرایت پیدا کرد 
)Pollak and Walter,2015: 32(. در خاورمیانه امروز، رفت‌و‌آمد گروه‌های معارض سوری 
به خاک لبنان خطر شعله‌ور شدن مجدد جنگ داخلی در این کشور را افزایش داده است. 
علاوه بر این، بحران سوریه، از یک سو منجر به ورود گروه تخریبی عربستان، ترکیه و قطر 
و از سوی دیگر، ایران، روسیه، عراق و حزب‌الله در مبارزه با تروریسم شد. در نتیجۀ چنین 
ورودی، دو جبهه موازی درخصوص بحران سوریه شکل گرفت: عربستان، ترکیه و قطر به 
نیابت از آمریکا و غرب به کمک به تروریست‌ها برای براندازی حکومت سوریه و بشار اسد 
اقدام کردند. از سوی دیگر، جبهه ایران، روسیه و حزب‌الله به کمک روسیه شتافتند و توانستند 
از نفوذ داعش و گسترش آن جلوگیری کنند )شیرازی، 1394: 97(. در مورد کشورهای منطقه 
می‌توان ‌گفت که حمایت از جبهه‌های مختلف در سوریه آنها را به شدت در مقابل هم قرار 

داده است.
همچنین، جنگ‌های داخلی می‌توانند اثر مسری داشته باشند، به این معنی که مشکلات 
ناشی از جنگ داخلی یک کشور )مانند تروریسم، آوارگان، جدایی‌طلبی، افراط‌گرا شدن مردم 
کشورهای همسایه، اختلالات اقتصادی و مداخله( از مرزها فراتر رفته و زمینه‌های بروز جنگ 
داخلی در آنجا را فراهم میک‌ند. به ویژه منطقه خاورمیانه که در مقابل این مسئله آسیب‌پذیر 
است، زیرا مرزهایش پرمنفذ هستند، گروه‌های قومی- فرقه‌ای در نواحی مرزی زندگی میک‌نند 
و حکومت‌ها به طور عمده ضعیف هستند )Pollak and Walter,2015: 32(. برای مثال، بروز 
خشونت‌ها در سوریه به همراه مسائلی در جامعه عرب )از جمله حمله دولت‌های عرب به نوری 
مالکی نخست‌وزیر شیعه عراق و ضعف نیروهای امنیتی عراق(، ظهور دوباره داعش در مناطق 
مختلف سوریه و پایگاه اصلی‌اش یعنی عراق را تسهیل کرد ) Katzman et al, 2014(. در اثر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            13 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


126

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

جنگ داخلی عراق، سوریه و یمن روابط قدرت‌های منطقه به شدت تیره شده و اصطکاک و 
تنش‌های زیادی بین آنها ایجاد شده است. از جمله روابط ایران و عربستان به بدترین حالت در 
چند دهه اخیر رسیده و روابط نسبتاً خوب ایران و ترکیه در اثر حمایت این کشورها از جبهه‌های 
مختلف در سوریه از بین رفته است. اتحادها و صف‌بندی‌های عربستان و ایران در مقابل یکدیگر 
زمینه‌ساز جنگ نیابتی و حتی تبدیل آن به جنگی تمام‌عیار است. در واقع، پس از تبدیل تحولات 
انقلابی جهان عرب به جنگ‌های داخلی، حوزه‌های رقابت و تقابل ایران و عربستان از لبنان و 
فلسطین به سوریه، عراق، بحرین و یمن کشیده شد. به گونه‌ای که این حوزه‌ها به میدان جنگ 
نیابتی این دو رقیب منطقه‌ای و ایدئولوژیک تبدیل شد )شیرازی، 1394: 78(. در این زمینه، 
بسیاری از تحلیلگران معتقدند جنگ در یمن که از 26 مارس 2015م شروع شده جنگ نیابتی 
بین ایران و عربستان است و ائتلافي عربی به رهبري عربستان در حمله به مواضع شیعیان حوثی 
شکل گرفته است که ادعا می‌شود تحت حمایت ایران هستند. براساس آنچه کشورهای حوزه 
خلیج‌فارس می‌گویند آنها در پی دفع نفوذ ایران در كشور همسایه خود هستند، در حالی که 
حوثی‌ها می‌گویند با دولت فاسد متحد القاعده می‌جنگند )Reuters, 2015: 8,23(. می‌توان گفت 
از دلایل کشیده شدن جنگ یا بی‌ثباتی شدید داخلی به جنگ بین دولت‌ها، حمله‌ فرصت‌طلبانه 
دولت‌های دیگر )مانند حمله عراق به ایران در سال1980( یا فرافکنی مشکلات دولت درگیر 
جنگ داخلی است که رهبران آن ممکن است برای انحراف افکار عمومی از مشکلات داخلی 
به سمت خارج از آن استفاده کنند. در این مورد می‌توان به جنگ مرزی خونین اتیوپی و اریتره 
بر سر سرزمین کم‌ارزشی در منطقه بادمه  در سال 1998م اشاره کرد. گرچه این منطقه منافع 
اقتصادی و استراتژیک اندکی داشت اما دو دولت از جنگ بین‌المللی به عنوان سرپوشی بر 
شکست در برابر مخالفان داخلی و تضعيف نهادهای دموکراتیک تازه تأسیس استفاده کردند 
)Gleditsch, Salehyan and Schultz,2008:485(. همچنین، حمله ترکیه به کردها در خاک 
عراق و سوریه و تجاوز به سرزمین کشورهای نامبرده در سال‌های 2015 و 2016م مثال زدنی 
است. علاوه بر این، به بهانه مقابله با فعالیت گروه‌های تکفیری کشورهای فرامنطقه‌ای مانند 
آمریکا در قالب ائتلاف بین‌المللی ضد داعش یا ضد تروریسم مجدداً به عراق برگشته‌اند و 
حاکیمت سرزمینی سوریه را به کرات نقض کرده‌اند و فعالیت خود را در منطقه افزایش داده‌اند. 
این مسئله برای کشوری مانند ایران که همواره مخالف حضور نیروهای بیگانه در منطقه بوده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            14 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

127

فصلنامه علمی - پژوهشی

چالش‌های امنیتی بزرگی ایجاد کرده است. در کنار آن کشورهای عرب حاشیه خلیج‌فارس از 
حضور این نیروها استقبال کرده و آن را برای مبارزه با قدرت ایران در منطقه لازم می‌دانند و 
در پناه این تحولات، پیگیر سیاست‌های ضد ایرانی شده‌اند که در نهایت، موجب از بین رفتن 
زمینه‌های همکاری و افزایش تنش سیاسی و احتمال رویارویی کشورهای منطقه است. در واقع، 
در حال حاضر، یکی از عوامل مهم فتنه‌گری در منطقه جریان سلفی تکفیری است که در لباس 
دفاع از سنت و با دامن زدن به اختلافات مذهبی در عمل با اقدامات تروریستی در مسیر منافع 

غربی‌ها گام برمی‌دارد )جعفری و خوشکار، 1393: 41(.
 باید اشاره کرد که بحران سوریه به راحتی و از طریق مذاکرۀ سیاسی طرفین درگیری 
برای ایجاد صلح قابل حل نیست، زیرا مناطق زیادی از این کشور در دست گروه‌های افراطی 
)مانند جبهه‌النصره، احرارالشام و داعش( قرار دارد. این گروه‌ها به بحث و مذاکره سیاسی با 
دیگر طرف‌های درگیر جنگ اعتقادی ندارند و در صورت شرکت در مذاکرات صلح، مذاکره 
با آنها مستلزم اعطای امتیازاتی به آنهاست که می‌تواند برای تمام منطقه خطرناک باشد، چون 
موجب افزایش قدرت نظامی، اقتصادی و سیاسی آنها شده و سکویی برای صدور ایدئولوژی 
افراطی آنها می‌شود. زیرا توافقنامۀ صلح باید تقسیم مناسب و مساوی قدرت سیاسی بین تمام 
گروه‌های درگیر در جنگ باشد. مطالعات علمی متعدد نشان داده که تضمین‌های سیاسی، 
نظامی یا تقسیم قدرت نقش اصلی را در متقاعد کردن طرفین برای امضای توافق و توقف 
جنگ دارد به اين دليل که انگیزه و مشوقی برای تحقق صلح پدید آورد، زیرا طرفین جنگ 
انگیزه کمی برای خاتمه جنگ دارند، مگر اینکه سهم واقعی در حکومت جدید داشته باشند. 
تمام  از خواسته‌های  ناشی  باید  قدرت  تقسیم  توافقنامه  ترتیبات  که  است  معنی  بدان  این 
گروه‌ها، از جمله نخبگان سازشگر باشد و حمایت شفافی از همه گروه‌ها از جمله اقلیت‌ها 
به عمل آورد )Pollak and Walter,2015: 34(. گزینه‌ای که با توجه به شرایط فعلی و قدرت‌ 
القاعده و داعش و گروه‌های تکفیری دیگر در عراق و سوريه و امکان مانور گستردۀ آن در 

زمان فعلی قابل دسترس به نظر نمی‌رسد. 
جنگ و شورش داخلی توانایی‌های نظامی دولت را کاهش داده یا آن را بدتر میک‌ند و 
صرف منابع کشور در جهت دفاع در برابر دشمنان خارجی را به سمت داخل منحرف میک‌ند 
)Davies 2002; Walt 1996(. در نتیجه، موقعیت ضعیف یک کشور ممکن است زمينه‌اي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            15 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


128

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

براي حملات فرصت‌طلبانه‌ای بر ضد آن باشد که در غیر این صورت انجام نمی‌شد. در چنین 
مواقعی برای دولت مهاجم نتیجۀ جنگ داخلی مهم نیست و الزاماً همسو با منافع شورشیان 
 Gleditsch, Salehyan( نیست، بلکه انگیزۀ اصلی کسب قلمرو یا به دست آوردن منابع است
and Schultz,2008:485(. برای مثال، ایران و عراق منازعه‌ای طولانی بر سر اروندرود داشتند 

ولی هنگامی که انقلاب و بی‌ثباتی‌های بعد از آن دولت ايران را تضعیف کرده بود، عراق به 
اين كشور حمله کرد و موجب جنگ طولانی شد که به نوبه خود درگیری‌های بیشتری را 
پدید آورد. از جمله جنگ نفتک‌ش‌ها، حمایت اکثر کشورهای عربی از عراق، حمله نیروهای 
1367ش.  سال  در  ایران  مسافربری  هواپیمای  کردن  ساقط  و  ایرانی  ناوهای  به  آمریکایی 
همچنین، احتمال زيادي وجود دارد که دولت‌هایی که جنگ داخلی را تجربه میک‌نند به 
یک منازعه مسلحانه با دیگر دولت‌ها نیز کشیده شوند. دخالت، یا فرافکنی و آثار ناخواسته 
سرایت، منابع مهم کشمکش‌های بین‌المللی یا اصطکاک بین کشورها هستند. افزایش خطر 
درگیری بین دولتی ناشی از جنگ‌های داخلی، به طور عمده برآیند تلاش دولت‌ها برای 
تحت تأثیر قرار دادن نتایج جنگ داخلی از طریق استراتژی‌های مداخله و فرافکنی مشکلات 
داخلی است )Gleditsch, Salehyan and Schultz,2008:480(. در طی جنگ داخلی سوریه 
و عراق، ترکیه بارها به سرزمین این کشورها تجاوز کرد و تنش‌ها را به ویژه در روابط با عراق 

به شدت افزایش داد.

2. تهدید تروریستی به مثابه بی‌ثباتی سیاسی 
 Hurwitz, 1973,( در واقع، یکی از اولین مصادیق بی‌ثباتی سیاسی، اقدامات تروریستی است
حملۀ  مانند  مختلفی  موارد  شامل  (،که   Sanders,1981, Dowding and Kimber, 1983

مسلحانه به مراکز دولتی یا مکان‌های عمومی، بمب‌گذاری و از جمله بمب‌گذاری انتحاری، 
تهدید ارزش‌های اساسی یک جامعه و یا حملات کور به مردم عادی است. منطقه خاورمیانه 
در سال‌های اخیر شاهد موارد فراوان حملات تروریستی از طرف افراط‌گرایان اسلامی بوده 
است. البته در ابتدا این حملات بیشتر متوجه نیروهای خارجی مانند آمریکایی‌ها بود، اما 
موفقیت اقدامات تروریستی و تأثیر زیادی که در رسیدن به هدف داشت، موجب گسترش 
این‌گونه فعالیت‌ها شده است. در واقع، تأثیر روانی این فعالیت‌ها معادل و حتی شاید بیش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            16 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

129

فصلنامه علمی - پژوهشی

از نتایج حمله مستقیم بوده است )Chaliand and Blin, 2007: 222-223(. از اين‌رو، در 
تكان‌دهندۀ  كاملًا مشخص، جلوه‌هاي  فراملي  نيروهاي  از  كيي  قرن 21  ابتداي  خاورميانه 
تروريسم بوده كه در قالب شبكه گروه‌هاي تندروي اسلامي فعال در مرزهاي دولتي انعكاس 
يافته است. اين قبيل گروه‌ها و اقدامات آنها هم مشروعيت شكننده بسياري از دولت‌ها را به 
چالش طلبيده و هم آنها را تضعيف مي‌سازد و در عين حال، آنها را در معرض مداخلات 
خارجي قرار مي‌دهد. اين اتهام كه افغانستان و عراق مشوق چنين شبكه‌هايي بودند به مداخله 
انجاميد )فاست،1391:  ترتيب در سال‌هاي 2001 و 2003م  به  آمركيا  به رهبري  خارجي 
22(. امروزه با افزایش قدرت و دامنه فعالیت گروه‌های تروریستی تکفیری، همچنین وجود 
مناطق بحرانی فراوان در منطقه، خطر گسترش بی‌ثباتی سیاسی افزایش یافته است. برای مثال، 
فعالیت‌های تروریستی از سال 2000 تا 2013م، پنج برابر شده است که بیشترین سهم آن 
مربوط به خاورمیانه و کشورهایی است که تکفیری‌ها در آن فعالیت بیشتری دارند.  برای مثال، 
در سال 2013م، 82 درصد قربانیان فعالیت‌های تروریستی از کشورهای عراق، افغانستان، 
پاکستان، نیجریه و سوریه بوده‌اند که عامل اصلی آن، افراط‌گرایان تکفیری هستند. این در 
 Global( حالی است که در سال 2012م، تعداد قربانیان 52 درصد کمتر از سال 2013 است
Terrorism Index 2014: 25(.  علاوه بر این، در سال¬های 2014، 2015 و 2016م، بر تعداد 

حملات تروریستی افزوده شده و دامنه آن گسترش بیشتری پیدا کرده است. در سال 2015، 
تروریست‌های تکفیری برای اولین‌بار در کویت، بحرین، ترکیه، فلسطین و عربستان اقداماتی 
انجام دادند و فعالیت آنها در کشورهای مصر، لیبی، تونس و یمن نیز افزایش یافته و در سال 
2016م، ترکیه چندین‌بار مورد حمله تروریستی داعش قرار گرفت. همچنین، داعش شیعیان و 
مراکز مقدس آنان را تهدید به نابودی کرده است. بنابراین، می‌توان گفت با تداوم روند کنونی 

منطقه بحران‌زده خاورمیانه در آینده با مسائل بیشتری از این دست روبه¬رو خواهد بود.

3. افزایش قدرت گروه‌های تکفیری تروريستي
اگرچه از 25 سال پیش تاکنون تلاش برای تشکیل شبه دولت‌ها  ویژگی ثابت جهادگرایی 
معاصر بوده است، اما پس از تحولات سال 2011م خاورمیانه، چنین تلاش‌هایی چند برابر شده 
و نسبت به گذشته در حوزه‌های بیشتری موفق بوده است. در واقع، در این مدت شورشیان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            17 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


130

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

جهادی به کرات تشکیل »دولت‌های اسلامی« یا امارت‌های  اسلامی در مناطق بسیاری از 
جهان اسلام را اعلام کرده‌اند؛ از جمله افغانستان، پاکستان، قفقاز، یمن، سومالی، عراق، سوریه، 
غزه، شبه‌جزیره سینا، قاهره، لیبی و شمال مالی. تعداد بسیار کمی از شبه دولت‌ها توانسته‌اند 
بیش از چند سال دوام داشته باشند و هیچک‌دام واقعاً کنترل سرزمینی به معنای واقعی نداشته‌اند 
)Lia, 2015: 32(. اما دولت اسلامی عراق و شام )داعش( توانسته در سایه بی‌ثباتی سیاسی در 
عراق و سوریه، بسیاری از مناطق این کشورها را تصرف کرده و دولت و خلافت خودخوانده 
تشکیل دهد. از سال 2013م، جنگجویان داعش از سوریه هم به عنوان پایگاهی برای حمله 
به عراق و هم عرصه عملیات موازی استفاده کرده‌اند. با تسلط داعش بر استان دیر الزور )از 
اواخر سال 2013( در شرق سوریه که سرشار از منابع نفت و گاز است )داعش درآمدهایی 
از فروش نفت داشته است(، این گروه قادر است استقلال عملیاتی خود از رهبری القاعده 
را حفظ کند و با حقوق بیشتری که به جنگجویان خود می‌دهد نیروهای بیشتری جذب 
آن می‌شوند. همچنین، با وضع مالیات بر جمعیت محلی و درخواست درصدی از بودجه 
سازمان‌های بشردوستانه و عملیات تجاری در نواحی تحت کنترل خود درآمدهای بیشتری 
کسب کند. همچنین، داعش با تصرف موصل حدود نیم میلیارد دلار پول نقد از بان‌کهای 
این شهر به دست آورد. حملات به شمال و مرکز عراق، توسط شورشیان اسلام‌گرای سنی و 
گروه تروریستی داعش نگرانی‌هایی در مورد احتمال گسست نظم سیاسی و تمامیت ارضی 
 .)Katzman et al, 2014( عراق و تأسیس مرکز بالقوه حملات در منطقه خاورمیانه است
در واقع، داشتن سرزمین و فضای مناسب فعالیت و رشد گروه‌های تروریستی در کشورهای 
درگیر جنگ و فاقد دولت مقتدر مساوی بوده است با افزایش قدرت، امکانات، سازماندهی 
و درآمد گروه‌های افراط‌گرای اسلامی که برآیند آن تهدید بزرگ و واقعی ثبات سیاسی در 
تمام منطقه خاورمیانه است. همچنین، در اختیار داشتن سرزمین برای گروه‌های تروریستی 
افراط‌گرا، به منزله داشتن مکان‌هایی برای انجام آزمایش بر روی سلاح‌های کشتار جمعی 
است، به خصوص كه اين گروه‌ها تلاش زيادي در دستيابي به اين تسليحات داشته‌اند. بنا به 
گزارش خبرگزاري آسوشيتدپرس، در مناطق دورافتاده اروپاي شرقي با همكاري مقامات اين 
كشورها و FBI آمركيا در طي 5 سال گذشته چهار مورد تلاش قاچاقچيان براي فروش مواد 
راديواكتيو به گروه‌هاي افراط‌گراي خاورميانه ناكام گذاشته شده است. براساس اين گزارش، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            18 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

131

فصلنامه علمی - پژوهشی

آخرين مورد مربوط به فوريه 2015م بوده كه يك قاچاقچي پيشنهاد فروش مقدار عظيمي ماده 
شيمايي سزيم  - كه براي آلوده كردن چندين منطقه شهري كافي است - را به خريداري از 
طرف داعش داده است )Associated Press, 2015/10/07(.چون این گروه‌ها تمایل شدیدی 
برای داشتن این سلاح‌ها داشته‌اند و عموماً به راحتی دیگران را تکفیر میک‌نند و در این راه 
تفکیکی بین زن و مرد و کودک و بزرگسال قائل نیستند. دستيابي به اين تسليحات می‌تواند 
خطرات انسانی بزرگی برای تمام کشورها و، به ویژه، کشورهای خاورمیانه داشته باشند. برای 
مثال، براساس گزارش‌ها، داعش در چندین مورد از سلاح‌های شیمایی استفاده کرده است 

)دویچه وله فارسی، 2015/7/8(.

4. تجزیه‌طلبی و از بین رفتن تمامیت ارضی
تثبیت قدرت داعش در عراق می‌تواند در عمل منجر به تقسیم عراق به سه کشور )کشور 
کردها، شیعیان و اهل سنت( شود. طرح سه منطقه‌اي شدن عراق قبلًا توسط جو بایدن، معاون 
رئیس‌جمهور آمریکا )در زمان اوباما( در سال 2006م، زماني كه عضو ارشد كميته روابط 
خارجي سنا بود، بیان شده بود. البته در آن زمان وي خواستار اعطاي خودمختاري گسترده 
به گروه‌هاي قومي مذهبي كردها، سني‌هاي عرب و شيعيان عرب در مناطق خودشان تحت 
حكومت مركزي بغداد بود و حكومت مركزي بايد به دفاع از مرزها، سياست خارجي و 
مديريت درآمدهاي نفتي مي‌پرداخت )nytimes, 2006/5/1(. اين طرح در سال 2015 نیز 
توسط دیگر مقامات آمریکا تكرار شد. تقسيم عراق يا مركزيت‌زدايي آن، براي مثال موجب 
مي‌شود دولت مستقل يا داراي استقلال زياد كردها الگو و پشتیبان فرایند استقلال‌یابی یا 
خودمختاری کردهای ترکیه، ایران و سوریه باشد که تمامیت ارضی این کشورها را تهدید 
میک‌ند که مصداق بارز و روشن بی‌ثباتی سیاسی است. در واقع، تجزیه عراق يا مركزيت‌زدايي 
کشورهای  تجزیه  خطر  باشد.  فوق‌الذکر  کشورهای  تجزیه  برای  شروعی  می‌تواند  آن  از 
خاورمیانه و تشکیل کشورهای جدید می‌تواند جنگ‌های بیشتری را در آینده پدید آورد. 
جوامع عراق، لبنان، ترکیه، يمن، سوريه و بحرين در خطر فرايندهاي بي‌سابقه تكه‌تكه شدن 
قرار گرفته‌اند كه ناشي از خشونت‌ها و سياست‌هاي‌هاي فرقه‌اي است. اين كشورها با خطر 
تجزيه يا درگيري طولاني در جنگ مسلحانه مواجهند كه با مداخله خارجي و تسلط گروه‌هاي 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            19 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


132

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

رادكيال تداوم ميي‌ابد. همين مسئله امنيت و ثبات سياسي ديگر كشورهاي خاورميانه را نيز 
تهديد خواهد كرد.

5. افزایش جنگ‌هاي قومي‌- ‌مذهبی و فرقه‌گرایی
فرقه‌گرايي فاقد ويژگي‌هايي است كه آن را به نيروي سازنده يا ثبات‌ساز تبديل کند. اين 
پديده بر مبناي روايت‌هاي جنگ‌گرايي قرار دارد كه از تنفر و قرباني كردن متقابل تغديه 
مي‌كند. در حالي كه برخي از نيروهاي تندرو مانند دولت اسلامي در عراق و شام، كه به دنبال 
استقرار دولت سني بر تمام منطقه است، بيشتر از ديگر نيروها همبستگي فرقه‌اي خود را براي 
اهداف عملي و حساب شده به كار گرفته‌اند )Al-Qarawee, 2013:9(. افراط‌گرایی نتیجه‌ای 
جز جواب افراطی نخواهد داشت. از این‌رو، ممکن است جنگ فرقه‌ای تمام خاورمیانه را 
به آشوب بکشاند. برای مثال، پس از تهاجم آمریکا به عراق در سال 2003م، عراق شاهد 
ورود جنگجویانی از کشورهای ديگر بود که براساس انگیزه‌های مذهبی آمده بودند )کاملًا 
شبیه به ورود جنگجویان به افغانستان در پاسخ به تهاجم شوروی( و ادعا میک‌ردند که برای 
دفاع از اقلیت سنی می‌جنگند. سنی‌هایی که در زمان حکومت صدام موقعیت برتر را نسبت 
به همتايان شیعه در دست داشتند و احتمال می‌رفت که این موقعیت را از دست بدهند. این 
جنگجویان، در کنار سنی‌های افراطی عراق، ستون فقرات القاعده بین‌النهرین را شکل دادند 
و باعث به وجود آمدن مجموعه‌ای از اعدام‌های وحشتناک و بمب‌گذاری انتحاری بر ضد 
اکثریت شیعه شدند که موجب قربانی شدن غیرنظامیان زیادی شد. در حالی که برخی از 
رهبران شیعه بر خویشتنداری در برابر چنین حملاتی نظر دادند، شیعیان آشکارا تمایل فزاینده 
خود براي حمایت از خود و انتقام را بیان کردند. زمانی که القاعده بین‌النهرین مسجد طلایی 
، یکی از مقدس‌ترین زیارتگاه‌های شیعیان را منفجر کرد اقدام تلافی‌جویانه شبه‌نظامیان شیعه 
قابل انتظار بود. در ماه‌های بعد، کشور عراق گرفتار چرخه معیوبی از جنگ داخلی، با موجی 
از کشتار کور و بی‌هدف شد )Ishiyama, Breuning, 2011: 121(. همچنین، در سال 2015م، 
كردها و ايزدي‌هاي شمال عراق با تصور كمك اعراب محلي شمال عراق به داعش، پس از 
بازپس‌گيري اين مناطق از داعش به انتقام از اعراب پرداخته و از بازگشت آنها به شهرها و 
روستاهايي كه قبلًا به طور مشترك متعلق به كردها و اعراب بود، جلوگيري كردند. براساس 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            20 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

133

فصلنامه علمی - پژوهشی

منطقه‌اي  كرد دولت  پيشمرگه  نيروهاي  ژانويه 2016م،  در  بين‌الملل  عفو  گزارش سازمان 
انفجار و سوزاندن هزاران خانه  بولدوزر،  با  نظاميان كرد در شمال عراق  كردستان و شبه 
تلاش آشكاري براي ريشه‌كن كردن جوامع عرب به تلافي حمايت اعراب از داعش )به زعم 
كردها( داشته‌اند. بر مبناي اين گزارش نیروهای پیشمرگه همچنين از بازگشت ساكنان عرب 
كه در زمان حكومت داعش از خانه‌هاي خود گريخته بودند جلوگيري كرده‌اند. اين گزارش 
شواهدي از آواره كردن اجباري و تخريب خانه‌ها در روستاها و شهرها در مقياس بزرگ 
در شهرهاي نينوا، كركوك و ديالي را نشان مي‌دهد -كه نيروهاي پيشمرگه كرد بين سپتامبر 
 .) Amnesty International, 2016( 2014 تا مارس 2015م مجدداً از داعش بازپس گرفته‌اند
بايد یادآور شد كه بحث اصلي در گفتمان افراط‌گرايي عربي، اين عقيده ثابت است كه 
شيعيان مسلمان واقعي نيستند و به دنبال حذف اهل سنتی هستند‌ كه در ديدگاه سلفي‌ها تنها 
مسلمانان واقعي هستند )Abdo, 2015: 6(. همين مسئله موجب شده كه دستيابي سلفي- 
در  مذهبي  تمام‌‌عيار  جنگ  بروز  خطر  و  فرقه‌گرايي  افزايش  موجب  قدرت  به  جهادي‌ها 
خاورميانه شود. در واقع، تا سال 2010م كه خيزش‌هاي عربي شروع شد، هويت ديني، در 
حالي كه مهم بود، به نظر نمي‌رسيد دليل اصلي قطب‌بندي جديد در دنياي عرب باشد. در 
مقابل، مسئلۀ بسيج‌گر اصلي خلع دكيتاتورها از قدرت بود. اما تا سال 2012، خيزش‌ها شكل 
فرقه‌گرايي به خود گرفت. امروز، تقريباً در همه كشورهاي عربي، حتي در مصر كه شيعيان 
 Abdo, 2015:( كمتر از يك درصد جمعيت را دارند، تفاوت مذهبي در مركز صحنه است
17(. از جمله گروه‌های تکفیری در منطقه خاورمیانه می‌توان به گروه‌های النصره، داعش و 

القاعده در سوریه و عراق اشاره کرد. این گروه‌ها علاوه بر ايجاد بحران در سوریه و عراق، در 
پی دو قطبی کردن جهان اسلام در قالب تقابل شیعه و سنی هستند. سلفی- جهادی‌ها بیش از 
همه از دو متفکر و ایدئولوگ تأثیر پذیرفته‌اند: محمد ابن ‌عبدالوهاب در شبه جزیره عربستان 
در قرن هجدهم و سیدقطب در مصر قرن 20 میلادی )Alterman,2014: 13(. سیدقطب 
نخستین پرچم‌دار سلفیه انقلابی و کسی بود که سلفیه جدید را جانشین سلفیه قدیم کرد. 
سیدقطب نظریه‌پردازی بود که بحث بهک‌ارگیری خشونت را در سلفیه مدرن پایه‌گذاری کرد 

)نبوی و نجات، 1393: 137(.
فراتر از فرقه‌گرایی و افزايش منازعات مذهبی در اسلام، این مسئله ممکن است در قرن 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            21 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


134

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

21 به اسلام‌هراسی دامن زده و حتی حالت جنگ مذهبی به خود بگیرد. برای مثال، پس از 
اقدامات تروریستی داعش در فرانسه حمله‌هایی به مساجد، مراکز اسلامی و مسلمانان در 
سراسر اروپا صورت گرفت. علاوه بر این، بسیاری از تندروها در غرب از اقدامات تروريستي 
افراط‌گرايان برای تحت فشار قرار دادن مسلمانان و تفيكك مردم براساس مذهب استفاده 
آمریکا خواهان  ریاست جمهوری  انتخابات  در جریان  ترامپ  دونالد  مثال،  برای  میک‌نند. 
اعمال محدودیت‌های شدید برای مسلمانان این کشور و مسلمانان جهان شد. وي در كيي 
Guard� )از نشست‌هاي انتخاباتي خواستار ممنوعيت ورود مسلمانان به خاك آمركيا شد) 
نشان‌دهندۀ وجود ترسی واهی در مخیله سیاستمداران و  ian, 2015/12/7(. اسلام‌هراسی 

انسان‌های عادی است. مبنی بر اینکه اسلام و مسلمانان برای فرهنگ و تمدن و مردم غرب، 
منشأ خطر و تهدید محسوب می‎شوند. این ترس نامعقول به مسلمان‎ستیزی و ناشکیبایی در 
برابر آنان در جوامع غربی دامن زده است. این پدیده به بازنمایی منفی از اسلام و مسلمانان 
از طریق کدگذاری آنان با مفاهیم کلی خشونت و ترور و بنیادگرایی و غیرمتمدن بودن و 
غیرمدنی زیستن و همه عناصری می‎پردازد که به نوعی ضد هنجار انسانی و به طور خاص 
پیش‎داوری‎های  بر  مبنی  تفکر  این روش  تکثیر  ضد هنجارهای غربی محسوب می‎شوند. 
سیاسی و مذهبی و منزوی کردن افراد در جوامع غربی است که آنان را مستعد افراط‎گرایی 

می‎کند )کریمی‌مله و گرشاسبی، 1394: 163(
بي‌ثبات‌كننده  عوامل  مهم‌ترين  از  كيي  به  سنت  اهل  و  شيعيان  ميان  شكاف  گسترش 
خاورميانه تبديل شده و به نظر مي‌رسد پاياني براي آن قابل تصور نيست. بازيگران سلفي‌ها 
ثابت كرده‌اند كه پرچمداران اصلي گفتمان ضديت با شيعيان هستند. جريان سلفي زبردستي 
خود براي بهره‌برداري از فرصت‌ها در جهت پيشبرد مواضع خود در خلال مناقشه‌هاي آشكار 
و اعتراضات گروه‌هاي فرعي ديني كه توسط خيزش عربي برافروخته شده را نشان داده است. 
پيروزي‌هاي سلفي‌ها چالشي براي نهادهاي قدرت در منطقه است )Abdo, 2015: 5(. پس 
از اقدامات وحشیانه داعش در عراق و سوریه، بنا بر گزارش رویترز بازرسان حقوق بشر 
سازمان ملل متحد در گزارشی نوشته‌اند به نظر می‌رسد که خاورمیانه در آستانه جنگ فرقه‌ایی 
گسترده‌ای قرار دارد. به اعتقاد نویسندگان گزارش، جنگ منطقه‌ای در خاورمیانه بیش از هر 
زمان دیگری نزدیک شده است. افزایش تعداد پیکارجویان رادیکال نه تنها جوامع سنی تحت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            22 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

135

فصلنامه علمی - پژوهشی

کنترل آنها را هدف می‌گیرد بلکه جوامع اقلیت مانند شیعیان، علوی‌ها، مسیحیان، ارمنی‌ها، 
دروزی‌ها و کردهای عراق و سوریه نیز در امان نیستند )reuters, 2014/06/17(. تسلط داعش 
بر بخش‌های سنی‌نشین عراق بیشترین تهدیدات منطقه‌ای را برای ایران ایجاد میک‌ند. زیرا 
داعش در مقایسه با القاعده رویکرد بسیار رادیکال‌تری در قبال شیعیان و حکومت ایران دارد، 
به گونه‌ای که ابوبکر بغدادی رهبر داعش از ایمن الظواهری رهبر القاعده به خاطر عدم انجام 
اقدام قاطعانه در برابر ایران انتقاد کرده است. تسلط گروه افراط‌گرا و تروریستی داعش بر 
مناطق سنی‌نشین عراق باعث گسترش فعالیت‌های این گروه در قبال اهداف و مراکز شیعی 
می‌شود و این موضوع برای ایران به عنوان پرچمدار شیعه در جهان خطری مذهبی و حیثیتی 

محسوب می‌شود )اسدی، 1393: 28(. 

6. افزایش شمار آوارگان و خطرات ناشي از آن
یکی از مشکلات ناشی از افراط‌گرایی و خشونت‌های ناشی از آن، افزایش شمار مهاجران 
و پناهندگان به کشورهای همسایه کشورهای درگیر جنگ بوده است. این مسئله می‌تواند 
باعث ناامنی و بروز مشکلات بزرگ دیگری شود. براساس گزارش كميته بين‌المللي صليب 
سرخ )سال 2015م(، سه ميليون نفر عراقی در نتيجه جنگ داخلي آواره شده‌اند كه بالاترين 
 .)ICRC, 2015/12/29( و سريع‌ترين نرخ آواره شدن مردم در جهان در سال 2015م است
پناهندگان سازمان ملل متحد در ژانويه 2016م،  آمار کمیساریای عالی  براساس  همچنين، 
تعداد پناهندگان ثبت شده سوری تا 19 ژانويه 2016، برابر با 4.603.363 نفر بوده است. 
سه کشور که بیشترین آوارۀ سوری را در خود جا داده‌اند به ترتيب عبارتند از: ترکیه، لبنان 
و اردن )UNHCR.ORG, 2016/1/19(. اين در حالي است كه یکی از عوامل اصلی که یک 
کشور را در معرض جنگ داخلی قرار می‌دهد، جنگ داخلی در کشور همسایه است. محققان 
معتقدند دلایل چندی برای این مسئله وجود دارد، اما محتمل‌ترین آن، که می‌تواند اثر بی‌ثبات 
کننده داشته باشد تعداد زیاد آوارگان است. در مطالعه كشورها بین سال‌های1951 تا 2001م، 
آیدین صالحیان و کریستیان گلدیش دریافتند که پذیرفتن آوارگان دولت‌های همسایه به طور 
 .)Salehyan,Gleditsch,2014( قابل ملاحظه‌ای خطر جنگ مسلحانه را افزایش داده است
بنابراین، لبنان، ترکیه و اردن امروز در خطر هستند. این محققان دریافته‌اند که آوارگان سوری 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            23 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


136

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

در لبنان خطر جنگ داخلی در لبنان را 53/88 درصد و حضور آوارگان در اردن، خطر جنگ 
را 53/51 درصد افزایش داده است )Pollak and Walter,2015: 42(. افزون بر اين، ورود 
تعداد زیادی مهاجر به اروپا بحران بزرگی برای این اتحادیه و یکپارچگی آن پدید آورده 
منفی  با رشد  آلمان  مانند  ناحیه،  این  از کشورهای  بسیاری  که  است  در حالی  این  است. 
جمعیت مواجهند و ورود آوارگان به خاک خود را فرصتی برای تداوم رشد اقتصادی خود 
می‌دانند. اما کشورهای منطقه خاورمیانه عموماً با مشکل بیکاری مواجهند و آوارگانی که به 
این کشورها وارد می‌شوند مشکلات این کشورها را دو چندان میک‌نند. برای مثال، براساس 
گزارش سال 2014م سازمان بین‌المللی کار، نرخ بیکاری جوانان در خاورمیانه 26.8 درصد 

.)ILO,2014:90( بوده است

7. ايجاد زمينه‌هاي تداوم افراط‌گرایی در منطقه
مسئلۀ بزرگ دیگر، مشکلات بزرگی است که برای انسان‌های رنج‌دیده از جنگ پیش می‌آید. 
درگیری‌های  نتیجه  در  )یونیسف(  متحد  ملل  سازمان  کودکان  گزارش صندوق  اساس  بر 
خاورمیانه و شمال آفریقا بیش از 13 میلیون کودک از ادامه تحصیل محروم شده‌اند. در همین 
گزارش آمده است که 8850 مدرسه در سوریه، عراق، یمن و لیبی به دلیل آسیب، تخریب یا 
استفاده شدن به عنوان پناهگاه یا تصرف توسط گروه‌های نظامی قابل استفاده نیستند. بیشترین 
تعداد محرومان از تحصیل ناشی از حضور و فعالیت گروه‌های تندروی تکفیری بوده است 
به گونه‌ای که از 13.7 میلیون کودک محروم از آموزش منطقه، 2.7 میلیون سوری، 3 میلیون 
عراقی، 2 میلیون لیبیایی و 2.9 میلیون نفر یمنی هستند )UNICEF, 2015(. در نتیجه، تحقق 
اهداف توسعه انسانی و توسعه کم¬رنگ‌تر می‌شود و فرصت‌های آینده زندگی كودكان از بین 
می‌رود. وجود فقر، بكياري و بي‌سوادي زمينه‌هاي مناسبي براي تبليغات افراط‌گرايان تكفيري 

و پيوستن جوانان به اين گروه ها پديد مي‌آورد.
در پايان می‌توان گفت ریشهک‌نی گروه‌های افراط‌گرا در گرو ایجاد ثبات و توسعه در 
کشورهای خاورمیانه است. در مقابل، اگر بی‌ثباتی ادامه یابد و دولت‌های شکننده نتوانند 
به دولت کامل تبدیل شوند یا دولت‌ها در معرض فروپاشی قرار داشته باشند، نه تنها این 
گروه¬ها از بین نمی‌روند بلکه گسترش بیشتری پیدا میک‌نند. برای مثال، در حالی که افغانستان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            24 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

137

فصلنامه علمی - پژوهشی

سرچشمه اصلی و اولیه رشد بنیادگرای اسلامی پیکارجو بوده است، اما اگر فرض کنیم که 
افغانستان به صلح و ثبات دست یابد، پناهگاه امن و محل آموزش افراط‌گرایان به کشورهایی 
مانند لیبی، سوریه، عراق، يمن و تونس منتقل می‌شود. در نتیجه، می‌توان گفت خیزش‌های 
مردمی اعراب با تضیف دولت‌های حاکم یا ساقط کردن آنها بدون ايجاد دولت‌هاي جديد و 
باثبات نه تنها تأثیر مثبتی نداشته بلکه موجب بروز خشونت‌های بی‌سابقه شده است که منطقه 
را تهدید کرده و دامنه آن به کل جهان نیز سرایت کرده است. در مقابل، افزایش قابل توجه 
قدرت افراط‌گرایان و جنايت‌هايي كه مرتكب شده‌اند موجب تعویق فرایند دموکراسی‌خواهی 
از ترس  آنها حكومت مي‌كنند  بر  شده و مردم ساكن كشورهايي كه حاكمان غير مردمي 
خود  خواهانه  دموكراسي  مطالبات  مذهبي  افراط‌گرايان  قدرتي‌ابي  و  حكومت  تضعيف 
اقتصادي  ناكارآمدي سياسي و  استبداد و  این در حالی است که وجود  تعليق كرده‌اند.  را 
دولت‌هاي منطقه یکی از عوامل اصلی اقبال گسترده نسبت به اسلام‌گرایان تندروی تکفیری 
فقر  تداوم عقب‌ماندگی و  با  فاسد  ناکارآمد و  تداوم حکومت‌های غیرمردمی،  بوده است. 
اقتصادی و در نتیجه، زمینه مناسب گسترش افراط‌گرایی و جنگ‌های بیشتر در آینده مساوی 
است. در همین زمینه و در مورد دلایل گسترش بنیادگرایی اسلامی انوشیروان احتشامی معتقد 
است: بنيادگرايي اسلامي به عنوان يك عكس‌العمل و پاسخ به بحران مواجهه دولت‌ـ ‌ملت 
در خاورميانه مطرح مي‌شود. اين بحران شامل محروميت اجتماعي، فقر مداوم، فساد، فاميل 
بازي، وابستگي به غرب از لحاظ امنيتي و دفاعي و اقتصادي، فقدان مشروعيت سياسي و 
تنزل حاكميت قانون است. همچنين، اين بحران به وسيله بي‌ثباتي سياسي عمومي نظام‌هاي 
سياسي غيرپاسخگو و نامطمئن حفظ قدرت سياسي در كشورهاي اسلامي تشديد مي‌گردد 
)احتشامی، 1381: 248(. با وجود اين مسائل آینده منطقه خاورمیانه کماکان تیره و تار و مبهم 

خواهد بود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            25 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


138

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

بحث و نتیجه‌گیری 
وجود مشکلات فراوان در خاورمیانه و عوامل مختلف که می‌توان مهم‌ترین زمینه آن را جنگ 
افغاستان دانست، موجب شد سلفي‌گرايي سنی جنبه نظامی و خشونت‌آمیز به خود بگيرد. مسائل 
دیگر نظیر حمله آمریکا به عراق در سال 1991 و 2003م، وقوع خیزش‌ها  در کشورهای عرب 
و رقابت‌های منطقه‌ای موجب شعله‌ور شدن آتش افراط‌گرایی و قدرت‌یابی بی‌سابقه گروه‌های 
تندرو شد. امری که نه تنها امنیت و ثبات سیاسی کشورهایی مانند عراق، لبنان، سوریه، لیبی، 
یمن و تونس را از بین برده بلکه تهدیدهای جدی را علیه کشورهای حامی افراط‌گرايان مانند 
عربستان پدید آورده است. اين مسئله ثبات سیاسی سایر کشورهای منطقه را نیز تحت‌الشعاع 
قرار داده و احتمال درگیری بین کشورها را افزایش داده است. افزون بر این، تفرقه‌انگیزی این 
گروه‌ها موجب بروز منازعه میان شیعیان و اهل سنت شده و القاکنندۀ جنگ سنی و شیعه است. 
كيي از آثار اين مسئله از بین رفتن وحدت مسلمانان و افزایش تنش بین کشورهای اصلی شیعه 
)ایران( و سنی )عربستان( بوده است. بی‌ثباتی سیاسی و تداوم منازعه در منطقه، مخارج نظامي و 
رقابت‌های تسلیحاتی را تشديد كرده است. همچنین افزایش مجدد حضور نیروهای آمریکایی 
در عراق، سوریه و سایر کشورهای منطقه به بهانۀ مبارزه با اسلام‌گرایان تکفیری موجب افزایش 
هزینه¬های امنیتی کشوری مانند ایران خواهد شد. با افزایش خطر تجزیه سوریه و عراق احتمال 
بروز حوادث بیشتری از این دست در سایر کشورها بالا رفته است و به طور مستقیم کشورهای 
ایران، ترکیه، عربستان، بحرين، لبنان و یمن در معرض بی‌ثباتی‌های سیاسی مختلفی مانند جدایی 
سرزمینی و تروریسم و حتی جنگ داخلی یا خارجی هستند. همه این مسائل، فرصت تحقق 
توسعه و بهبود فضای آرامش، صلح و همکاری در منطقه خاورمیانه را از بین برده و آینده آن را 

همچنان مبهم میک‌ند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            26 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

139

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
و  ایران  نیابتی  بر جنگ‌های  رقابت  عنصر  تأثیر  "میزان‌سنجی  )بهار 1394(.  حبیب‌الله  شیرازی،  ابوالحسن 

عربستان". فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام. سال پنجم. شماره اول. صص 77-102.
اسدی، علی‌اکبر )1393(. خیزش داعش و بحران امنیتی در عراق. تهران: مرکز پژوهش‌های مجلس شورای 

اسلامی. 
احتشامی، انوشیروان )تابستان 1381(. "بنیادگرایی اسلامی و اسلام سیاسی". ترجمه محسن اسلامی. مجله 

علوم سیاسی دانشگاه باقرالعلوم )ع(. شماره 18. صص 245-260.
جعفری، حسن؛ بهرامی خوشکار، محمد )پاییز 1393(. "جریان‌شناسی گروه‌های تکفیری انحرافی در اسلام". 

فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام. سال چهارم. شماره سوم. صص 27-60.
فاست، لوييس )1391(. روابط بين‌المللي خاورميانه. ترجمه احمد سلطاني. تهران: وزارت امور خارجه.

ميلتون ادواردز، بيورلي )1382(. سياست و حكومت در خاورميانه. ترجمه رسول افضلي. تهران: نشر علم و 
ادب.

فيرحي، داوود )1392(. سلفی‌گری در گفت‌وگو با دکتر داوود فیرحی. سايت رسمي جماعت دعوت و اصلاح 
)1392/4/20(. قابل قابل دسترس در: http://www.islahweb.org/content/8777/7/2013. تاريخ 

دسترسي )1395/6/20(.
داعش".  به  پیوستن جنگجویان خارجی  "بررسی چرایی  )بهار 1394(.  علی؛ گرشاسبی، رضا  کریمی‌مله، 

فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام. سال پنجم. شماره اول. صص 155-179.
"جریان‌شناسی گروه‌های نوسلفی سوریه براساس  نبوی، سیدعبدالامیر؛ نجات، سیدعلی )زمستان 1393(. 
تحلیل گفتمان". فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام. سال چهارم. شماره چهارم. صص 129-162.
نظری، علی‌اشرف؛ قنبری، لقمان )زمستان 1393(. "شکاف‌های فرهنگی و منازعات ایدئولوژیک در کشورهای 
عرب خاورمیانه". فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام. سال چهارم. شماره چهارم. صص 184-

.163
دويچه‌وله فارسي )2015/7/2015(. داعش از سلاح شیمیایی علیه کردها استفاده کرده است. قابل دسترس در:

http://www.dw.com/fa-irتاريخ دسترسي )1394/6/25(
Abdo, Geneive (2015). Salafists and Sectarianism: Twitter and Communal Conflict in the 

Middle East. Center for Middle East Policy at Brookings, accessed at: http://www.
brookings.edu/research/papers/2015/03/salafism-sectarianism-social-media. Accessed 
at: (2015/8/25).

Ake, Claude (1974). “Modernization and Political Instability”. World Politics. V. 26. N. 4. 
Pp. 576-591.

Al Raffie, Dina (winter 2013). “Social Identity Theory for Investigating Islamic Extremism 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            27 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


140

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

in the Diaspora” Journal of Strategic Security. Vol. 6. No. 4. Pp. 67-91.

Al-Qarawee; Harith Hasan (2013). “Heightened Sectarianism In the Middle east: Causes, 
Dynamic and Consequences”. Analysis. No. 205. Pp. 1-10.

Alterman, Jon. B. (2014). Religious Radicalism after the Arab Uprisings. Washington: 
Center for Strategic and International Studies, Rowman and Littlefield. 

Amnesty International (2016). Banished and Dispossessed forced Displacement and 
Deliberate Destruction in Northern Iraq. London Amnesty International Ltd. available 
in: http://www.amnestyusa.org/research/reports/banished-and-dispossessed-forced-
displacement-and-deliberate-destruction-in-northern-iraq. Accessed at: (2016/1/23).

Associated Press. 2015/10/07: “AP Investigation: Nuclear Black Market Seeks IS 
Extremists“. available in: http://bigstory.ap.org/article/6fd1d202f40c4bb4939bd99c
3f80ac2b/ap-investigation-nuclear-smugglers-sought-terrorist-buyers, Accessed at: 
(2015/10/8).

Bowering, Gerhard (2013). The Princeton Encyclopedia of Islamic Political Thought. 
Princeton and Oxfordshire. Princeton and Oxford.

Brian R. Farmer (2006). Understanding Radical Islam: Medieval Ideology in the Twenty-
first Century. Peter Lang International Academic Publishers.

Britannica (2015). Middle East. available in: http://www.britannica.com/place/Middle-
East. Accessed at: (2015/10/8).

Chaliand, Gérard; Arnaud Blin (2007). The History of Terrorism from Antiquity to Al 
Qaeda, Translated by Edward Schneider. Kathryn Pulver, Jesse Browner, California, 
University of California Press. Ltd.

Emerson O. Michael; David Hartman (2006). “The Rise of Religious Fundamentalism”. 
Annual Review of Sociology. August. Vol. 32. Pp. 127-144. 

Gleditsch, Skrede Kristian; Idean Salehyan; Kenneth Schultz (2008). “Fighting at Home, 
Fighting Abroad: How Civil Wars Lead to International Disputes”. Journal of Conflict 
Resolution 52. No. 4. April. Pp. 479-506.

Global Terrorism Index (2014). Measuring and Understanding the Impact of Terrorism. 
Institute for Economics and Peace. available in: www.economicsandpeace.org. 
Accessed at: (2015/9/18).

Guardian (2015/12/7). Donald Trump: ban all Muslims entering US, available in: http://

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            28 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


ر...
ی د

اس
سی

ت 
 ‌ثبا

ده
 آین

ی و
فیر

 تک
ی-

هاد
 ج

یی
گرا

فی‌
سل

141

فصلنامه علمی - پژوهشی

www.theguardian.com/us-news/2015/dec/07/donald-trump-ban-all-muslims-entering-
us-san-bernardino-shooting. Accessed at: (2016/1/20).

Hurwitz, Leon (1973). “Contemporary Approaches to Political Stability”. Comparative 
Politics. Vol. 5. No. 3.

ILO (2014). Global Employment Trends 2014: Risk of a jobless recovery? Geneva, 
International Labor Office.

Independent (2015/11/18). Paris attack victims: All 129 people killed in terrorist attacks 
identified by French government. Available in: http://www.independent.co.uk/news/ 
world/europe/paris-attack-victims-list-french-government-identifies-all-129-people-
killed-in-paris-terrorist-a6739116.html. Accessed at: (2016/1/23).

International Committee of the Red Cross (ICRC). 2015/12/29. “Iraq: Highest number 
of displaced in 2015”. available in: https://www.icrc.org/en/document/iraq-highest-
number-displaced-2015.Accessed at: (2016/1/19).

Ishiyama, John T. Marijke Breuning (2011). 21st Century Political Science. California: 
SAGE Publications.

Katzman, Kenneth. et al (2014). Iraq Crisis and U.S. Policy Washington. Congressional 
Research Service, available in: www.crs.gov. Accessed at: (2015/9/30).

Kurian, George Thomas (2011). The encyclopedia of political science. Vol. 1-5. Washington: 
CQ press.

Lia, Brynjar (2015). “Understanding Jihadi Proto-States”. Perspectives on Terrorism. Vol. 
9. Issue 4. August. Pp. 31-41.

Loza, Wagdy (2007). ”The psychology of extremism and terrorism: A Middle-Eastern 
perspective”. Aggression and Violent Behavior. Vol. 12. Issue 2. March–April. Pp. 
141-155.

Lustic, Ian (1979). “Stability in Deeply Divided Societies”. World Politics. Vol. 31. No. 3.

Messner, J. J. et al (2015). Fragile States Index 2015. Washington: The Fund for Peace. 
available in: www.fundforpeace.org. Accessed at: (2015/9/30).

Nytimes (2006/5/1).“Unity through Autonomy in Iraq”, By BIDEN, JOSEPH R. LESLIE 
H. GELB. page A19. available in: http://www.nytimes.com/2006/05/01/opinion/ 
01biden.html?pagewanted=all.Accessed at: (2016/1/23).

Pollack. Kenneth M. Barbara F. Walter (2015). “Escaping the Civil War Trap in the Middle 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            29 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html


142

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

East”. The Washington Quarterly. Vol. 38. Issue 2. Summer. Pp. 29-46.

Rabasa, Angel M. et al (2004). The Muslim world after 9/11. Santa Monica. RAND 
Corporation.

Reuters (2014/06/17). U.N. investigators warn of wider sectarian war across Iraq, Syria, 
available in: http://www.reuters.com/article/2014/06/17/us-syria-crisis-warcrimes-
idUSKBN0ES10S20140617. Accessed at: (2015/9/21)

Reuters (2015,8,23). Al Qaeda deploy in Yemen's Aden, British hostage freed, 
available in: http://www.reuters.com/article/2015/08/23/us-yemen-security-
idUSKCN0QS07820150823. Accessed at: (2015/9/25)

Scruton, Roger (2007). Dictionary of Political Thought. Third edition. Hampshire. The 
Palgrave Macmillan.

Seddon David (2004). A Political and Economic Dictionary of the Middle East. London 
and New York: Europa Publication Taylor and Francis Group.

Sedgwick, Mark (2015). “Jihadism, Narrow and Wide: The Dangers of Loose Use of an 
Important Term”. Perspectives on Terrorism. Vol. 9. Issue 2. Pp. 34-41.

UNHCR.ORG (2016/1/19). “Syrian Regional Response”, available in: http://data.unhcr.
org/syrianrefugees/regional.php. Accessed at: (2016/1/24).

UNICEF (2015). Education under Fire. How conflict in the Middle East Is depriving 
children of their schooling. available in: www.unicef.org/mena/Education-Under-Fire-
English.pdf. Accessed at: (201510/1).

Wictorowitcz, Quintan (2006). “Anatomy of the Salafi Movement”. Studies in Conflict and 
Terrorism. Vol. 29. Issue 3. Pp. 207–239.

.

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
به این مقاله این‌گونه استناد کنید:

کرم‌زادی، مسلم )۱۳۹5(، »سلفی‌گرایی جهادی- تکفیری و آیندۀ ‌ثبات سیاسی در منطقه خاورمیانه« فصلنامۀ 
پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س6، ش1، بهار 95، صص 142-113

DOI: 10.21859/priw-060205

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            30 / 30

https://priw.ir/article-1-165-en.html
http://www.tcpdf.org

