
د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

53

فصلنامه علمی - پژوهشی

 An Introduction to the Political Thought of Neo-
traditionalism With the recitation of Seyed Hossein 

Nasr
Hosein Monsef1  Shoja Ahmadvand2  

Date of Received: 2023/06/18        Date of Acceptance:2023/11/24

Abstract
Recognizing and evaluating the currents of knowledge that carry political trends is one 
of the concerns of contemporary thinkers, and stepping in the path of this evaluation is 
impossible without theoretical reflection and effort to understand it. Among the currents 
of knowledge in the present era, there is the discussion of tradition, traditionalism, and 
neo-traditionalism. In order to enter into the discussion of tradition, according to the 
traditionalists, one should pay attention to the set of facts that include history, geography 
and philosophy. Traditionalists creditably relate the history of their reflections to the 
scope of human history. Therefore, we are faced with a kind of people of knowledge, 
from which political thought is extracted from this knowledge.
Seyyed Hossein Nasr is also among those who are interested in the votes of these people 
and are trying to expand the traditional worldview. As a neo-traditionalist thinker, he 
has another exploration in this term.
In the opinion of neo-traditionalists like Nasr, this knowledge has a divine origin and 
is focused on sacred knowledge, which is placed in the gem of tradition, and what 
is important for them are the benefits and fruits of tradition in life. This research is 
trying to discover the political thought of neo-traditionalists such as Nasr and to extract 
politics from the heart of the tradition that has divine origin in order to examine the 

1. Master’s degree, Allameh Tabatabai University, Tehran, Iran
2. Associate Professor, Department of Political Science, Allameh Tabatabai University, Tehran, 
Iran.(responsible Author) , shojaahmadvand@gmail.com

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 13, No. 4, Winter 2023, 53-72
DOI: 10.21859/priw-130403

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             1 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


54

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

benefits and fruits that neo-traditionalists say about it in the field of politics. . to get
Knowing the dimensions and coordinates of neo-traditionalism and discovering 
Nasr’s political thought as a prominent neo-traditionalist thinker and understanding 
the differences and commonalities between traditionalism and neo-traditionalism is the 
main goal of this research.
The main question of our research is how to draw the political thought of Seyed 
Hossein Nasr as the most prominent neo-traditionalist thinker? And how can the origin 
and general coordinates of Nasr’s new traditionalism be represented according to his 
philosophical logic and how can his political thought be depicted?
Our hypothesis is based on the fact that Seyyed Hossein Nasr’s political thought was 
formed in the form of negation of modernity and criticism of popular political-religious 
traditionalism on the basis of the philosophical tradition of Hikmat Khaleda in the form 
of opposition to modernity on the one hand and criticism of political Islam on the other. 
Our other assumption is that the origin of Nasr’s neo-traditionalism crystallized in the 
theory of Hekmat Khaleda, and it had the characteristics of responding to the crisis of 
modernity and eliminating the defects of the popular political-religious traditionalism. 
Seyyed Hossein Nasr’s political thought was based on the foundation of anti-modernity, 
criticism of traditionalism, and criticism of the political Islamic discourse, and was 
represented politically in the form of the theory of monarchy. Our information gathering 
methods will be based on the type of research, library and document collection, and our 
main method in this research is exploratory. As its name suggests, this method seeks 
to explore (the political thought of neo-traditionalists and Nasr) the things that happen 
and questions about them. This method is especially useful when there is sufficient 
knowledge about a phenomenon. does not exist Therefore, the exploratory method can 
lead to a decision about whether the topic is worth researching or not.

Keywords: Political Thought , tradition, traditionalism, neo-traditionalism,Seyed 
Hossein Nasr

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             2 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

55

فصلنامه علمی - پژوهشی

درآمدی بر اندیشه سیاسی نوسنت گرایی :قرائتی از سید حسین نصر 
حسین منصف1

شجاع احمدوند2

تاریخ دریافت: 1402/03/28             تاریخ پذیرش: 1402/09/03

چكيده
شناخت و سنجش جریان های معرفتی که گرایش های سیاسی را با خود به همراه دارد یکی از دغدغه های اندیشمندان معاصر است و گام 
نهادن در مسیر این سنجش، بدون تامل نظری و کوشش در فهم آن، تمنایی محال است. از جریان های معرفتی در عصر حاضر، بحث 
سنت )Tradition( ، سنت گرایی ) Traditionalism( و نو سنت گرایی )Neo-traditionalism( است. برای ورود به بحث سنت 
باید طبق گفته سنت گرایان به مجموعه ی حقایقی که شمول تاریخی، جغرافیایی و فلسفی دارد، توجه کرد. سنت گرایان به اعتباری، سابقه 
تاملاتشان را به گستره ی تاریخ بشری مرتبط می سازند. لذا ما با نوعی اهل معرفت مواجه هستیم که از درون این معرفت، اندیشه سیاسی 

استخراج شده است.
سید حسین نصر نیز از جمله کسانی است که با علاقه به آرای این افراد ، سعی در گسترش جهان بینی سنتی دارد.  وی به عنوان اندیشمندی 

نو سنت گرا ، کندکاوی دیگر در این اصطلاح دارد.
در نظر نو سنت گرایانی چون نصر این دانش منشایی الهی دارد و معطوف به علم قدسی است که در گوهره ی سنت قرار می گیرد و آنچه 
برای آنان اهمیت دارد، فواید و ثمرات سنت در زندگی است. این پژوهش در تلاش است تا بتواند به کشف اندیشه سیاسی نوسنت گرایانی 
همچون نصر دست یابد و سیاست را از دل سنتی که منشایی الهی دارد، استخراج کند تا با بررسی آن، به فواید و ثمراتی که نو سنت گرایان 

از آن می گویند در زمینه سیاست به دست آوریم.
شناخت ابعاد و مختصات نو سنت گرایی و کشف اندیشه سیاسی نصر به عنوان اندیشمند شاخص نو سنت گرا و درک نقاط افتراق و اشتراک  

سنت گرایی با نو سنت گرایی هدف اصلی این پژوهش است. 
سئوال‏ اصلی تحقیق ما این است که چگونه می توان اندیشه سیاسی سید حسین نصر به عنوان شاخص ترین متفکر نو سنت گرا را ترسیم 
کرد؟ وخاستگاه و مختصات عمومی جریان نو سنت گرایی نصر را با توجه به منطق فلسفی او چگونه می توان بازنمایی کرد و اندیشه سیاسی 

وی را چگونه می توان تصویر کرد؟
فرضیه ما بر این امر استوار است که اندیشه سیاسی سید حسین نصر در قالب نفی مدرنیته و نقد سنت گرایی سیاسی- مذهبی رایج بر بستر 
سنت فلسفی حکمت خالده در هیات ضدیت با مدرنیته از سویی و نقد اسلام سیاسی از سوی دیگر شکل گرفت. فرض دیگر ما این است 
که خاستگاه نو سنت گرایی نصر در نظریه حکمت خالده تبلور یافت، و دارای خصالی چون پاسخ به بحران مدرنیته و رفع نقایص سنت 
گرایی سیاسی- مذهبی رایج بود. اندیشه سیاسی سید حسین نصر از خلال حکمت خالده و بر بنیاد ضدیت مدرنیته، نقد سنت گرایی رایج 
و نقد گفتمان اسلام سیاسی استوار بود و به لحاظ سیاسی در قالب نظریه سلطنت بازنمایی شد. شیوه های گردآوری اطلاعات ما بر اساس 
نوع پژوهش، کتابخانه ای و جمع آوری اسناد و مدارک خواهد بود و روش اصلی ما در این پژوهش اکتشافی است. این روش همان طور که 
از نام آن مشخص است به دنبال اکتشاف )اندیشه سیاسی نو سنت گرایان و نصر( چیز هایی است که رخ  می  دهد و پرسش در مورد آن ها 
است.این روش به ویژه زمانی مفید است که درباره یک پدیده شناخت کافی وجود ندارد. بنابر این روش اکتشافی می تواند به تصمیم گیری 

در مورد این که آیا موضوع مورد نظر ارزش تحقیق دارد یا خیر بیانجامد.

واژه های كليدي: اندیشه سیاسی، سنت، سنت گرایی، نوسنت گرایی ، سیدحسین نصر

h.monsef@atu.ac.ir ،1. کارشناسی ارشد دانشگاه علامه طباطبایی تهران، تهران،ایران

2. دانشیار گروه حقوق و علوم سیاسی دانشگاه علامه طباطبایی تهران،تهران،ایران. )نویسنده مسئول(
  shojaahmadvand@gmail.com

 Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
 Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال سیزدهم، شماره چهارم، زمستان 1402، صص 72  - 53

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
30

40
3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             3 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


56

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

مقدمه
علم سیاست به عنوان یکی از حوزه‌های معرفت بشری، همواره عرصه تجزیه و تحلیل اندیشمندان بوده 

است و به مثابه ابزاری کارآمد برای برآورده کردن نیازهای مادی و معنوی انسان‌ مورد بهره  برداری واقع 

شده است. از شاخه های اصلی این علم اندیشه سیاسی جایگاه مهمی دارد. برخلاف تاریخ اندیشه‌های 

سیاسی که به سیر تاریخی نظر دارند، اندیشه و فلسفه سیاسی درصدد تبیین ماهیت، دلایل و تأثیر وجودی 

مفاهیم علم سیاست است. بی گمان گذر تئوریک علوم بشری از سیاست قدیم به سیاست مدرن و به دنبال 

آن تغییر کار ویژه‌های مرتبط با آن نقش اساسی در حیات فکری و  اجتماعی بشر داشته است.  در این 

میان تحول مفاهیم نیز از محوری ترین موضوعات اندیشه سیاسی است که سنگ بنای تحلیل های علمی 

کادمیک را فراهم می کند. سنت یکی از مهمترین این مفاهیم است که در گذر زمان تغییرات زیادی  و آ

پیدا کرده گاهی آن را پیشینه دینی می نامند، گاهی آن را گذشته ملی تلقی می‎کنند و گاه برداشت های حتی 

نوین تری برای آن قائل هستند.  

اسلامی، مسیحی،  از سنت  مورد سنت هست چنانچه  در  زیادی  تنوعات  البته  نیز  دینی  نگاه  در 

یهودی، هندو، پروتستان، شیعی، سنی و... سخن به میان آمده است.  سنت‌گرایی اسلامی همانند سایر 

جنبش های دینی ، سنت گرایی یهودی، کاتولیک و پروتستان واکنشی به مدرنیسم و گاها بنیادگرایی  و ... 

است. این جنبش های مذهـبی در حمایت از سنت های خاص خـود و مرجعیــت رهـبرانی همچون پاپ 

به مخالفت آشکار با مدرنیسم پرداختند. سنت گرایی برای نقد مدرنیسم  به دنبال معیارهای عام نمی رود 

بلکه از درون سنت، آن را نقد می کند. سنت گرائی به جای حذف سنت و دین، به احیای آنها می پردازد 

کید بر عرفان  و ضمن بیان آسیب های مدرنیته، داروی سنت گرایی را پیشنهاد می‌دهد. این جریان با تأ

اسلامی و آئین های شرقی، در صدد حل معضلات دنیای جدید است )لگنهاوزن، 1382: 83(.

 سید حسین نصر از جمله فلاسفه‌ای است كه در عصر حاضر به دفاع از سنت، حكمت جاويدان و 

امر قدسي اهتمام دارد. نگاه و باور نصر به اين موضوع، او را در مسير پروژه اي فكري قرار داده است كه 

از وي به عنوان انديشمندي قابل توجه در جهان غرب ياد مي شود. او در سرزمين عرفيات جديد به جدال 

با مدرنيته مشغول بوده و راه نجات انسان دنياي مدرن را بازگشت به سنت و معنويت مي‌داند. كشاكش 

معرفتي نصر در اين گستره، او را هم به نظريه پردازي و رهبري مکتب فکری كشانده، و هم با ارائه كلياتي 

جامع از پروژه دین ، مذهب و شريعت، به دريافت و بازخواني باورهايي مشغول است كه احياي آن را مايه 

نجات انسان در دنياي مدرن مي‌داند. او البته به صراحت  به نظام سیاسی مطلوبی که مایه نجات بشر در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             4 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

57

فصلنامه علمی - پژوهشی

عصر مدرن است، اشاره نکرده است. اما تشکیل حکومت را ضروری می‌داند  و دین اسلام را به عنوان دین 

جامع می پذیرد. از این رو به نظام سیاسی در اسلام اعتقاد دارد و معتقد است دو هجوم اساسی باعث دور 

شدن سیاست از دین شده که یکی حمله مغول و دیگری حمله غرب که تأثیر دومی در تخریب و انهدام 

بسیاری از نهادهای سنتی از حمله مغول ویرانگرتر بوده است.

در انتهای این مقدمه اشاره به این نکته نیز لازم است که این مقاله به دنبال ارائه پاسخ معتبر به این پرسش 

است که خاستگاه جریان فکری نوسنت گرایی و اندیشه سیاسی برجسته ترین متفکر آن سیدحسین نصر را با 

توجه به منطق فلسفی او چگونه می توان بازنمایی کرد؟‌ در پاسخ به این پرسش‌ برای جهت‌دهی به پژوهش، 

این فرضیه ارائه  شده است که خاستگاه نو سنت گرایی نصر در نظریه حکمت خالده تبلور یافت و اندیشه 

سیاسی او در قالب ضدیت با تجدد ازسویی و نقد اسلام سیاسی از سوی دیگر بازنمایی شده است.

1. چیستی سنت و سنت گرائی 
1-1. چیستی سنت: واژه سنت از واژه لاتینی traditio به معنای واگذاری گرفته شده است. در سنت 

به کار رفته است که به واسطه کلیسا منتقل  مسیحی این اصطلاح برای نشان دادن مجموعه تعالیمی 

نوآوری های  ابداع و  نتیجه  ایستا اطلاق می شد که در  امر  به  به لحاظ اصطلاحی  می شد. واژه سنت 

جدید، از گذشته بر جای مانده است )اصلان، 1385: 98(. درواقع وجه اساسی مفهوم سنت، گرایش 

به حفظ وضع موجود و مقاومت در برابر دگرگونی است) افشار کهن،1383: 11(. به دلیل همین ثبت 

و دگرگونی ناپذیری است که سنت را امری با منشا الهی دانسته که سینه به سینه از نسلی به نسل دیگر  

منتقل شده است)خندق آبادی،1380: 195(. البته واقعیت آن است که مفهوم سنت نیز مانند مفهوم دین 

نمی توان ذیل تعریف واحدی تصویر کرد. گویا سنت گرایان مورد نظر ما در این مقاله سنت را ذیل معنای 

اصطلاحی و رایج آن به سان امر مقدس و برگرفته از سرچشمه دین می‌دانند. در راستای این برداشت از 

سنت است که مارکوپولوس سنت را چیزی بیش از یک رسم و عادت و در معنائی متعالی به کار می برد. 

او سنت را امری ذاتی و فرافردی می‌داند که حداقل چهار خصلت دارد: وجود وحی الهی به عنوان منبع 

الهام، وجود جریانی از برکت و فیض الهی در آن، به لحاظ ماهیت روش بودن سنت برای تحقق، و تجسم 

آن در آراء، عقاید و ابعاد وجودی انسان )اعوانی،1382: 12-13(. در مجموع این برداشت، سنّّت را با 

ويژگی هايي چون گذشته گرايي، تاريخيیت، موروثيیت، محافظهكاري، قدسیت، هویت مندی و ترویج 

بينش ها و نگرش هاي خاص براي فهم دنيا معرفي ميكند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             5 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


58

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

اما برای درک معنایی که رنه گنون از چهره های شاخص سنت گرایی از سنت داشت، لازم است که 

درنگی در معنای لغوی سنت )tradition(  داشته باشیم. سنت در لغت به معنی "آنچه انتقال داده می شود" 

است )الیاده، مدخل سنت(. در این معنا، سنت مجموعه حقایقی است که دارای منشأ الهی هستند و با 

واسطه وحی الهی در اسطوره ها، آیین های مذهبی، نمادها و آموزه ها و سایر ظهورات تمدن دینی و اولیه 

به تصویر در آمده است. در این معنا سنت، تغییرناپذیر و بدون صورت نیست، بلکه صورت مند است و 

با صورت نیز منتقل می شود و به دلیل داشتن صورت نمی‌ تواند حقایق مطلق را جلو‌ه گر کند بلکه حقایق 

جزئی و نسبی را منتقل می کند. زمانی که مغرب زمین هنوز گرفتار مشکلات پر تلاطم امروزی نشده بود 

و با اطمینان زیاد به آینده خویش ، در حال از بین بردن بقایای سنن معنوی خود و سایر تمدن های جهان 

و نیز به فکر استیلای خود در جهان بود، شاهد جوانه زدن جریانی بودیم که اصل مبانی فکری تمدن غرب 

را هدف حمله های خود قرار داد. سنت گرایی، جریان روشنفکری دینی بود که در اوایل قرن بیستم ظهور 

کرد و با اندیشه نوظهور تجدد به مقابله برخاست و تجدد را با شدیدترین انتقادها به چالش کشید. در این 

میان رنه گنون، در نقابل اندیشه مسلط غرب یا تجدد غربی، انسان، جامعه و جهان را بر اساس مبانی 

معرفتی خاصی تفسیر کرد که در آن نظام هستی، معرفت و نظام بشری مبتنی بر سلسله مراتب عمودی 

واقعیت است که در این زنجیره، مراتب پایین تر، هستی خویش را از مراتب بالاتر یافته اند و بدان متصل 

شده اند. با این نگاه، گنون کلیه آثار خویش را با رویکرد عرفانی خاص خود، تحت الشعاع قرار داده 

و در علم، عقل، فلسفه و حوزه های اجتماعی وارد شد. )رحیمی سجاسی و عطوفی، 1393(. باری، 

گاهانه است که از اوایل قرن  سنت گرایی جزئی از جریان های روشنفکری دینی و مظهر تمام گرایش های آ

بیستم، در برابر مدرنیته و در جهت برون رفت از بحران ها و آشوب های حاصل از آن، شکل گرفت. این 

جریان که تا به امروز، شاخه های متعددی داشته است، با رنه گنون بنیان گذاری شد به طوریکه او را پدر 

سنت گرایی می خوانند.

 2-1. چیستی سنت گرائی: اما سنت گرایی، مجموعه ای حقایقی است که شمول تاریخی و جغرافیایی 

داشته و انسان ها در ادوار مختلف تاریخی و مناطق جغرافیایی به آن باور داشته‌اند. سنت گرایی را می توان 

در علوم و معارف اقوام ابتدایی نیز یافت و اشکال متکامل تر آن را در ادیان بزرگ جهانی ردیابی کرد. سنت 

گاهانه با عقاید مغایر با عقاید انسان متجدد، با کمک رنه گنون، عالم، حکیم  گرایی، به عنوان گرایش آ

و عارف فرانسوی و آناندا کومرسوامی، هنرشناس و حکیم سیلانی، هویت و موجودیت مستقلی یافت 

و بعد ها با کوشش های متفکرانی مانند فریتیوف شووان، تیتوس بورگهارت، هیوستون اسمیت، مارتین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             6 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

59

فصلنامه علمی - پژوهشی

لینگز، سید حسین نصر و مارکوپالیس، در ساحت های نظری و به‌ویژه هنر، پرورده شد و به جریانی تمام 

عیار تبدیل شد. سنت گرايي به معناي عام شامل هرگونه عكس‌العمل نسبت به پديدارهاي دنياي مدرن 

مي شود. اما سنت گرايي به معناي خاص جنبشي فكري است متأثر از آراي رنه گنون، آناندا کومرسوامی، 

فريتيوف شوان و سيد حسين نصر است. در اين ديدگاه مراد از سنت حقايق يا اصولي است كه از طريق 

شخصيت هاي معروف به رسولان، پيامبران یا ديگر عوامل انتقال، براي انسان و بخشی از يكهان آشكار 

شده و نقاب از چهره هاي آنها برگرفته شده است. كاربرد اين حقایق و اصول در ساختارهای مختلف 

اجتماعي، حقوقي، هنری، علمی و نشانه شناسی موجب تحصيل معارف مربوطه برای انسان می شود 

)نصر، 1381: 135( .

1-3.  تفاوت سنت و سنت گرايي:  مصطفي مليكان در خصوص این تفاوت توضیح می‌دهد که  سنت 

چيزي است و سنت گرايي چيز ديگري. اگر ما به همان چشمي که به قرآن يا به اوپانيشادهاي هندو نگاه 

كنیم، به یک فسيل یا به اشيايي كه در يك موزه هست یا تكه سنگ نگاه كنيد يا يك گياه شناس به گياه نگاه 

 سنت گرا نيست. قبل 
ً
كند ،در اين صورت موضوع مورد مطالعه شما سنت است ولي این شخص ضرورتاً

از اختراع خط و وجود مکتوب كتاب مقدس، اين سنت ها در قالب اسطوره هايي سينه به سينه نقل مي شد 

و پدران و مادران آنها را به فرزندان خود انتقال مي‌دادند. ولي امروزه انتقال شفاهی در متون مقدس اديان 

و مذاهب كمتر شده و اين ديدگاه موجب ظهور سنت گرايي شد )ملکیان، 1379: 19(. به‌زعم ملکیان 

فرق انسان سنتى با انسان سنت گرا در اين است كه اولى به علت بي خبرى از شيوه هاى ديگر زندگى و 

دومى عل‌ىرغم با خبر بودن از آن شيوه ها به شيوه سنتى زندگى مكىند. دومى شيوه زندگى سنتى را خودش 

گاه است، و دومى فعال  گاهانه برگزيده است، ولى اولى اين شيوه را دريافت كرده است. اولى منفعل و ناآ آ

گاه. البته ميزان آشناىي با شيوه هاى ديگر زندگى و ميزان آزمودن آنها نيز در ميان سنت گرايان كيسان  و آ

گاهى از ديگرانديشىهاست. انسان  نيست، ولى، به هر حال، آنچه سنتى را از سنت گرا جدا مكىند همين آ

سنتگرا، انساني است كه مي گويد وقتي جهان را مي بينيد كه مطابق ميل شما نيست، خودتان را عوض كنيد 

و در طلب تغيير جهان نباشيد. وقتي جان و جهان با هم نمي سازند، جان را بايد دگرگون كرد نه جهان را 

)ملکیان، 1379: 20(.

2. اندیشه سیاسی سنت گرائی
1-2. سنت گرائی رنه گنون: نوسنت گرایی خود را وامدار  مکتب فکری سنت گرائی می‌داند. سنت‌گرایی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             7 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


60

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

 در نقطه مقابل اندیشه های تجددگرایانه قرار 
ً
گونه‌ای از نگاه دینی در تاریخ ایران و اسلام است که عمدتاً

دارد.  به بیانی دیگر به‌زعم حسین نصر سنت گرائی متعارف بیشتر گونه‌ای از اسلام فقاهتی بود که متعاقب 

انقلاب اسلامی ایران در هیأتی سازمان یافته و با ابزار قدرت سیاسی پا به عرصه ظهور نهاد) نصر، 1385: 

435 - 436(. سنت گرايان نسبت به کلیت اندیشه غرب و هبوط معنوی آن منتقد بوده و غرب متجدد 

را انحرافی از فرهنگ اصیل انسانی دانسته است؛ هبوط از خردي جهاني و جاودانه كه در سنت هاي مهم 

ماقبل مدرن از هندوئيسم، بودائيسم و تائوئيسم شرق گرفته تا اديان پر رمز يونان باستان و دودمان هاي 

فكري در يهوديت، مسيحيت و اسلام  قابل ردیابی است. 

از دیدگاه نصر، رنه گنون از نخستين سنت گراياني است كه به تحليل دنياي متجدد پرداخته است. 

وي در كتاب خويش محورهای اساسی سنت گرایی با قرائت گنون را مورد بحث قرار داده است و البته 

 زمینی و عینی از ماهيت 
ً
نیم نگاهی نیز به نقد آنها دارد. نخست، به نظر او سنت گرایی برداشتی کاملاً

علم و معرفت ارائه می‌دهد که به‌زعم نصر این برداشت موجب شده تا چهره آسماني و ملكوتي دانش 

از میان برود. دوم سنت گرایی برداشتی  فردپرستانه با محور قرار دادن انسان يا اومانيسم را ارائه داده است 

که با رویکرد خدامحورانه مد نظر نصر فاصله دارد. سوم ، سنت گرایی دیدگاه منسجمی نسبت به جامعه 

و جهان ارائه نمی دهد و از این زاویه شبیه هرج و مرج  اجتماعي مکنون در اندیشه تجدد است. دنياي 

مدرن گرفتار اين تناقض آشكار است كه انسان هاي مدرن از سويي همواره دم از آزادي، مردم سالاري، 

و اين گونه امور مي‌زنند و مي گويند: آینده را ما رقم می‌زنیم و از ديگر سو مدرنيست ها بر اين نكته پاي 

مي فشارند كه ما مجبوريم هر چيزي را بر اساس زمانه تغيير دهيم. آنها معتقدند چون ما در سده بيست 

و كيم و نه در سدة سيزدهم به سر مي‌بريم نمي توانيم اعتبار هيچ نهاد مقدس، ديدگاه يا چيزي را مسلم 

بگيريم )نصر، 1385: 303(.

و  علما  ارتباط  به شرح  تاریخ کمبریج  در  نصر  و ساخت سیاسی شاهنشاهی:  2-2. سنت گرایی 

سلاطین صفویه به عنوان یکی از وجوه اندیشه سنت گرایی پرداخته است و نسبت نهاد دین و نهاد سلطنت 

را نمایان ساخته است. به‌زعم او  هر کسی که در مکتب تاریخ ایران شاگردی کرده باشد، می‌داند که از دوره 

صفویه تا سال 1979 میلادی پیوند هایی میان تشیع و سلطنت در ایران وجود داشته است و لذا صفویان، 

زندیان و قاجاریان همه بر همین پایه بوده‌اند. درواقع برای اولین بار صفویان بودند که در تاریخ اسلام، 

یک مملکت شیعه دوازده امامی را تأسیس کردند و  سنت اسلامی  را می توان از دوره آنها در تاریخ ایران 

ردیابی کرد)نصر، 1393: 306(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             8 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

61

فصلنامه علمی - پژوهشی

نصر یکی از وجوه سنت گرایی را نزدیکی سنت سیاسی اسلام به سنت حکومت شاهنشاهی در تداوم 

سنت ایران باستان می‌داند. او در توضیح تمایل شخصی‌اش به نظام سلطنتی در قیاس با نظام جمهوریت 

کاربرد  در  افلاطونی  است. جمهوریت  افلاطون  کتاب جمهور  از  برگرفته  کلمه جمهوریت  می گوید: 

اصلی و کلاسیک آن )Republic( به معنای قلمرو عمومی ) جامعه و سیاست( است نه نوع خاصی 

از حکومت، چراکه حتی خود افلاطون در کتابش دموکراسی را بدترین نوع حکومت می‌داند و حکومت 

ملک- فیلسوف را بهترین نوع حکومت می‌داند. نصر معتقد است که توده مردم خیلی متوجه این نکته 

نیستند ولی افرادی مانند او که پیرو تفکر سنتی هستند، همواره مدافع نهادهای سنتی اعم از دینی و سیاسی 

در تمدن های سنتی بوده اند. در اروپا جمهوریت به معنای افلاطونی ظهور نکرد، بلکه به صورت یک 

 افرادی مانند نصر که طرفدار 
ً
نهضت افراطی ضد دینی همزمان با انقلاب فرانسه به ظهور رسید. طبعاً

سنت و تفکر سنتی بوده‌اند، با این جریانات به علت جنبه قوی ضد دینی آن، با این تعبیر از حکومت که 

با انقلاب فرانسه شروع شد، مخالفند. البته او باور دارد که این برداشت از جمهوریت را نباید به حکومت 

کنونی در ایران تسری داد. این حکومت اگر چه نام جمهوری را در خود دارد، تا حدی منطبق با معنی 

افلاطونی است، نه معنی سکولار آن که با انقلاب فرانسه رخ داد و تثبیت شد. این نکته مهمی است 

و ناقدان بدون توجه به آن مدام می گویند که نصر مخالف جمهوری است. او خود معتقد است که او 

مخالف جمهوری به معنای افلاطونی کلمه نیست، بلکه مخالف آن گونه از جمهوری است که با انقلاب 

فرانسه زاییده شد و به هر کجا که رفت دین و سنت را تضعیف کرد)نصر، 1393: 307-306(.

3. اندیشه سیاسی نوسنت گرایی                                                                                                                    
جریان نوسنت گرایی متعاقب پیروزی انقلاب اسلامی ایران شکل گرفت. سیدحسین نصر پیشگام این 

جریان فکری در بحبوحه پیروزی انقلاب اسلامی، برای افتتاح نمایشگاه هنر ایرانی در توکیو، به ژاپن سفر 

کرده بود و در زمان حضور او در خارج از کشور، انقلاب اسلامی به پیروزی ‌رسید و پس از آن،  وی به 

ایران بازنگشت. نصر از امام خمینی به نیکی یاد کرده و بر آن بود که شهرت و نفوذ سیاسی آیت‌الله خمینی 

مانع از آن شد تا بسیاری از مردم در جهان غرب و حتی در خود جهان اسلام خارج از ایران، آثار عرفانی 

و جایگاه رفیع او در تاریخ عرفان نظری را درک کنند. او البته بر آن است که برای بسیاری جالب و شگفت 

کید   آور است که آیت‌الله خمینی در اوایل عمر به عرفان نظری و عملی یعنی ریاضت و عزلت و ترک دنیا تأ

می کرد، درحالی که در سال های پایانی عمر به طور جدی وارد سیاست و ریاست حکومت شد)یوسفی، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                             9 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


62

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

1385: 191(. نصر در ادامه، تحلیلی از سلوک معنوی آیت‌الله خمینی و سفر‌های چهارگانه عرفانی او ارائه 

می کند و ایشان را متأثر از فضای عرفانی می‌داند. به‌رغم این نگاه، نصر نظام فقاهتی امام خمینی را مورد 

 نه اصل اسلام سیاسی بلکه شکل حکومت را مورد نقد قرار می‌دهد. نوسنت گرایان 
ً
نقد قرار داده و عمدتاً

نمی پذیرند که همه قدرت از خداوند گرفته شده و به مخلوق او داده شود چراکه چنین جامعه‌ای را دیگر 

جامعة اسلامی نمی‌دانند )نصر،1393 : 309(. درست است که مردم حق دارند و خداوند به آنان آزادي 

و اراده عطا فرموده، اما آنها نمی‌ توانند به حقوق الله تعدي کنند. نصر که به حاکمیت اسلام فقاهتی بر 

جامعه اسلامی انتقاد دارد، رویکرد جدیدی را معرفی می کند که اندشیه سیاسی نوسنت گرایی بر پایه آن 

قرار دارد و آن سلطنت اسلامی است. 

3-1. مؤلفه های نوسنت گرایی
پایه و اساس اندیشه نوسنت گرایی بر دو اصل مخالفت با مدرنیته و  سلطنت اسلامی استوار است. این 

مکتب پدیده جدید اسلام فقاهتی که در رأس جامعه قرار گرفته را مورد نقد قرار می‌دهد چرا که معتقد 

است اسلام فقاهتی به دلیل عدم تخصص در زمینه سیاست و حکومت، به مشکلات جدی برخورد 

می کند و خود، جامعه و اسلام را دچار مشکل می کند. برخی از مهمترین مؤلفه های نوسنت گرایی از 

این قرارند:

تکیه بر حكمت خالده: حکمت خالده یا جاویدان خرد، همان حکمت ماندگار، ازلی و ابدی است 

که در قلب همه سنّّت ها، از ودانتا و بودیسم گرفته تا کابالا و مابعدالطبیعه سنّّتی مسیحی یا اسلامی، جای 

دارد و عالی ترین یافته حیات آدمی است. این دیدگاه بر آن است که نوعی امر ثابت وجود دارد که گوهر 

همه ادیان و سنّّت‌هاست و با تغییرات زمانی و مکانی تغییر نمی کند. آنچه که تغییر می کند، صورت یا بیان 

الهیاتی آن است. بنابراین، اصحاب حکمت خالده معتقدند که این حکمت باید خود را با زبان متجددانه 

از نو تنسیق کند تا بتواند بیانگر حقیقت مطلق باشد.

نقد تجدد غربی: برداشت سنت گرايان از مدرنيته اغلب متناقض است؛ گاهي با دستاوردهاي مدرنيته 

و علم مدرن مخالفتی ندارند و گاهي كل مدرنيته و اصول آن را كاذب تلقي ميكنند. سيدحسين نصر 

اما، نقد تمدن مدرن را اساس تفكر سنتي دانسته  و وظيفة نخست اهالی سنت هاي معنوي و ديني را نقد 

مدرنيسم معرفی می کند )نصر، 1385: 300(. نوسنت گرايي بر آن است که عقل تنها از بخش كوچكي 

از جهان هستي خبر مي گيرد و بخش بزرگ تر و مهم تر جهان هستي را نمي توان با اتكاي به عقل شناخت. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            10 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

63

فصلنامه علمی - پژوهشی

لذا در نظر نوسنت گرايان تنها اندکی از جهان هستی با نیروی عقل قابل شناسائی است، اما بخش اعظم 

اين جهان را بايد ازطريق رجوع به سنت شناخت. لذا خودبسندگي عقل امری ناموجه بوده و عقل در كنار 

سنت مکی تواند کارآمد باشد. آن هم نه کنار هم بودن دو موجود هم تراز، هم عدل و هم سنگ، بلكه دو 

موجودي كه كيی تفوق فاحش بر ديگری دارد.

گرايش به عرفان نظري: نوسنتّّ گرائی عنایت ویژه‌ای به عرفان نظري داشته ولی عرفان عملي را درگیر 

دو آفت می‌داند: اول، اینکه در این عرفان معرفت از منزلت شایسته‌ای برخوردار نیست و به جای آن بیشتر 

بر عواطف و احساسات تکیه می شود. دوم، عرفان عملي با  فضل فروشي اخلاقي توأم است. در اندیشه 

عرفانی هدف نهايي، آراستگي به فضايل اخلاقي است، درحاليكه اعمال مقدمه اخلاق است، و اخلاق 

مقدمه‌اي است براي معرفت و باز شدن چشم دل آدمي و سير در عالم ملكوت و رسيدن به مرحله كشف 

و شهود. چه آن کسی كه در اين جهان چشم دلش كور باشد، در سراي باقي كورتر و گمراه تر خواهد شد.

پذیرش وحدت متعالي اديان: وحدت متعالي اديان نام اولین اثر شوان هست که در آثار نویسندگان 

نوسنت گرا به همراه عناوین دیگری همچون وحدت درون و کثرت برون، کثرت گرایی باطنی ادیان و ... 

 ،
ً
حاکی از پلورالیسم خاص این دیدگاه است. ادعای اصلی نظریه وحدت متعالیه ادیان این است که : اولاً

، با وجود اختلافات ظاهری از وحدت 
ً
همه ادیان بزرگ و ماندگار در جهان سرچشمه الهی دارند. ثانیاً

، حکمت جاویدان در همه آنها محقق است)نصر، 1393: 73(.
ً
باطنی برخوردارند. ثالثاً

3-2. نوسنت گرایی و مدرنیته
مدرنيته به عنوان جريان حاكم بر غرب جديد در زمینه  هاى فكرى، سياسى، اقتصادى،  اجتماعى و..که 

با اصالت دادن به عقل بشری و آزادی‌های او همه امور طبیعی، ماوراء طبيعی، ارزش ها و... را با منطق 

انسان مدارانه تحلیل کرده و همه پدیده های مغایر با خود شامل دين، آداب و رسوم، و ساير سنت ها را نفى 

م‏ىکند)مشىك،1385: 185(، در صف نخست انتقادات نوسنت گرایان و به‌ویژه نصر قرار دارد. به‌زعم 

نصر، دوران كنونى دوران جاهليت نوين است كه بت هاى مكاتب باطل آن بايد از بين بروند. انگيزه اصلی 

د، احساس تعهد به حقيقت سنتى و خيرخواهى براى انسان بوده و نقد مدرنيته 
ّ

مخالفت سنت گرايان با تجدّ

بر اساس اصول مابعدالطبيعى و دينى  عملى متناسب با فضايل اسلامى است. به همین دلیل است که 

او کارویژه نخست اصحاب سنت هاى معنوى و دينى مانند اسلام را نقد مدرنيسم می‌داند )نصر،1385: 

300؛ نصر، 1383: 284 و 285؛ نصر، 1381: 181(. اينكه بسيارى از كشورهاى شرقى و اسلامى از 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            11 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


64

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

سرنوشت غرب عبرت نگرفته و اشتباه آن را تكرار مكىنند، نصر را نگران كرده و می گوید "فاجعه عالم شرق 

به‌ويژه اسلام اين است كه همان خطاهاى دنياى غرب را تكرار مكىند")نصر،1383: 43(.

از اين‏رو، او از تلاش روشنفکران مسلمان برای سازگار نشان دادن اسلام و غرب سخت دلگير است، 

به همین خاطر او روشن  فكران نيمه  متجدد مسلمان را فاقد اصالت فكر و تسليم در برابر تفكر ضددينى 

غرب م‏ىداند. هرچند  نصر مخالفتی با تحول و دگرگونی در سبک زندگى فردى و اجتماعى ندارد، اما 

برآن است كه اين تغييرات بايد بر اساس اصول سنتى انجام شود )نصر،1383: 286(. نصر می پرسد 

اگر قرار است ما با زمانه عوض شويم زمانه بايد با چه چيزى عوض شود؟ در پاسخ می گوید درست 

است که تغييرات اجتماعى مستقل از ما نيست كه ما بخواهيم با آن عوض شويم، ولی انسان آزاد است و 

می تواند سرنوشت خود را عوض كند. لذا بايد زمانه را با سنت هاى خود سازگار كنيم، نه برعكس. تغييرات 

اجتماعی امرى طبيعى است، ولى نبايد مانند اسبى بى ‏اراده دنبال ‏اين  تغييرات و بر محور آن دويد )نصر، 

.)301-302 :1385

 انسان مدارانه و بریده از مناسبات ماوراءالطبیعی و الهیاتی غرب را در قالب 
ً
باری، نصر رویکرد صرفاً

مفهوم جاهلیت مدرن مورد نقد قرار داده است. علاوه بر این او روشنفکران کشورهای شرقی و اسلامی 

را  به دلیل متابعت از سبک زندگی غربی و کوشش برای سازگار نشان دادن اسلام با غرب مورد سرزنش 

جدی قرار می‌دهد. او البته از سوئی بیش از چهل سال از زندگی خود را در کانون اندیشه غربی گذرانده و 

از سوی دیگر زندگی در فرهنگ غربی و مبتنی بر آن سبک زندگی را مورد نقد قرار داده و بر سبک زندگی 

کید دارد. بعضی از منتقدان نصر این را مهمترین نقد بر او می‌دانند که او درست در  شرقی و اسلامی تأ

کید  جایی به نقد غرب می پردازد که حیات فکری و اجتماعی خود را از آنجا گرفته و بر سبکی از زندگی تأ

می کند که سال هاست از آن فاصله گرفته است.  

3-3. نوسنت گرایی و اسلام فقاهتی
سنت گرایی فقاهتی با پشتوانه‌ی امام خمینی و روحانیت به‌ عنوان قدرتمندترین گفتار در دوره جمهوری 

اسلامی مطرح شد. این دیدگاه به تدریج نشانه ها و مفاهیم خود را در یک مناظره‌ سخت و در رویارویی با 

گفتمان های دیگر تثبیت کرد. مفهوم هایی چون جمهوری اسلامی، حاکمیت فقه و ولایت فقیه، اجتهاد 

و تقلید، حجاب بانوان، تعهد، اسلامی کردن جامعه، دانش ‌و دانشگاه‌، آزادی محدود به شریعت، اجرای 

حدود و مجازات های اسلامی، امت گرایی در برابر ملی گرایی، حمایت از جنبش‌های آزادی بخش، صدور 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            12 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

65

فصلنامه علمی - پژوهشی

انقلاب و دشمنی با آمریکا و اسرائیل به عنوان نماد کفر، به تدریج برجسته شدند و نمودهای گفتمانی آن ‌را 

شکل دادند )حسینی‌زاده، 1386 : 225(.

در برابر این رویکرد مسلط و در جهت نقد محورهای اساسی سنت گرائی فقهی، جریان نوسنت گرایی 

ظهور کرد. به نظر نصر حکومت کنونی ایران تنها حکومتی است که در طول تاریخ اسلام، در آن حکومت 

دینی با حکومت طبقه روحانی همراه بوده است، هرچند این نخستین بار نیست که در ایران دین و سیاست 

با هم در می آمیزند، بلکه پادشاهان ایران نیز  افرادی بی‌دین نبوده و حتی خود را حافظ و نگهبان دانسته اند. 

در قانون اساسی سال 1906  دوره انقلاب مشروطه نیز سلطنت را موهبتی خدادادی دانسته است)نصر، 

1385: 435 - 436(. با این اوصاف نصر موافق دخالت علما در سیاست نیست. او  علمای صوفیه را به 

گاهی از شریعت، هرگز در جامعه اسلامی طبقه  عنوان نمونه‌ای از اصحاب شریعت یاد می کند که به‌رغم آ

ممتازی را تشکیل ندادند و مانند بقیه مردم عضوی از جامعه‌ای بودند که مردان و زنان از همه اقشار در آن 

زیست می کنند)نصر،1385: 219(. 

او برای تقویت استدلالش به سبک زندگی بنیانگذاران دین اشاره کرده و آنها را به دو گروه تقسیم 

می کند. گروهی مانند  مسیح و بودا که به بریدن از دنیا و پیشی گرفتن زندگی معنوی توصیه می کنند. هر 

دوی آنها جوامعی معنوی ایجاد کردند که از شرایط سیاسی و اجتماعی برکنار بود. اما گروه دیگر، مانند 

حضرت موسی، داوود، سلیمان و حضرت محمد)ص(  از ادیان ابراهیمی و راما و کریشنا از آیین هندو، 

وارد پیچ و خم زندگی معمولی انسان می شوند تا آن را تغییر یا تقدیس کنند. نصر با تمرکز بر سلوک عملی 

پیامبر اسلام، ایجاد تعادل در زندگی پیامبر را مقدمه‌ای برای تسلیم در برابر حق دانسته و  می نویسد: او به 

لحاظ درونی اهل مراقبه بود، اما به لحاظ بیرونی، ناگزیر از رویارویی با هر وضعیتی بود که ممکن است 

 از رسیدگی به کارهای مردم، 
ً
برای هر انسانی پیش آید... او که تنهایی و مراقبه را دوست می‌داشت، اصلاً

با همه لغزش ها و کاستی هایشان، شانه خالی نمی کرد. او باید بر کل جامعه نظارت می کرد و هرگاه میان 

دو طرف شکایتی رخ می‌داد، به موضع قضا می نشست. می توان رسالت او را همانا قداست بخشی به همه 

زندگی و برقراری تعادل در زندگی بشری دانست که زمینه ساز تسلیم و فانی شدن در پیشگاه حق متعال 

است" )نصر،1385: 49(. 

او دو قطب اصلی مورد انتقاد خود یعنی تجدد و اسلام سیاسی را همزمان مورد انتقاد قرار داده و بر آن 

است که نباید دچار این اشتباه شد که اسلام فقاهتی با از بین بردن نهاد سلطنت،  تجددگرایی را در ایران 

از بین برد بلکه جریان در مجرایی دیگر تداوم پیدا کرد... بنابراین، با تغییر ظاهر نهادهای سیاسی نمی شود 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            13 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


66

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

این تحول را ایجاد کرد. نصر در همین ارتباط ابراز می نماید: "من انتظار داشتم بعد از انقلاب اسلامی 

ما برگردیم به لباس سنتی خودمان، این کار را نکردیم، برگردیم به شهرسازی و معماری سنتی خودمان که 

فضای هر روزه  حیات انسان ها را تعیین می کند، نکردیم. بر عکس هر چه باغ بود در تهران خراب کردیم، 

 نحوه زندگی افراد را در بر می گیرد. 
ً
ساختمان های سی طبقه ساختیم و خیلی چیزهای اساسی که اصولاً

حالا مسئله ماشین و ترافیك و دود و آلودگی هوا و تمام برکات فناوری جدید را می گذاریم کنار، ولی 

نظر من این بود. به همین جهت من تمام نیرویم را متمرکز کردم روی مسائل معنوی و فلسفی و عرفانی 

و پاسخگویی به این نوع اندیشه از غرب آمده" )نصر،1385: 49(. این گفته‌های نصر تأثیر جدی بر نوع 

نگاه او به جامعه سیاسی و حکومت مطلوب او دارد. جامعه سیاسی مطلوب او جامعه‌ای است که در آن 

سنت ها با تمام معنا حاکمیت داشته باشند و در تك تك ابعاد جامعه نهادهای سنتی و سنت مستقر باشد 

و مادی گرایی کنار گذاشته شود.

4-3. نوسنت گرائی و حکومت دینی
به‌زعم نصر از آنجا که پیوند دین و سیاست در ایران و جهان امر بدیعی نیست و لذا سخن از جدایی امر 

معنوی از اقتدار دنیوی یا دین و دولت نیست، بلکه مسئله این است که چه کسی باید قدرت سیاسی را 

به دست بگیرد؟ به نظر او حکومت روحانیون در ایران پدیده تازه‌ و بی سابقه‌ای است. درگذشته، نهایت 

ایران و سنوسیه در لیبی بوده است. اما  حکومت دینی، حکومت طوایف متصوفه‌ای مانند صفویه در 

در عالم تسنن و تشیع روحانیون هرگز در مقام یک طبقه مستقل حکومت را در دست نداشته‌اند)نصر، 

 به معنی حکومت روحانی نیست مانند پاکستان 
ً
1385: 437(. به‌زعم نصر حکومت اسلامی ضرورتاً

که جمهوری اسلامی است ولی حکومت در دست نظامیان است. در ترکیه نیز که حکومت در دست 

سکولارهاست، اغلب مردم دیندارند و در زندگی خصوصی و عمومی خود با دین سر و کار دارند.  از این 

رو جامعه هنوز سکولاریسم تحمیلی از سوی دولت را نپذیرفته است ) نصر، 1385: 439(. نصر در دفاع 

از شیوه حکومت سلطنتی و تعریض به حکومت در ایران پس از انقلاب می نویسد: "مهم ترین نکته در 

اینجا همین است که تعالیم سنتی اسلام را در باب سلطه سیاسی بشناسیم و باز هم آنچنان زیاده آرمان گرا 

و غیرواقع بین نباشیم که همچون اغلب موارد، آنچه را که نیمه خوب است، به امید دستیابی به یک بدیل 

کامل ویران کنیم، ولی دست آخر چیزی را به جای آن بنشانیم که خیلی کمتر از مورد نیمه خوب سابق، 

کامل است و بسیار کمتر از آن با ارزش های سنتی اسلامی سازگاری دارد.")نصر، 1384: 352- 354(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            14 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

67

فصلنامه علمی - پژوهشی

    با این حال، نصر در مقاله "عرفان نظری و تصوف علمی و اهمیت آنها در دوران کنونی" )1358( 

کوشید انقلاب آیت‌الله خمینی را در چارچوب عرفان اسلامی توضیح دهد. او ضمن اشاره به تاریخچه 

سنت عرفان نظری، توجهات را معطوف به جمعی می کند که او بین عرفان شیعی و عرفان ابن عربی قائل 

است و کلید معمای ورود یک انسان اهل عرفان را به عرصه سیاست، بیش از هر چیز  در مراحل سلوک 

معنوی و سفر آدمی از خلق به سوی حق و رجعت وی از حق به سوی خلق جستجو می کند که ملاصدرا 

در آغاز اسفار اربعه به آن پرداخته است. در ادامه، این برداشت را در فعالیت‌های حسن‌ البنا، بنیان گذار 

جنبش اخوان المسلمین مصر، و  ابوالعلا مودودی، بنیان گذار جماعت اسلامی پاکستان،  نیز قابل ردیابی 

می‌داند. بدین سان وی اهمیت سنت عرفانی را در شناخت تحولات گوناگون جوامع اسلامی به‌ویژه ایران 

برجسته می کند.

    باری حسین نصر سلطنت را کم نقص ترین شکل حکومت در دوران غیبت امام زمان)عج( می‌داند 

و مایل است این امر را به مثابه باور تشیع بشناساند. درحالی که این باور ارتباطی با شیعه ندارد. حتی به نظر 

می‌رسد که مخالف او با حاکمیت اسلام فقاهتی برخلاف انتطار مخالفتی علمی و مبتنی بر استدلال های 

متقن نیست بلکه بیشتر  ماهیت سیاسی دارد. در مجموع نظریه سیاسی نصر را می توان به دو بخش تقسیم 

کرد. نخست،  نگاه نوسنت گرایان به سیاست مبتنی بر واقع گرایی که در عالم تسنن، در نظریه خلافت 

و پس از آن، سلطنت را به رسمیت می شناسد. این برداشت معتقد است که در زمان حاضر با وجود 

یکی از دو نهاد سلطنت و خلافت، نباید سراغ شکل جدیدی از حکومت رفت، حتی اگر آن حکومت 

توسط پیشوایان اصلی اهل سنت رهبری شود. دوم، نوسنت گرایان ازسوئی نسبت به تنزل جامعه و تخریب 

نهادهای سنتی و جایگزین کردن آن با نهادهایی با منشأ غربی هشدار می‌دهند و از سوی دیگر، معتقدند 

برای اسلامی کردن و احیای جامعه صدر اسلام به جای تکیه بر ظواهر و ساختارها باید به تقویت ایمان 

قلبی و شخصی آحاد جامعه، همت گماشت. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            15 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


68

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

نتیجه گیری
این مقاله برای  ارائه پاسخ معتبر به این پرسش طراحی شد که "خاستگاه جریان فکری نوسنت گرایی و 

اندیشه سیاسی برجسته ترین متفکر آن، سیدحسین نصر، را با توجه به منطق فلسفی او چگونه می توان 

بازنمایی کرد؟‌ " با علم به وجود عناصر مختلف در اندیشه نوسنت گرایی، ما پاسخ خود را بر این فرضیه 

استوار کردیم که "خاستگاه نو سنت گرایی نصر در نظریه حکمت خالده تبلور یافت و اندیشه سیاسی او 

در  قالب ضدیت با تجدد ازسویی و نقد اسلام سیاسی از سوی دیگر بازنمایی شده است." برای آزمون 

فرضیه، ما ساختار مقاله را به سه قسمت تقسیم کردیم. در قسمت نخست به تعریف سنت و سنت گرایی بر 

اساس متون متقن پرداختیم. در قسمت دوم سعی کردیم خاستگاه و مختصات عمومی و نوع نگاه جریان 

فکری سنت گرایی به اندیشه سیاسی را بحث کنیم. در قسمت سوم مختصات عمومی، خاستگاه و اندیشه 

سیاسی مکتب نوسنت گرایی را به تفصیل مورد بحث و بررسی قرار دادیم. اینک در مقام نتیجه گیری  به 

نکات زیر اشاره می کنیم.

1.  سیدحسین نصر پس از انقلاب اسلامی در ایران و حکمرانی علما و روحانیون بر مردم، این نکته را 

گوشزد می کند که اگر فقهای دین نتوانند آنچنان حکومت کنند که سعادت آنها  را به ارمغان آورد،  مردمی 

که در دین‌داری و پایبندی به سنت، سابقه هزار ساله داشته اند ناگهان دین گریز خواهند شد، زیرا توقعی 

که مردم از حکمرانی مذهب بر جامعه دارند متفاوت از حاکمیت دیگر حکومت ها است. در اینجا هر 

خطایی که از سوی رهبران جامعه رخ دهد، به پای دین گذاشته می شود و هرچه این حکومت ضعیف تر 

باشد، دین به انزوا کشیده می شود و حتی ممکن است  برخی سنت های ریشه دارد کم رنگ شوند. 

2. نصر بازگشت به نوعی از سنت گرائی را در نظر دارد که با بسیاری از تحولات دنیای مدرن در 

تعارض است چنانچه او بر آن است که من انتظار داشتم بعد از انقلاب اسلامی ما برگردیم به لباس سنتی 

خودمان، این کار را نکردیم.  برگردیم به شهرسازی و معماری سنتی خودمان که فضای هر روزه  حیات 

انسان ها را تعیین می کند، نکردیم. بر عکس هر چه باغ بود هم بود در تهران خراب کردیم، ساختمان های 

سی طبقه ساختیم و خیلی چیزهای اساسی که اصولا نحوه زندگی افراد را در بر می گیرد. حالا مسئله 

ماشین و ترافیك و دود و آلودگی هوا و تمام برکات فناوری جدید را می گذاریم کنار، ولی نظر من این بود. 

به همین جهت من تمام نیرویم را متمرکز کردم روی مسائل معنوی و فلسفی و عرفانی و پاسخگویی به این 

نوع اندیشه از غرب آمده است. چنین نگاهی به جامعه  مدرن قدری عجیب به نظر می‌رسد. این ساخت 

معماری و شهر سازی متأثر از رشد جامعه و گسترش شهرنشینی در همه دنیا اجتناب ناپذیر بوده است. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            16 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

69

فصلنامه علمی - پژوهشی

به طوری که ساخت معماری و شهرسازی ممالک توسعه یافته به همین صورت است. چگونه می توان در 

دنیای امروز زیست در حالی که سبک ساخت و ساز و معماری با توجه به گسترش جمعیت از سوئی و 

کمبود زمین از سوی دیگر به همان سبک و سیاق سنتی باشد. 

 برگرفته از همان الگوی قدیمی و سنتی است. این مکتب 
ً
3. نوسنت گرائی نگاهش به دولت نیز کاملاً

 سلطنت اسلامی مطرح می کند. به‌زعم 
ً
 در قالب همان الگوی سلطنت و نهایتاً

ً
ساخت دولت را عمدتاً

نصر حکومت سلطنتی به معنای حکومت دیکتاتوری، استبدادی و خفقانی که در ذهن مردم وجود دارد، 

نیست بلکه نوعی حکومت مردم سالاری است که در رأس حکومت شخصی قرار دارد که نماینده دین 

نیست بلکه نماینده تمام اقشار جامعه، ولی حافظ و پاسدار دین است. در کنار این سلطان علمایی هستند 

که به مشاوره در زمینه مذهب می پردازند و به صورت غیرمستقیم در جامعه ایفای نقش می کنند. بدین 

ترتیب او با نقد نظام سیاسی مدرن، دفاع از سنت ها و دفاع از معرفت یا علم قدسی "حکومت سلطنت 

دینی" را به عنوان بهترین نوع حکومت مطرح می کند که نه تنها حافظ دین و شریعت، بلکه پاسدار سنت 

هایی است که فراموش شده و یا در حال از میان رفتن است. با توجه به نماتی که در بند بالا اشاره شد، 

تحولات دنیای مدرن نه تنها در عرصه های مختلف جمعیتی، شهر سازی و... موجب تحول شده است 

نیز نمی تواند همچنان   ساخت قدرت 
ً
ایجاد کرده است. طبعاً نیز تحول  بلکه در مورد ساخت قدرت 

پادشاهی باقی بماند بلکه حضور توده های مردم تحول ساختار سیاسی به ساختارهای جمهوری را اجتناب 

ناپذیر کرده است.

4. در ادامه این ساخت قدرت مد نظر او، او جایگاه متفاوتی برای علما، روحانیون و حافظان دین  قائل 

است. از نظر او آنان در موقعیتی قرار می گیرند که سلطان را در امور حاکمیتی هدایت و مشاوره می‌دهند، 

لذا هرگاه حاکم و جامعه در مسیر به انزوا کشاندن دین، سنت و فرهنگ جامعه حرکت کنند، علما و فقها 

با رهنمودهای خود جامعه را از آن مسیر انحرافی خارج می کنند و به صراط مستقیمی که خداوند مد نظر 

دارد باز می گردانند. از آنجا که سیاست پدیده‌ای است که انسان را به فساد می کشاند، اگر فردی غیر از فقیه 

در رأس حکومت باشد و به فساد کشیده شود، مردم این انحراف حاکم را پای هوای نفس فرد می گذراند 

و روحانیت می تواند آن فرد را کنار گذارده و فردی دیگر را به عنوان سلطان  معرفی کند. اما اگر عالمی که 

پاسدار دین و شریعت است، در رأس حکومت قرار بگیرد و قدرت، حاکم را به فساد بکشاند، مردم جامعه 

این فساد را علاوه بر فرد، به دین، آیین و شریعت نسبت می‌دهند و از آن روی می گردانند و از آنجا که نصر 

معتقد است دین امری قدسی و فرستاده خداوند توسط پیامبران است، باید راویان دین و علمای آن از این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            17 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


70

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

گونه فساد به‌دور باشند تا وجه جاودانی و آسمانی دین مخدوش نشود. بنابراین نصر از نوعی نظام سیاسی 

سکولار و غیردینی حمایت می کند که عالمان روحانی نقش انذار و هشدار دهنده را بازی می کنند تا 

سلطان غیردینی اما حافظ دین راه فساد را در پیش نگیرد. اگر این حاکم در مسیر انحراف قرار گرفت، ابعاد 

و مختصات انحراف او را برای مردم بازگو کرده تا مردم به سوی تغییر حاکم حرکت کنند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            18 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


د...
سی

از 
ی 

رائت
ی :ق

رای
ت گ

سن
 نو

سی
سیا

شه 
ندی

ر ا
ی ب

مد
درآ

71

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع 
فارسی

اصلان، عدنان )1385(، پلورئالیسم دینی، ترجمه انشاا... رحمتی، تهران ، نقش جهان.

اعوانی، غلامرضا )1382(، در معنای سنت، مجموعه مقالات همایش نقد تجدد از دیدگاه سنت گرایان معاصر، دانشگاه 

تهران و موسسه تحقیقات و توسعه علوم انسانی تهران.

افشارکهن، جواد )1383( ، بازخوانی جامعه شناسی سنت گرایی و تجدد طلبی در ایران بین دو انقلاب، تهران، آوای نور.

حائری یزدی، مهدی )1373(، حکمت و حکومت، لندن، انتشارات شادی.

حسینی زاده، سید محمد علی )1379(، علما و مشروعیت دولت صفوی، تهران، انتشارات انجمن معارف اسلامی.

خندق آبادی، حسین )1380(، نگاهی به زندگی آثار سنت گرایان، حکمت جاویدان، تهران، موسسه توسعه دانش و پژوهش 

ایران.

دین پرست، منوچهر )1383(، سیدحسین نصر دلباخته معنویت، تهران، انتشارات کویر.

رحیمی سجاسی، داوود و عطوفی، طاهره ، "بررسی نظریه سنت رنه گنون؛ سنت به مثابه دال محوری،" فصلنامه اسلام و 

مطالعات اجتماعی، سال دوم، پائیز 1393، شماره 2 )پیاپی 6(، صص 141-120

شایگان، داریوش)1386(، سنت به وقت مدرن ، نشریه شهروند امروز.

شوان، فریتیوف)1383(، اسلام و حکمت خالده، ترجمه فروزان راسخی، تهران، هرمس.

عنایت، حمید)1362(، اندیشه سیاسی اسلام معاصر، ترجمه بهاءالدین خرمشاهی، تهران، خوارزمی.

فیرحی، داوود )1378(، قدرت، دانش و مشروعیت در اسلام. تهران: نی.

کدیور،محسن)1387(،نظریه های دولت در فقه شیعه،تهران، انتشارات نی.

لگنهاوزن، محمد، چرا سنت گرا نیستم، ترجمه منصور نصیری، کتاب خرد جاویدان، انتشارات دانشگاه تهران، تابستان 

۱۳۸۲

مجلسی، محمد باقر)1370(، رساله آداب سلوک با رعیت، در بیست رساله فارسی؛ تصحیح: سید مهدی رجایی؛ قم، 

کتابخانه آیت االله مرعشی.

محمدی، عبداله )1391(، نصر، سنت، تجدد بررسی زندگی و افکار سید حسین نصر، تهران، کانون اندیشه جوان.

مشىك،  مهدى ) 1385( ، دين در نگاهى نوين، قم، موسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی )ره( .

مليكان، مصطفي)1379(، درسگفتارهاي سنت گرايي تجددگرايي پسا تجددگرايي، تهران، نقدو نظر.

موسوی خلخالی، سید محمد مهدی )1380(، حاکمیت در اسلام یا ولایت فقیه، قم، دفتر انتشارات اسلامی.

مهدوی، منصور )1392(، دولتمرد چهارم: زیست نامه و اندیشه سیاسی سید حسین نصر، قم، اشراق حکمت.

نصر، سید حسین )1381(، معرفت و معنویت، ترجمه انشاا... رحمتی، تهران، سهروردی.

نصر، سید حسین )1383(،  قلب اسلام، ترجمه مصطفی شهر آئینی، بازنگري شهرام پازوکی، تهران، حقیقت.

نصر، سید حسین )1383(، اسلام و تنگنا های انسان متجدد، ترجمه انشاا... رحمتی، تهران، سهروردی.

نصر، سید حسین )1384(، جوان مسلمان و دنیاي متجدد، ترجمه مرتضی اسعدي، تهران: طرح نو.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

                            19 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html


72

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

نصر، سید حسین )1385(، در جستجوی امر قدسی، گفت وگوي رامين جهانبگلو با سيد حسين نصر، ترجمه مصطفي 

شهرآیینی، نشر نی ، تهران.

نصر، سید حسین )1392(  ، آرمان ها و واقعیت هاي اسلام، ترجمه انشا ا... رحمتی، تهران: سوفیا.

-نصر، سید حسین )1393(، دین و نظام طبیعت، ترجمه انشاا... رحمتی، تهران، نی.

یوسفی، حامد )1385(،  تحلیل سید حسین نصر از حرکت امام خمینی، روزنامه اطلاعات، ضمیمه حکمت و معرفت، 

مندرج در : آیینه اندیشه، شماره 6.

انگلیسی
Lacan, J. (1987), The seminar. Book 1. Freud's Papers on Technique,1953-4, Miller, J. A. 

(ed), trans. With notes J. Forrester, Cambridge University Press.

Nasr, Seyyed Hosein (1980), ‘In Quest of Eternal Sophia’, in Philosopher Critiques D’eus 
Memes- Philosophische Selbstbetrahtungen, ed, Ander Mercier and suilar Maja, Vol.

Nasr,Seyyed Hossein(1988), Knowledge and the Sacred, Lahore, Suhail Academey. 

Schuon frithjof(1955), Transfiguration of Man, Bloomington, World Wisdom Books, inc. 

Schuon frithjof(1984), Light on the Ancient Worlds, L.Northbourne (iran) , World Wisdom 
Books.

_____________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

منصف، حسین؛ احمدوند، شجاع )1402(، »درآمدی بر اندیشه سیاسی نوسنت گرایی :قرائتی از سید 

حسین نصر« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س13، ش4، زمستان1402، صص 53-72.

DOI: 10.21859/priw-130403

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
12

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            20 / 20

https://priw.ir/article-1-1657-fa.html
http://www.tcpdf.org

