
ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

157

فصلنامه علمی - پژوهشی

An analysis of the Islamic movement of Dagestan
Jalal Dorakhsheh1, Mohammad Amin Hazrati Razlighi2

Date received: 2022/05/28        Date of acceptance:2022/09/17

Abstract
The Islamic movement of Dagestan is one of the affecting players in the social 
developments of this region, which is influenced by the religious-cultural 
environment of Chechnya, and consists of two broad schools, traditional 
and Salafi. Despite the armed struggle against foreign colonial powers, the 
predominance of Tariqati and Sufi tendencies among Dagestani Islamists has 
caused the Islamic movement to take a tolerant attitude internally since the 18th 
century, but since the 1980s, especially with the collapse of the Soviet :union:, 
Salafi teachings and ethics have been promoted by the support of extra-regional 
powers. Considering the significance and position of Islamist parties and groups 
in the contemporary developments of the North Caucasus, the main question 
of the current article is what is the nature of the Islamic movement of Dagestan 
among contemporary Islamic movements? The authors have tried to answer the 
question by adopting a descriptive-analytical approach and collecting library 
data. The findings of the research reveal that the tendency of the majority of 
Dagestan’s society towards Sufi schools and the growing awareness of the 
threats of Salafist beliefs in the region, traditionalism will continue to dominate 
the Islamic movement of the region in the upcoming decades. Therefore, the 

1. Professor, Department of Political Science, Imam Sadegh University , Tehran, Iran(responsi-
ble Author). j.dorakhshah@yahoo.com
2. Doctoral student of International Relations, Imam Sadegh University, Tehran, Iran.
Hazrati.mhr@isu.ac.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 12, No. 3, Autumn 2022, 157-189
DOI: 10.21859/priw-120307

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


158

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

Islamic groups of Dagestan seek to concentrate on social and religious activities 
instead of formal-structured political engagement.
 
Keywords: Islamism, Dagestan, Sufi tariqas, Wahhabism 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

159

فصلنامه علمی - پژوهشی

تحلیلی بر جنبش اسلامی داغستان 

جلال درخشه1
محمد امین حضرتی رازلیقی2

تاریخ دریافت: 1401/03/07             تاریخ پذیرش: 1401/06/26

چكيده
جنبش اسلامی داغستان از بازیگران مؤثر در تحولات اجتماعی این منطقه می‌باشد که با تأثیرپذیری از محیط 

دینی-فرهنگی چچن، از دو جریان سنتی و سلفی تشکیل شده است. غلبه گرایشات طریقتی و صوفیانه در میان 

اسلام‌گرایان داغستان، سبب گردیده است نهضت اسلامی این منطقه از قرن هجدهم به رغم مبارزه مسلحانه با 

استعمار بیرونی، رویکرد مسامحه‌آمیز و تساهل‌گرایانه در داخل پیش گیرد ولی از دهه هشتاد میلادی و به طور 

خاص با فروپاشی شوروی شاهد ترویج آموزه‌های سلفی با حمایت قدرت‌های فرامنطقه‌ای بوده است. با عنایت 

به اهمیت و جایگاه احزاب و جماعات اسلام‌گرا در تحولات معاصر شمال قفقاز، پرسش اصلی مقاله جاری 

آن است که جنبش اسلامی داغستان چه ماهیتی در میان جنبش‌های اسلامی معاصر دارد؟ نگارندگان با اتخاذ 

رویکرد توصیفی-تحلیلی و گردآوری داده‌های کتابخانه‌ای درصدد پاسخگویی به پرسش مذکور بوده‌اند. یافته‌های 

پژوهش حکایت از آن دارد که با توجه به گرایش اکثریت جامعه داغستان به طریقت‌های صوفی و آگاهی فزاینده 

نسبت به تهدیدات عقاید سلفی در منطقه، رویکرد سنت‌گرایی طی دهه‌های آتی همچنان بر جنبش اسلام‌گرایی 

این منطقه حاکم خواهد بود و فعالیت‌های اجتماعی و دینی و نه کنش‌های سیاسی رسمی و ساختارمند، کانون 

تمرکز جماعات اسلامی این منطقه را تشکیل می‌دهد.    

واژه‌های كليدي: اسلام‌گرایی، داغستان، طریقت‌های صوفی، وهابیت.

j.dorakhshah@yahoo.com .)1. استاد گروه علوم سیاسی، دانشگاه امام صادق )ع(، تهران، ایران )نویسنده مسئول

Hazrati.mhr@isu.ac.ir .2. دانشجوی دکتری روابط بین‌الملل، دانشگاه امام صادق علیه السلام، تهران، ایران
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال دوازدهم، شماره سوم، پاییز 1401، صص 157-189

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1

20
30

7

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


160

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

1. مقدمه
جمهوری داغستان یکی از 85 واحد فدرال، پرجمعیت‌ترین و بزرگ‌ترین بخش جغرافیای قفقاز شمالی و 

جنوبی‌ترین بخش فدراسیون روسیه در امتداد دریای خزر می‌باشد که در اواخر قرن نوزدهم و اوایل قرن 

بیستم، مهم‌ترین منطقه مسلمان‌نشین در شمال شرق قفقاز بود. داغستان با جمعیت 3/1 میلیون نفری، از 

تکثر و تنوع قومیتی و زبانی با بیش از سی گروه قومی از 81 ملیت و 30 گروه زبانی برخوردار است و در 

نتیجه مفهوم امت اسلامی نزد آنان چندان معنادار نیست.

مسلمانان داغستان به رغم محدودیت‌ها و فشارهای دوره ترازی و کمونیستی جهت فاصله‌گیری از 

هویت دینی و تبدیل‌شدن به یک شهروند »شورویائی«، همچنان التزام و وفاداری نسبی خود به شرایع 

اسلام را حفظ و به جهت باور درونی به معتقدات دینی، خود را بخشی از جامعه اسلامی تعریف و 

از پذیرش تام هویت ملی روس پرهیز می‌کنند. بنابراین، سخن اندیشمندان غربی درباره اینکه اسلام 

)ابوالحسن  نیست  قابل صدق  بی‌معنا شده، چندان  داغستان  از جمله  میانه  آسیای  ملل  برای ساکنان 

شیرازی،1370: 320(. با این اوصاف، ارزیابی جنبش‌های اسلامی این منطقه نه پدیده‌ای تاریخی بلکه 

مسئله‌ای نوین در شناخت بخشی جدایی‌ناپذیر از جنبش‌های معاصر در جهان اسلام است. 

با عنایت به پیوند تاریخی، دینی و تمدنی مردم داغستان با تمدن ایران، کنشگری جریانات اسلام‌گرا 

نهضت  بررسی  قفقاز،  شمال  اسلامی  نهضت‌های  بر  داغستان  اسلام‌گرایان  متقابل  تأثیر  و  منطقه  در 

اسلامی این منطقه در عرصه مطالعات جنبش‌های اسلامی اهمیت شگرفی می‌یابد. حضور سلفیون 

داغستان در منازعات فرامنطقه‌ای نظیر بحران سوریه و نقش‌آفرینی مسلمانان داغستان در تحول ساختار 

سیاسی و اجتماعی حاکم بر این منطقه طی سه دهه اخیر هم وجه دیگر ضرورت تدقیق در ماهیت جنبش 

اسلامی این منطقه است. بر این مبنا، پرسش اصلی مقاله جاری آن است که جنبش اسلامی داغستان چه 

ماهیتی در میان جنبش‌های اسلامی معاصر دارد؟ نگارندگان در راستای پاسخگویی به پرسش مذکور با 

اتخاذ رویکرد توصیفی-تحلیلی و گردآوری داده‌های کتابخانه‌ای، پس از تدقیق در مبانی فکری رهبران، و 

احزاب مطرح درون جنبش اسلامی داغستان، به بررسی نسبت آن با انقلاب اسلامی ایران به عنوان نقطه 

عطف در جریانات اسلامی قرن بیستم پرداخته‌اند. پیش از ورود به مبانی نظری پژوهش و در راستای 

اثبات نوآوری پژوهش، می‌بایست اشاره‌ای گذرا به پیشینه مطالعات انجام‌شده در این حوزه موضوعی 

داشته باشیم. آثار پیشین مرتبط با پژوهش جاری را می‌توان در سه دسته عمده جای داد:

الف-پژوهش‌هایی که از تاریخچه و سیر تطور جنبش اسلامی داغستان با تمرکز بر جریانات صوفی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

161

فصلنامه علمی - پژوهشی

همکارانش  و  براکساپ  مری  نپرداخته‌اند.  شوروی  فروپاشی  از  پس  سلفیسم  رشد  به  و  نموده  بحث 

)1377( در کتاب »دو قرن مبارزه مسلمانان قفقاز«، دنگا خالدوف )1372( در مقاله »اسلام و سیاست 

در داغستان« که در فصلنامه مطالعات آسیای مرکزی و قفقاز به چاپ رسیده، ضمن معرفی جریانات 

اسلام‌گرای داغستان و گرایشات حزبی آنان، به سیر تطور اندیشه جهاد مسلمانان داغستان در برابر نیروی 

استعمار روسیه پرداخته بسنده نموده ولی از جریانات سلفی موجود در منطقه بحث نکرده‌اند. کتاب 

»جنبش اسلامی در قفقاز شمالی: در جستجوی خدا و آزادی« اثر آنا زلکینا )1390( شاید مهم‌ترین 

کتاب موجود برای شناخت ابعاد وجودی جنبش اسلامی منطقه چچن و داغستان است در حالی که مقاله 

جاری با نسبت‌سنجی میان جریانات سلفی با گروه‌های اسلام‌گرای سنتی از یکسو و مناسبات و دامنه نفوذ 

فرامنطقه‌ای جنبش اسلامی داغستان خود را از آثار مذکور متمایز می‌نماید.

ب-پژوهش‌هایی که در سطح تحلیل جامعه‌شناختی، به ابعاد هویتی – فرهنگی شهروندان داغستان 

پرداخته‌اند ولی برخلاف مقاله جاری، نسبتی میان مختصات هویتی آنان با جنبش اسلامی داغستان 

برقرار نکرده‌اند. مقاله »متغیر اسلام در داغستان1« اثر رابرت بروس و انور کیسریو )2000( که در مجله 

آسیای مرکزی منتشر شده، ابعاد تجلی هنجارها و ارزش‌های دینی را در حیات اجتماعی جامعه داغستان 

مورد توجه قرار می‌دهد ولی هیچ سخنی از اسلام‌گرایی در عرصه اجتماعی به میان نمی‌آورد.

ج-پژوهش‌هایی که به ارزیابی تأثیر متغیر دین بر کنشگری سیاسی مسلمانان داغستان پرداخته‌اند 

که بیشترین قرابت موضوعی را با تحقیق حاضر دارند. مریدی و بخشنده )1390( در مقاله » هويت و 

سياست در جمهوري‌هاي مسلمان‌نشين روسيه: مطالعه موردي داغستان و تاتارستان« از منظر سازه‌انگارانه 

به ارزیابی تأثیر هویت دینی بر کنشگری سیاسی اسلام‌گرایان سنتی داغستان پرداخته‌اند در حالی که 

نوشتار جاری فراتر از سطح تحلیل جامعه‌شناسی، با تمرکز بر مفهوم »هویت سیاسی‌شده« تنها به بررسی 

این سیر تطور هویتی در میان اسلام‌گرایی جمهوری داغستان می‌پردازد.

در این مقاله، نویسندگان پس از تبیین مفهوم »هویت سیاسی‌شده« به مثابه چارچوب نظری نوشتار، 

از لایه‌های هویتی و جریانات سه‌گانه موجود در جنبش اسلامی داغستان، رهبران و اولویت‌های نظری – 

عملی آن‌ها بحث نموده‌اند. تشریح کیفیت کنشگری سیاسی احزاب و جریانات اسلام‌گرا، نسبت‌سنجی 

رابطه جنبش اسلامی داغستان با انقلاب اسلامی ایران و تبیین تأثیر و تأثر متقابل جنبش اسلامی داغستان 

بر محیط امنیتی آسیای مرکزی از دیگر محورهای مطرح‌شده در مقاله جاری خواهد بود.

1. The Islamic factor in Dagestan

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


162

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

2.مبانی نظری
باب نقش اسلام  متعاقب استقلال کشورهای آسیای مرکزی در سال 1991، دیدگاه‌های گوناگونی در 

شکاف‌های  بروز  قومی،  تکثر  می‌شد.  بیان  روسیه  مسلمان‌نشین  جمهوری‌های  جامعه  و  سیاست  بر 

از  پس  خصوصا  نود  و  هشتاد  دهه  در  مرکزی  آسیای  جوامع  دینی-سنتی  نگاه  و  اجتماعی-سیاسی 

اجرای سیاست پروستریکا، ارزیابی نقش دین در شکل‌گیری هویت ملی را ضروری می‌ساخت. در این 

چارچوب، مقاومت مسلمانان قفقاز شمالی در برابر حکام مستبد و ضددین منبعث از آموزه‌های اسلامی-

بنابراین، مفهوم  دارد.  قفقاز ریشه  فرهنگی مسلمانان  بوده است که در رویکرد سیاسیِ هویت  صوفی 

»هویت سیاسی‌شده« و بررسی کیفیت اثرگذاری چارچوب‌های دینی-اسلامی بر هویت‌‌بخشی سیاسی 

به جمهوریت در داغستان ذیل رویکرد اسلام سیاسی چارچوب نظری مقاله جاری را شکل می‌دهد.

بر اساس رویکرد سازه‌انگاری، هویت سیاسی نوع رابطه فرد با دستگاه سیاست و دولت است به این 

معنا که فرد چه تصویری از دولت، فضای سیاسی، نقش خود و سایر افراد جامعه نظیر دوستان در جامعه 

52(. هویت سیاسی  آرمان‌های سیاسی کدام هستند )حسینی و شکری‌مقدم،1395:  و  دارد  سیاسی 

یک امر محتوم، مصنوعی و از پیش‌ساخته نیست بلکه در چارچوب سیاست، روابط اجتماعی و گذشته 

تاریخی یک ملت شکل می‌گیرد و برخورداری از دین و تعالیم مذهبی مشترک و التزام به مناسک و آداب 

مذهبی مشخص و پیشینه هویت دینی در فرآیند شکل‌دهی به هویت سیاسی ملی بسیار مؤثر خواهد بود. 

بر این مبنا، دو بُعد برای هویت اسلامی قابل تبیین است: نخست وضع چارچوب هنجاری حاکم بر رفتار 

فردی و دوم اتکا به ایده‌ها و ارزش‌های مطلوب اجتماعی نظیر عدالت‌طلبی )Yavuz,2003: 21(. در 

این راستا، جنبش‌های اسلامی – اعم از دولت‌محور یا جامعه‌محور - هم با التزام به ضرورت کنشگری 

اجتماعی، افزایش آگاهی اجتماعی و ایجاد هویت جمعی، درصدد بازسازی هویت‌ها، سبک زندگی، 

ساختارهای نهادی و اخلاقی‌سازی جامعه از طریق نفوذ در حوزه آموزشی، فرهنگی و اقتصادی هستند. 

انگاره‌های ذهنی دیگر عنصر مهم در فرآیند شکل‌گیری هویت سیاسی اسلامی قلمداد می‌گردند. 

اسلام در هسته سخت ساختار نمادین جوامع شمال قفقاز قرار دارد و رکن بنیادین منظومه در منظومه 

فکری و ارزش‌های اخلاقی مرسوم و مشترک در جامعه محسوب می‌شود که شهروندان با استناد به آن‌ها، 

.)Yavuz,2003: 23( ارزش‌ها و هنجارهای اجتماعی و سیاسی مطلوب را ترسیم می‌کنند

از نگاه کلیفورد گیرتز، دین و سنت در کشورهای در حال توسعه به مثابه "نقشه راه شناخت" یا نوعی 

"مرام" عمل نموده و گروه‌های پراکنده را به منظور هدف سیاسی مشترک گرد هم می‌آورد. به عبارت بهتر، 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

163

فصلنامه علمی - پژوهشی

دین به عنوان یک عنصر محرکه قادر است نمادهای لازم را برای بسیج شهروندان فراهم کند، ساختار 

نفوذ در نظام  آورد و سلسله‌مراتب و شبکه رهبری لازم جهت  مناسب را برای سازماندهی آن‌ها پدید 

سیاسی را شکل دهد. بررسی تاریخ معاصر کشورهای اسلامی حکایت از آن دارد که در بسیاری از آن‌ها، 

اسلام کارکرد بسیج‌کنندگی و نقش چتر حمایتی را ایفا می‌کند و گروه‌های گاها متضاد به منظور مقابله 

با نظام‌های خودکامه، به نمادها و آموزه‌های متوسل می‌شوند )Yavuz,2003: 18-19(. به بیان دیگر، 

دین نه به مثابه یک نهاد بلکه در قالب یک هویت فردی یا جمعی عمل می‌کند و هویت دینی با جمع 

عناصر معنوی، اجتماعی – فرهنگی و سیاسی – نهادی، بستر گفتگو را میان گروه‌ها و جوامع با جهت‌گیری 

 .)Borisov,Akaeva,Kazieva,2016: 165-166( می‌آورد  فراهم  متفاوت  قومی   – دینی  متفاوت 

حضور و کنشگری طیف وسیعی از طریقت‌های صوفی تا جریانات سلفی رادیکال در میان اسلام‌گرایان 

داغستان که اولی در غیریت‌سازی با استعمار بیرونی و دومی در غیریت‌سازی با سکولاریسم مدرن غربی 

مفصل‌بندی شده است، صدق گزاره مذکور را در مورد جنبش اسلامی این منطقه تأیید می‌کند. فهم هویت 

جامعه تنها با شناخت جهت‌گیری مذهبی شهروندان، نهادهای دینی و جوامع ایمانی و کیفیت اثرگذاری 

آن بر محیط اجتماعی پیرامونی امکان‌پذیر است و به همین جهت، مقاله جاری بر ابعاد بروز هویت دینی 

بر حیات اجتماعی جغرافیای داغستان بحث می‌کند.

3.لایه‌های هویتی-اسلامی در داغستان
گرایش به اسلام جزء جدایی‌ناپذیر هویت قومی ساکنان قفقاز شمالی نظیر داغستان می‌باشد و پیوند اسلام 

با هویت قومی مردم این منطقه و ریشه‌های تاریخی آن عامل اساسی تداوم حیات اسلام در داغستان است 

به گونه‌ای که اسلام به بخشی از هویت ملی شهروندان این منطقه بدل شده است )حسینی،1395(. 

مسلمانان روسیه جنوبی برخلاف مسلمانان روسیه مرکزی نظیر تاتارها خود را روس نمی‌دانند و به 

رغم نقش فرهنگی و کارکرد هویت‌بخش دین در تاتارستان و تفکیک همیشگی دین و دولت از یکدیگر، 

دین در قفقاز شمالی کارکرد شریعت‌نویسی دارد و قواعد اجتماعی و سنت‌های اجرایی مبتنی بر دستورات 

دینی تکوین یافته‌اند. علاوه بر آن، اسلام هیچ‌گاه بر فرهنگ سیاسی ترکی در منطقه روسیه مرکزی )ولگا-

اورال( چیره نشد، احکام اجتماعی اسلام فرصت ظهور پیدا نکرد و جنبش اسلامی در روسیه مرکزی 

هیچ‌گاه از قدرت سیاسی برخوردار نبود ولی داغستان با مزج هویت اسلامی در هویت ملی، حاکمیت 

اسلامی را در برهه‌های گوناگون زمانی تجربه نموده )حسینی،1395( و بزرگ‌ترین موج هویت‌یابی را در 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


164

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

دوران پسافروپاشی شوروی تجربه کرد )کولایی و حسینی،1390: 148(.

مزج اسلام در هویت قومی ساکنان داغستان به عنوان مهد اسلام در شمال قفقاز و ابتنای نظام حقوقی 

و قضایی آن بر قوانین شریعت، عمده مناسبات اجتماعی مردم را متأثر از مبانی دینی-سنتی ساخته و سبب 

حاکمیت اسلام و شعائر دینی بر تمام مظاهر حیات روزمره و جوانب گوناگون حیات فردی و اجتماعی 

ساکنان داغستان شده است )خالدوف،1372: 129(. بر این مبنا، اشتراک عقیدتی و باور عمیق قومیت‌ها 

و ملیت‌های داغستان به مبانی اسلام، شریعت محمدی را به عنصر وحدت‌بخش و عامل همگرایی در 

داغستان بدل نموده و بدنه اجتماعی معتقد به اسلام، مهم‌ترین علت قدرت‌یابی جنبش‌های اسلامی در 

این منطقه قلمداد می‌شود.

داغستان به عنوان سنتی‌ترین و دیندارترین جمهوری مسلمان‌نشین روسیه، از دیرباز منطقه‌ای مذهبی 

محسوب می‌گردد به گونه‌ای که تا پیش از انقلاب اکتبر 1917، 356 مسجد جامع و 1700 مسجد محلی 

در داغستان فعال بود و 766 مدرسه علمیه به آموزش‌های مذهبی اشتغال داشتند. به رغم نفوذ هویتی 

اسلام در حیات ساکنان داغستان، فشار دولت دین‌ستیز کمونیستی و تبلیغات ضدمذهبی شوروی علیه 

اسلام به عنوان مهم‌ترین رقیب ایدئولوژیک کمونیسم درون مرزهای شوروی، بروز هویت اسلامی را در 

داغستان به شدت محدود کرد به حدی که تعداد مساجد فعال داغستان در سال 1987 از 27 مسجد تجاوز 

نمی‌کرد )Roshcin,2018(. حکومت بلشویک‌ها مبارزه گسترده با مبلغان و مروجان »اسلام نظری« و 

مبتنی بر دانش را در سراسر آسیای مرکزی از جمله داغستان در دستور کار قرار داد که به تضعیف ادبیات 

مذهبی منجر گشت و »اسلام عامی« را جایگزین اسلام نظری ساخت که تنها به برگزاری مراسم ازدواج 

و تدفین مطابق آیین‌های مذهبی و بزرگداشت اعیاد دینی عطف توجه می‌کرد)فلاح،1390: 43-44(. با 

این حال و به لطف نقش برجسته طریقت‌های صوفی در حیات اجتماعی شهروندان، هویت دینی جامعه 

حفظ شد و طی هفتاد سال حاکمیت بلشویک‌ها، داغستان کمتر از سایر مناطق شوروی به سوسیالیسم 

گرایید. به عبارت بهتر، ناکامی الحاد کمونیستی در جلب قلوب مؤمنان قفقاز، اسلام را همچنان به عنوان 

عنصر اساسی در سبک زندگی مردمان این مناطق نگه داشت )براکساپ و دیگران،1377: 239(.

اواخر دهه هشتاد میلادی و  و در راستای »گلاسنوست« گورباچف در  فروپاشی شوروی  از  پس 

متعاقب آن تصویب قانون آزادی مذهبی در سال 1990، اسلامی‌سازی دوباره داغستان آغاز و از اواخر 

دهه نود میلادی به اوج خود رسید به گونه‌ای که از وقوع »رنسانس اسلامی« در این منطقه سخن گفته‌ 

در  قومیت،  از  اسلام  جدایی‌ناپذیری  به  عمومی  اعتقاد  بر  علاوه  اسلامی  حیات  تجدید  این  می‌شد. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

165

فصلنامه علمی - پژوهشی

فعالیت‌های سازمان‌یافته و هدفمند اهل طریقت و تبلیغات دینی کشورهای خارجی نظیر ایران ریشه 

داشت )براکساپ و دیگران،1377: 247( و زمینه‌ساز فعالیت دوباره مدارس و مؤسسات اسلامی گردید. 

در اواخر دوره حاکمیت شوروی، اپوزیسیون اسلامی با بهره‌گیری از اجرای سیاست آزادی دینی، از 

موضع مقاومت خارج شد و کنشگری رسمی رهبران دینی در فضای رسمی معطوف به دو زمینه بود: نخست 

 )Roshcin,2018( آزادی در اجرای مناسک و اعمال دینی نظیر احداث مساجد جدید یا آموزش زبان عربی

و دوم بحث ایدئولوژیک با دکترین رسمی)براکساپ و دیگران،1377: 244-242(.

4.ماهیت جنبش اسلامی داغستان
راهبرد روس‌ها از قرن هجدهم برای دسترسی به هند و آب‌های گرم و دستیابی به بازار ایران از مسیر 

داغستان، مقاومت مسلمانان این منطقه را برای حفظ استقلال خود در برابر روسیه در پی داشت. در 

قرون هجدهم و نوزدهم، جمعیت داغستان متشکل از چندین گروه عشایری بود که حتی زبان یکدیگر را 

نمی‌فهمیدند و حس قومیت میان آن‌ها ضعیف بود ولی هویت اسلامی و مخالف با توسعه‌طلبی روس‌ها، 

آن‌ها را متحد ساخت و بستر شکل‌گیری نهضت اسلامی در داغستان را فراهم آورد. در اواسط قرن نوزدهم، 

شیوه جدید رهبری شیوخ نقشبندی، مشروعیت رهبران قبیله‌ای و جماعتی را زیر سؤال برد، قدرت آنان 

را تضعیف و دیدگاه‌های نقشبندی را به منبع مشروعیت‌ساز حکومت بدل کرد. این تحول که از آن با نام 

»صوفی‌گرایی جدید« یاد می‌شود، شیوخ نقشبندی را قادر ساخت اقتدار نظامی، سیاسی و مذهبی منطقه 

را در اختیار گرفته، نخستین دولت قفقاز شمالی را بر پایه اصول تصوف بنا کنند، به رویارویی فزاینده با 

روسیه و قدرت‌های اروپایی برخیزند و به منظور حل بحران‌های سیاسی داخلی، دست به اصلاحات 

نوین اسلامی بزنند )زلکینا،1390: 19-15(.

به عبارت بهتر، روحیه مبارزه‌طلبی اسلام‌گرایان داغستان متأثر از دو خصیصه اجتماعی اقوام چچن و 

اینگوش است: نخست مبارزه با استبداد، قانون‌مداری و باور به تساوی حقوق و دوم ارزش و احترام والای 

اسلام نزد آن‌ها و روحیه متعهدانه نسبت به دینداری )براکساپ و دیگران،1377: 95،189(. بنابراین، 

مبارزات رهبران صوفی با نیروهای روس در قرن هجدهم از دهه 1780 به بعد را باید نقطه آغاز نهضت 

اسلامی داغستان قلمداد کرد که در قرون نوزدهم و بیستم به اوج خود رسید. این جنبش از قرن هجدهم 

تا اوایل قرن بیستم ماهیت استعمارستیز داشت و عمیقا تحت تأثیر مذهب تصوف و آموزه های مشایخ 

نقشبندی بود ولی گرایشات سلفی در جنبش اسلامی داغستان، ماهیت تجزیه‌طلبانه به آن بخشیده است. 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


166

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

بنابراین، هویت اسلامی در داغستان در دو لایه اصلی سنت‌گرایی و سلفی‌گرایی و لایه فرعی اقلیت شیعه 

قابل ارزیابی است: 

1-4. سنت‌گرایی

اسلام‌گرایان سنتی با نگرش محافظه‌کارانه و کنش‌پذیر به مذهب، نگاه فردی به عبادات و آموزه‌های 

دینی دارند. برای این گروه، اسلام نه یک تعهد مذهبی بلکه از عناصر میراث گذشتگان است و تصوف 

به عنوان مهم‌ترین جریان سنت‌گرای دینی در سازگاری با آیین‌های قومی و هویت محلی مردمان منطقه 

قرار دارد )فلاح،1390: 44(. عقاید صوفیه از قرن دهم میلادی و از راه آذربایجان توسط شیخ اسماعیل 

قفقاز شمالی شد و توسط دو شاگردش »خاص محمد« و »شیخ محمد  الکردامیری وارد  الشیروانی 

الیراقی« در داغستان انتشار یافت )زلکینا،1390: 137(. در قرن یازدهم، داغستان جنوبی به یکی از مراکز 

مهم عرفان تبدیل و و تا نیمه قرن پانزدهم همزمان با گسترش نفوذ مشایخ صوفی، اعتبار معنوی و اقتدار 

مذهبی آن‌ها به قدرت سیاسی و اقتصادی تبدیل شد )زلکینا،1390: 81(. نخبه‌گرایی، تفسیر درونی و 

عرفانی فریضه جهاد و پرهیز از کنش‌های خشونت‌آمیز مهم‌ترین ویژگی مکاتب صوفی اهل سنت داغستان 

محسوب می‌گردد. پس از فروپاشی شوروی، 40 انجمن صوفیانه در داغستان به ثبت رسید و بیش از 60 

درصد مردم محلی خود را پیرو مکاتب صوفی معرفی کرده‌اند )طاهری و هاشمی‌نسب،1388: 223(.

در آغاز حضور بلشویک‌ها و تا نیمه دهه 1920، دولت بلشویکی به تبعیت از راهبرد کلان خود 

در آسیای مرکزی، به رویارویی آشکار با نمادها و باورهای اسلامی در آسیای مرکزی نپرداخت و حتی 

پیشنهاد نصب عکس امام شامل و نواب او را در مدارس و ادارات داغستان داد. ولی از اواسط 1920 روند 

واگرایی میان سنت‌گرایان داغستان و بلشویک‌ها آغاز شد، صوفیان به عنوان دشمن مردم شوروی معرفی 

و و کنش‌های دینی مرشدهای مکاتب صوفی داغستان به چالش امنیتی-هویتی برای کرملین بدل گردید. 

دولت استالین با تأسیس »دفتر معنوی مسلمانان«، رصد تحرکات رهبران و نهادهای اسلامی شوروی 

را دنبال می‌کرد و به رغم پذیرش اسلام و ایجاد فضای محدود برای فعالیت مذهبی مسلمانان، دولت 

شوروی تا زمان گورباچف به رویکرد ضددینی خود ادامه داد. 

در واکنش به رویکرد دین‌ستیز بلشویک‌ها، قیام‌های متعددی توسط اقوام اسلام‌گرای داغستان رخ 

داد که از سه قرن پیش مشغول مبارزه با ارتش تزار بوده و رهبری آن‌ها برعهده صوفیان نقشبندیه بود. در 

مقابل، دولت کمونیستی هم فعالیت صوفیان را ممنوع، آن‌ها را » نیروهاي ارتجاعی خطرناك، متعصب، 

ضد روس و ضد سوسیالیـست« قلمداد و رهبران صوفی را وادار به زندگی زیرزمینی کرد. پس از فروپاشی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

167

فصلنامه علمی - پژوهشی

شوروی، طریقت‌های صوفی که در دهه‌های 1920-1990 با ایجاد شبکه ارتباطات غیررسمی از طریق 

مساجد، محفل‌های سیاسی غیررسمی را در حاشیه سیستم سیاسی داغستان تعریف کردند، از جایگاه 

ریاست  آن‌ها ضمن تصدی  رهبران  و  تبدیل شدند  اسلام رسمی  به  موازی  اسلام  و  غیررسمی  اسلام 

نهادهای دولتی دینی، از موقعیت حاکمیتی برخوردار گردیدند )حسینی تقی‌آباد و کالیراد،1394: 112(.

در میان مکاتب صوفی داغستان، دو طریقت »نقشبندیه« و »قادریه« در کانون کنش‌های اجتماعی-

سیاسی طریقت‌های صوفی قرار داشته‌‌‌اند. طریقت نقشبندیه منتسب به خواجه بهاءالدین نقشبندی و 

طریقت قادریه منتسب به عبدالقادر گیلانی از فقهای حنبلی بغداد مبدأ شکل‌گیری جنبش‌های اسلام‌گرا 

امامان مکاتب  مقاومت ضداستعماری  ایدئولوژی  مثابه  به  نقشبندیه  مبانی حلقه‌  داغستان هستند.  در 

صوفی در مقابله با تهاجم روس‌ها به قفقاز شمالی عامل مؤثری در شناخت جریانات اسلامی داغستان 

محسوب می‌گردد.

حلقه نقشبندی از قرن چهاردهم میلادی و همزمان با و علت تلاش‌های مداوم روسیه برای کنترل 

اجتماعی و سیاسی داغستان، در این منطقه ریشه دواند. نقشبندیه افول جامعه قفقاز شمالی را منبعث 

از دورشدن مردم از روح واقعی اسلام و ناتوانی در اجرای دقیق شریعت می‌دانست که با معرفی خویش 

به عنوان عامل نجات‌بخش و رهایی از بردگی استعمار، به مانند وحی الهی نزد مسلمانان قفقاز شمالی 

پذیرفته شد )زلکینا،1390: 155 و 178(. به عبارت دیگر، تلفیق احساسات دینی با علائق ملی توسط 

این رهبران و همزمانی فتوحات روسیه در قفقاز با گسترش طریقت نقشبندیه در این منطقه، روسیه را به 

تجاوزگر خارجی بدل و مقاومت در برابر کفار روس را به غزوه یا جهاد مقدس تبدیل می‌کرد و جهاد و 

مقابله با سلطه کفار و در نهایت تأسیس حکومت اسلامی کانون ایدئولوژی آنان را تشکیل می‌داد. در 

مواعظ شیخ محمد الیراقی از رهبران نقشبندیه به مردم داغستان آمده است:»خداوند متعال شما را برای 

نبرد با کفار آماده می‌سازد و عزرائیل بر فراز ارتش روس‌ها به پرواز درخواهد آمد... شما درمی‌یابید که 

خداوند از هر تزار زمینی، قدرتمندتر است« )زلکینا،1390: 143(. 

بنابراین، مکتب نقشبندیه به عنوان آیین سنتی اهالی قفقاز شمالی، پس از تهاجمات مکرر روس‌ها 

به این منطقه در اواسط قرن نوزدهم جنبه سیاسی یافت. با آغاز کنش اجتماعی رهبران نقشبندی، وحدت 

جوامع پراکنده داغستان به دستور کار آن‌ها تبدیل شد و به تدریج تحت تأثیر تعمیق و گسترش عقاید 

به عبارت دیگر،  این منطقه گردید.  نقشبندی، قواعد شریعت جایگزین قوانین عرفی در نظام حقوقی 

جنبش نقشبندیه که در سایه تقابل با روس‌ها به عرصه اجتماعی راه یافته بود، جامعه قفقاز شمالی از جمله 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


168

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

داغستان را با ارزش‌های اسلامی و مفاهیم نوین سیاسی نظیر دولت و شهروندی آشنا ساخت.

تحولات تدریجی در گرایشات صوفیانه داغستان، سبب ظهور ادبیات »نئوصوفیسم« گردیده است که 

صوفی‌گری را نه تنها یک روش زندگی بلکه نوعی ایدئولوژی تعریف می‌کند که از پتانسیل سیاسی‌شدن 

برخوردار است. در این چارچوب، اجتماع برادران معنوی تحت رهبری یک شخصیت کاریزماتیک، 

شخص را یاری می‌کند تا یکپارچگی غایت را حس و التزام و وابستگی خویش را به حزب متبوع طریقت 

داغستان  اسلامی  رهبران صوفی جنبش  و  مرشدها  مهم‌ترین   .)70 )فلاح،1390:  کند  خویش حفظ 

عبارت‌اند از:

1-امام منصور اشورمه‌ای: شیخ منصور فعال مذهبی و بنیانگذار نهضت اسلامی داغستان در قرن 

هجدهم میلادی محسوب می‌شود که با پیوند مبارزه دینی و ملی و به واسطه مقاومت در برابر روس‌ها در 

1783-1785، به نخستین رهبر اسلامی قفقاز شمالی بدل شد. لزوم جهاد با کفار، مقابله با سیطره کفار، 

ضرورت وحدت و اخوت میان مسلمانان مهم‌ترین آموزه‌های منصور در جنگ مقدس ضد روس‌ها بود 

)براکساپ و دیگران،1377: 22(. شیخ منصور در اوایل دهه 1780 بیداری مذهبی را تجربه کرد و این 

الهام‌گیری مبدأ مبارزات سیاسی وی شد. ایشان در این باره آورده است:»هنگامی که چوپانی می‌کردم، 

محمد )ص( را در رؤیاهایم می‌دیدم. او به من می‌گفت باید مردم را به راه راست و مسیر پیامبر اسلام 

بازگردانم و اینکه پیامبری جز من نیست و تنها مهدی‌ای است که خواهد آمد«  )زلکینا،1390: 94-91(.

روسیه شیخ منصور را دشمن درجه نخست و »شیاد و آلت دست عثمانی« تصور می‌کرد که ایده دولت 

اسلامی در داغستان را با حمایت ترک‌ها را در ذهن می‌پروراند و با توسل تام به کنش نظامی، هرگونه گفتگو 

با منصور را به عنوان »شیاد بی‌شرم« تحقیر امپراتوری تلقی می‌کرد. به رغم حمایت نسبی دولت عثمانی 

از فعالیت‌های ضدروسی وی، مقامات عثمانی به علت عدم خوشبینی نسبت به اصول عقاید نقشبندی 

او و پیروانش به عنوان رقیب اسلام سنی، با دیده احتیاط به وی می‌نگریستند. وقوع جنگ‌ روسیه-عثمانی 

در سال 1787 و حمایت شیخ از ترکان عثمانی، سوء ظن روس‌ها به شیخ را افزایش داد و پس از تصرف 

قلعه آناپا توسط روس‌ها در ژوئن 1791 و به اسارت گرفته‌شدن منصور، ایشان به سن‌پترزبورگ تبعید و در 

زندان »سولوتیک« در جزایر دریای سفید درگذشت )فرهنگ و تاریخ،1375: 10-8(.

2-قاضی ملا محمد: ملا محمد از مریدان محمد الیراقی است که همراه »شیخ شامل«، طریقت 

نقشبندیه را نزد »محمد افندی« تلمذ کرد و با پیوند نقشبندیه »سیاسی« و »روحانی« و تبدیل آن به یک 

جنبش سیاسی-مذهبی، به نخستین امام رسمی جنبش اسلامی داغستان تبدیل و بیش از 30 سال بر قفقاز 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

169

فصلنامه علمی - پژوهشی

شمالی تسلط یافت. ملامحمد به عنوان آغازگر نسل جدید رهبران جنبش اسلامی داغستان دریافت که 

موعظه فضائل شریعت بدون قدرت سیاسی بی‌حاصل است )زلکینا،1390: 175-173(.

 ملامحمد خواستار اجرای قوانین شریعت به جای نظام سنتی عرفی بود و ضمن انتقاد از نخبگان 

سیاسی-مذهبی حاکم، مقابله با زوال مذهبی و اغتشاش داخلی را به موازات تقابل با استعمار خارجی 

دنبال و غایت نهایی خود را تشکیل حکومت اسلامی در داغستان معرفی می‌کرد. قاضی محمد با تقبیح 

منبع مشروعیت  تنها  اینگونه  را  مقامات غیردینی، شریعت  و تشکیک در مشروعیت  بومی  سنت‌های 

حکومت معرفی می‌نمود:»کسانی که بر اساس شریعت حکومت نمی‌کنند، کافر، ظالم و بدکار هستند« 

)زلکینا،1390: 177(.

ملامحمد در اوایل 1830 پس از معرفی به عنوان امام نقشبندیه و اعلام فرمان جهاد علیه کفار روس، 

خطاب به پیروانش اعلام کرد:»پس از آنکه کفار را از قفقاز بیرون ریختیم و مسکو را فتح کردیم، به 

استانبول خواهیم رفت و اگر سلطان را پیرو احکام شریعت یافتیم، کاری به کارش نخواهیم داشت و 

در غیر این صورت حکومتش به مؤمنین خواهد رسید« )فرهنگ و تاریخ،1375: 10-13(.  از توسعه 

فعالیت‌های نقشبندی در چچن، گسترش دامنه نهضت اسلامی به سواحل خزر و تصرف شهر دربند در 

1831 و متحدساختن توقوم‌ها و جماعات کوهستانی شمال قفقاز در پرتو ساختار نقشبندیه به عنوان سه 

میراث ایشان یاد می‌شود.

3-شیخ شامل: متولد 1797 در گیمراه، از مریدان و شاگردان قاضی محمد و سومین و مهم‌ترین 

رهبر صوفی داغستان در قرن نوزدهم بود که ماهیت مقاومت ضداستعماری اسلام‌گرایان داغستان در این 

قرن با نام وی گره خورده است. ایشان رهبری نهضت را در 1834 و در شرایطی برعهده گرفت که اعتبار 

نقشبندیه پس از کشتار عظیم روس‌ها تضعیف شده بود و شخص ایشان هم در اوایل از اعتبار و مقبولیت 

لازم نزد جامعه نقشبندیه برخوردار نبود.

شیخ شامل با تأکید بر لزوم برپایی قواعد شریعت به عنوان وظیفه مسلمانان، خود را به مانند امامان 

پیشین منصوب الهی معرفی می‌کرد، عادات و آداب جاهلی را از جامعه زدود، مدعی بود خداوند او 

را به عنوان پاسدار اصلی مسلمانان قفقاز شمالی برگزیده و خروج خود از منطقه گیمراه را به هجرت 

رسول اکرم از مکه تشبیه می‌کرد )زلکینا،1390: 220(. شامل در راستای تحکیم قدرتش، از برخورد با 

روس‌ها در اوایل حکومت خودداری کرد و به رغم پیگیری راهبرد سازش با روس‌ها در اوایل حکومت، 

به علت عدم حصول نتایج مطلوب و مورد انتظار، به گزینه مقاومت روی آورد. شیخ به تدریج و با کسب 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


170

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

پیروزی‌های متعدد در شرق قفقاز از 1839 و پذیرش دعوتنامه‌های شامل توسط جماعات داخلی چچن، 

به مقتدرترین رهبر داغستان بدل شد. ایشان تا تثبیت قدرت به مثابه رهبر مذهبی شناخته می‌شد و از 

1847 با صدور یک فرمان و محدودساختن صلاحیت قضایی نواب امام و واگذاری اقتدار مذهبی و 

قضایی ولایات به مفتیان و تعیین محتسب‌ها به عنوان پلیس مخفی، حاکمیت سیاسی خویش را بر سراسر 

داغستان بسط داد )زلکینا،1390: 251(.

شامل برخلاف سایر رهبران صوفی علاوه بر مقابله با کفار روس، درصدد تشکیل دولت اسلامی 

برآمد و بر سه مبنای سه منبع تصوف، ساختار امپراتوری عثمانی )به عنوان مهم‌ترین متحد شامل( و 

ساختار حکومتی متمرکز )به تقلید از روس‌ها( به اصلاحات حکومتی، اصلاحات نظامی، ایجاد ساختار 

منظم برای قوای مسلح، ایجاد نظام اداری کارآمد و تحدید قدرت نخبگان و اصلاحات اجتماعی و طرح 

مفهوم شهروندی و لزوم پاسخگو بودن حاکم در برابر رعایا دست زد )رجبی،1375: 6-20(. شیخ شامل 

تحت تأثیر تعالیم قاضی‌محمد، نظام سیاسی و اجتماعی موجود را به چالش کشید و با تشکیل ساختار 

سیاسی نوین مبتنی بر اصول سیاسی نقشبندی، امامت قفقاز را به نقطه اوج رساند و هدف از مجاهدت‌ها 

را اظهار دین حق عنوان می‌کرد:»از آغاز کارم تا انجام آن جز احیای شریعت محمدی )ص( و اجرای 

اصول و قوانین اسلام هدفی نخواهم داشت«. جایگزینی قوانین شریعت به جای عرف و بسط نفوذ دین 

یاد شود  و »دوران طلایی«  با عنوان »دوران شریعت«  او  از دوران حاکمیت  تا  داغستان سبب شد  در 

)زلکینا،1390: 12( که بازگشت به آن، هدفی برای همه مسلمانان واقعی پس از شامل بود.

اوج قدرت فرقه نقشبندیه و رهبر آن شیخ شامل در سال 1845 بود ولی در نهایت به علت قدرت 

لجستیکی روس‌ها، عدم حمایت دولت‌های همسایه به ویژه ایران و عثمانی از این جنبش، خستگی مردم 

قفقاز و نارضایتی نخبگان سیاسی-دینی از اصلاحات شامل، جنبش در 1859 شکست خورد، شیخ 

شامل به شهر کالوگا تبعید و در نهایت در سال 1871 در مدینه درگذشت و در قبرستان بقیع مدفون شد 

)براکساپ و دیگران،1377: 133-134(. پس از درگذشت شیخ شامل و اشغال قفقاز شمالی به وسیله 

روس‌ها، داغستان ویران و تحرکات جنبش نقشبندیه به فعالیت‌های زیرزمینی تبدیل و عمده مرشدان آن به 

ترکیه و مکه مهاجرت یا به سیبری تبعید شدند.

4-شیخ اوزون حاجی: از رهبران فرقه نقشبندیه که در اوت 1917 در کنگره رهبران مسلمان در آندی 

به عنوان امام داغستان منصوب شد. ایشان به عنوان یک پان‌اسلامیست با رسالت احیای امامت، در 1919 

و با همراهی نجم‌الدین گتزو، یک حکومت تئوکراسی را با نام »امارت قفقاز شمالی« بر اساس سنت 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

171

فصلنامه علمی - پژوهشی

امامت شامل تأسیس کرد و تحت ریاست اسمی سلطان عثمانی بر داغستان تسلط داشت )براکساپ و 

دیگران،1377: 113(. اشغال داغستان در دسامبر 1920 توسط ارتش سرخ اوزون حاجی و دیگر رهبران 

مسلمان داغستان را واداشت تا مردم را به جهاد با کمونیست‌ها زیر پرچم »لا اله إلا الله« فراخوانند. با 

مقاومت مسلمانان داغستان و فشار بر مسکو، استالین خودمختاری داغستان را به رسمیت شناخت و در 

ژانویه 1921 جمهوری سوسیالیستی داغستان شکل گرفت.

5-ناظم‌الدین حسینسکی: در پاییز 1920 که ارتش سرخ روسیه جهت تصرف داغستان وارد این 

ناظم‌الدین حسینسکی در  به رهبری  اولیه -  به رغم همکاری   – منطقه شد، نهضت مقاومت اسلامی 

برابر آن‌ها به پا خاست و در اکتبر 1920 با اعلام جهاد علیه روس‌ها، خواستار خودمختاری کامل قفقاز 

به شکل یک جمهوری درون اتحاد جماهیر شوروی بود. مقاومت آن‌ها سبب شد استالین با ورود به 

این منطقه و شرکت در کنگره ملی داغستان، پیشنهاد تأسیس »جمهوری شوروی متحد کوهستان« را با 

خودمختاری وسیع مطرح کند. مجلس مؤسسان این جمهوری هم مشروط به پذیرش شریعت به مثابه 

پایه قوانین در این منطقه، حاکمیت شوروی را بر سرزمین‌های نظیر چچن، اینگوش و استیا را به رسمیت 

شناخت )براکساپ و دیگران،1377: 192-191(.

6-سعید افندی چیرکیسکی: مفتی ملی داغستان و پرنفوذترین شیخ صوفی در منطقه داغستان طی 

دو دهه اخیر محسوب می‌شود که بر مبنای سه طریقت صوفی نقشبندیه، شاذلیه و قادریه عمل می‌کرد و 

دست به پیوند دین و سیاست در داغستان زد. افندی که مسئولیت »دفتر امور معنوی مسلمانان داغستان« را 

عهده‌دار بود، در اوت 2012 طی یک عملیات تروریستی ترور شد. احمد حاجی عبدالله‌اف مفتی کنونی 

داغستان مرید سعید افندی محسوب می‌شود.

2-4. سلفی‌گرایی

قفقاز شمالی مهد خیزش اسلامی پس از فروپاشی شوروی است و عواملی نظیر تاریخچه منازعات 

منطقه‌ای، اقدامات نابجای حکومتی و تکثر قومیتی، جنبش‌های اسلامی منطقه را به سمت رادیکال‌شدن 

سوق داده است. از اواخر دهه هشتاد میلادی، متعاقب فروپاشی شوروی و شکل‌گیری فضای باز سیاسی 

و اجتماعی از یکسو و تحت حمایت عربستان سعودی از سوی دیگر، مسلمانان آسیای مرکزی به منظور 

احیای بافت هویتی-دینی خویش، درصدد نگاه دوباره به اسلام به مثابه عنصر هویتی آزادی‌بخش برآمدند. 

بنابراین، بروز سلفی‌‌گرایی در آسیای مرکزی و داغستان به شکل خاص محصول تقابل اسلام‌گرایی سنتی 

با هویت تحمیلی و فراگیر شوروی از اواسط دهه هشتاد میلادی است. به لحاظ  ملل آسیای مرکزی 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


172

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

تبلیغی-آموزشی  فعالیت‌های  آغاز  و  هفتاد  دهه  در  را  داغستان  در  ریشه ظهور سلفیت  باید  تاریخی، 

به گونه‌ای مدرسان مکاتب سلفی داغستان در دهه هفتاد  وهابی در روستاهای داغستان جستجو کرد 

نظیر بقاءالدین کبدوف و احمد حاجی اوختایف به رهبران سیاسی جریان سلفی در دهه نود تبدیل شدند 

)حسینی تقی‌آباد و کالیراد،1394: 97(. نکته حائز اهمیت در باب جریان وهابی داغستان آن است که به 

رغم غیریت‌سازی آنان در برابر گفتمان اسلام سنتی ولی به سبب تکثر هویتی و قومیتی حاکم بر داغستان، 

.)Ratelle,2020: 60( هیچ‌گاه نمی‌توان آن‌ها را یک »جامعه یکچارچه‌ و منسجم« تصور کرد

اقتصادی،  نابرابری‌های  تداوم  و  جمعیت  سریع  رشد  بلشویک‌ها،  افراطی  ضددینی  سیاست‌های 

گسترش فساد نخبگان سیاسی حاکم و فقدان دولت متمرکز )Sagramoso,2007: 682(، پیوند منافع 

 – اقتصادی  بهبود شرایط  ناکامی جریانات ملی‌گرا در  فاسد داغستان،  با سیاستمداران  مقامات صوفی 

اجتماعی شهروندان از اواخر دهه Sagramoso,2007: 694( 1980(، پیوند با تحولات اندیشه‌های 

در مدارس سلفی  و فرصت تحصیل  آن  ورای  و  قفقاز  متفکران سلفی  با  تعامل  آزادی  و  اسلام  جهان 

عربستان و پاکستان )Starodubrovskaya,2020: 87; Ware and Kisriev,2000: 26 ( مهم‌ترین 

علل ناامیدی از مدل توسعه لیبرال دموکرات غربی و از محرک‌های عمده در ترویج تفکرات سلفی در 

داغستان محسوب می‌شوند )Ware et.al,2003: 287-288; Sagramoso,2012: 568 (. مسلمانان 

این منطقه که در اثر هفتاد سال تسلط شوروی از ذهن جهان اسلام فراموش شده بودند، سعی داشتند 

همزمان با آغاز روند جهانی شدن در اواخر دهه 1980 میلادی دوباره در صحنه هویتی جهان اسلام 

ظاهر شوند. در این شرایط، خلأ ایدئولوژیک-هویتی دوران پس از فروپاشی از یکسو و دیپلماسی فعال 

فرهنگی کشورهایی نظیر عربستان و ترکیه در کنار توسعه‌نیافتگی سیاسی-اقتصادی این منطقه از سوی 

 Sagramoso,2012:( نمود  فراهم  سلفی  افراطی  اندیشه‌های  رواج  جهت  را  مساعدی  بستر  دیگر، 

569-568(. بنابراین، سلفیت که از دهه هفتاد و هشتاد در داغستان ریشه دوانیده بود، متعاقب اجرای 

پروستریکا، تجمعات و فعالیت‌های پراکنده پنهانی خود را به عرصه آشکار اجتماعی منتقل کرد.

در این چارچوب، مبلغان سلفی از فضای سرگردانی اجتماعی حاکم بر جمهوری‌های بلاتکلیف 

بازمانده از نظام متمرکز شوروی و همچنین تکثر قومی و زبانی آن‌ها جهت ترویج ایدئولوژی وهابی بهره 

بردند. پس از فروپاشی شوروی، وزارت دادگستری روسیه رسما مجوز فعالیت چندین سازمان و بنیاد 

اسلامی از جمله اتحادیه جهان اسلام و بنیاد الحرمین را صادر کرد که عمده آن‌ها دارای گرایشات یا وابسته 

به جریانات سلفی سعودی، ترکیه و پاکستان بودند. این روند در اواخر دهه نود میلادی به حدی رسید که 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

173

فصلنامه علمی - پژوهشی

در سال 2000، حدود 1858 مسجد )در قیاس با 27 مسجد دوران شوروی( بیش از 20 بنیاد اسلامی، 

 .)Eaton,2005: 62( 200 مدرسه دینی و هزاران مکتب در سراسر قفقاز شمالی یافت می‌شد

به  متوسل  و  بوده  واگرا  دینی-دولتی  ادارات  و  مرکزی  دولت  به  نسبت  داغستان  وهابی  جریانات 

مشروعیت  عدم  به  باور  ضمن  و  هستند  خویش  غایات  به  دستیابی  جهت  خشونت‌آمیز  کنش‌های 

دولت‌های سکولار حاکم و کافرخواندن آنان، مخالفت تام با اسلام دولتی دارند و خروج روسیه از منطقه 

و تأسیس دولت اسلامی مبتنی بر قواعد شریعت مهم‌ترین مطالبه آنان را تشکیل می‌دهد )فلاح،1390: 

185-186، 213(. سلفیون داغستان با منحرف نامیدن پیروان مکاتب صوفیه و بدعت خواندن توسل، 

اذکار و زیارات آنان و حکم به خروج اهالی طریقت از دایره دین، درصدد اعاده تقدس نخستین اسلام و 

تبلیغ مبانی اسلام ناب جهت بسترسازی تشکیل حکومت اسلامی در این منطقه هستند )حسینی تقی‌آباد 

و کالیراد،1394: 112؛ Sagramoso,2007: 695(. آذری‌ها، روس‌ها و لزگین‌های داغستان، وهابیون 

را تندرو ولی چچن‌ها، آوارها و و دارگین‌ها، وهابیان را بخشی از اسلام سنی معرفی می‌کنند. همچنین، 

بنابراین، نوع نگاه طبقات  افراد میانسال، وهابیت را تهدید جدی قلمداد می‌کنند.  شهرنشینان، زنان و 

گوناگون جامعه داغستان به روسیه و تمایل یا عدم تمایل به استقلال‌طلبی از روسیه از یکسو و میزان آشنایی 

با ظواهر مدرنیته از سوی دیگر، در نوع نگاه شهروندان به کیفیت کنشگری جریانات سلفی در داغستان 

.)Ware et.al,2003: 294( تأثیر مستقیم دارد

برآوردها حکایت از جمعیت سه تا ده هزار نفری وهابیون داغستان دارد. وهابیون کمتر از 3 درصد 

مسلمانان داغستان را تشکیل می‌دهند، پایگاه اجتماعی آن‌ها عمدتا روستاییان و برخی جوانان تحصیلکرده 

شهری می‌باشد. تفرقه‌افکنی و افراط‌گرایی، روحیه خشونت‌طلبی و نظامی‌گری، غیریت‌سازی با مکاتب 

Ware and Kisri� )سنتی صوفی، کفرپنداری و مخالفت با دولت‌های حاکم با ماخاچ‌قلعه و مسکو) 

ev,2000: 26 (، عدم پیروی از مقامات رسمی و دخالت در جریان‌های سیاسی مهم‌ترین مختصات 

کنشگری وهابیت در منطقه داغستان است. مذهب شافعی اکثریت جامعه، گرایشات صوفی و رفتارهای 

نامناسب وهابیان با مفتیان صوفی منطقه از موانع کسب حمایت مردمی جنبش وهابیت در داغستان بوده 

است )مشرق‌نیوز، 1396(.

به مثابه اسلام غیررسمی  از فروپاشی شوروی کوشید جایگاه خود را  جریان سلفی داغستان پس 

تثبیت، و ضمن نهادسازی از طریق تأسیس احزاب و مؤسسات اجتماعی، به منظور خروج از انزوا با 

گروه   .)112 کالیراد،1394:  و  تقی‌آباد  )حسینی  بگیرد  ارتباط  بین‌المللی  و  منطقه‌ای  سلفی  جریانات 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


174

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

جماعت شریعت مهم‌ترین گروهک مسلح سلفی داغستان محسوب می‌شد که با صدور بیانیه استقلال 

از داغستان در سال 1998، همگرایی فزاینده جریانات وهابی داغستان و چچن را دنبال می‌کرد )معینی‌فر 

و خیری،1389: 165(. باسایف اقدامات ائتلاف سلفیون داغستان-چچن را مصداق "جهاد" و جنگ 

مقدس برای بیرون راندن کفار از سرزمین اسلام عنوان می‌کرد که پس از قریب به سیزده قرن، این اتفاق 

در حال وقوع است. او هدف از این جهاد را تأسیس "جمهوری اسلامی" و متعاقب آن امپراتوری بزرگ 

او نظیر مولادی  اینگوشتیا برمی‌شمرد و حتی برخی فرماندهان  اسلامی چچن در چچن، داغستان و 

اودوگوف با بیان اهداف فراملی، جنگ را نه تنها علیه مسکو بلکه در مقابل صهیونیسم جهانی معرفی و 

غایت نهایی را "آزادسازی قدس" عنوان می‌کردند )Sagramoso,2007: 697-698(. با حمله نیروهای 

دولتی داغستان در سپتامبر 1999 و تصرف سه روستای کادار، کراماخی و چابانماخی تحت حاکمیت 

این گروهک، جماعت اسلامی داغستان از بین رفت ولی گسترش ایدئولوژی سلفی در داغستان تداوم 

یافت.

گروه جماعت شریعت بازمانده گروه کوچک‌تری به نام »جنت« است که در اواخر دهه نود میلادی 

توسط رسول ماکاشاریپوف تأسیس شد. این گروهک که شامل باسایف را خلیفه خود می‌دانست، از 

بین بردن فرماندهان ارشد نظامی داغستان را مهم‌ترین هدف خویش اعلام کرد. در سال 2004 و پس 

از تجدید ساختار گروه جنت، گروهک جماعت شریعت تأسیس شد و در سال 2005 هم با عضویت 

در جبهه مجاهدین قفقاز شمالی، به مقابله رسمی با نیروهای روس پرداخت.  مؤسس گروه جماعت 

شریعت »بقاء الدین کبدوف« نام دارد که از او با عنوان آغازگر وهابیت در داغستان یاد می‌شود و هجمه 

به افکار التقاطی جماعت‌های صوفی و منحرف‌نامیدن آن‌ها را دستورکار تبلیغی خویش قرار داده است. 

مهم‌ترین گروه وهابی داغستان، گروهک »ولایت داغستان« نام دارد. این گروهک پیش‌تر با عنوان 

»جماعت شریعت« شناخته می‌شد و بزرگ‌ترین عضو جبهه مقاومت قفقاز شمالی قلمداد می‌‌شود که با 

گروه‌های جدایی‌طلب چچن و اینگوش پیوند نزدیکی دارد. این گروهک تأسیس امارت اسلامی، ایجاد 

جامعه عادلانه مبتنی بر قواعد شریعت، تصاحب قدرت سیاسی و اخراج نظامیان روس از داغستان را 

اهداف بنیادین خود برمی‌شمارد )Vatchagaev,2008( و بهره‌گیری از روش‌های خشونت‌آمیز نظیر ترور 

روحانیون وابسته به حکومت را در نیل به اهداف مذکور، مشروع می‌پندارد.

حضور در مناقشات فرامرزی از جلوه‌های کنشگری وهابیون داغستان طی یک دهه اخیر بوده است. 

بر اساس برآورد گروه مطالعاتی صوفان در دسامبر 2015، حدود 30 هزار سلفی از سراسر جهان به سوریه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

175

فصلنامه علمی - پژوهشی

اعزام شده‌اند که حدود 4700 تن از شهروندان جمهوری‌های شوروی سابق هستند. این »تروریست‌های 

خارجی1« که سابقه جنگ در داغستان، افغانستان، چچن و گرجستان را در کارنامه داشتند و از آن‌ها به 

عنوان »جنگجویان نخبه2« یاد می‌شد، عهده‌دار مناصب عالی در ساختار داعش، جبهه النصرة و سایر 

گروه‌های تروریستی فعال در این کشور بودند و نقش مؤثری در پیشبرد سیاست‌های میدانی و راهبردی 

با  بیعت  در  را  الأنصار«  و  المهاجرین  عنوان »جیش  با  و حتی گروهی  ایفا می‌کردند  این گروهک‌ها 

از اهالی قفقاز و رهبری آن برعهده عمر الشیشانی بود  القاعده پدید آوردند که بیش از یک‌سوم آن‌ها 

)Nicolson,2017: 70-72,78(. بر اساس برآورد وزارت امور جوانان داغستان در سال 2015، 8/1 

درصد از جوانان این منطقه آماده پیوستن به داعش بودند و حدود 15 درصد هم داعش را مظهر خلافت 

واقعی اسلامی می‌دانستند )Zhemukhov, Markedonov and Yarlykapov,2018: 204(. باور 

به ترویج اسلام و مقابله با کفار، آرمان تأسیس دولت اسلامی، وجوب دینی تنفیذ فریضه جهاد و حضور 

مبلغان وهابی در داغستان، عامل عمده در گرایش فزاینده جوانان سلفی این منطقه به جهاد فراتر از قفقاز 

.)Sagramoso and Yarlykapov,2020: 42( شمالی بوده است

از آغاز گسترش وهابیت، دولت محلی داغستان به منظور حفظ هویت و یکپارچگی ملی و بهره‌گیری 

از اسلام به مثابه ستون میراث ملی و شالوده اخلاقی شهروندان منطقه، حمایت غیررسمی خویش را از 

اسلام سنتی اعلام کرده است. هیئت حاکمه داغستان گرچه اختلاف وهابیت و صوفیه را یک اختلاف 

ایدئولوژیک معرفی و از آن فاصله گرفت ولی به تدریج تقویت جریانات صوفی را ضامن بقای خود و 

تضمین امنیت جنوب روسیه دید و ضمن حمایت از روحانیون نقشبندی، به مقابله همه‌جانبه با سلفیون و 

حامیان منطقه‌ای آن‌ها پرداخت )معینی‌فر و خیری،1389: 161(.

علاوه بر آن، دولت محلی داغستان و دولت روسیه به منظور کنترل فعالیت این گروهک، تمایل خود 

را برای مذاکره با آن‌ها اعلام کرده‌اند. مهم‌ترین مطالبه رهبران این گروهک در مذاکرات، خروج نیروهای 

روس از داغستان و ارائه تضامین امنیتی بود )حسینی تقی‌آباد و کالیراد،1394: 121(. علاوه بر آن، از 

اواخر سال 2015، دولت داغستان با همکاری اداره امور معنوی مسلمانان این منطقه بسیاری از عناصر 

سلفی را دستگیر و مساجد آن‌ها را تعطیل کرده است.

با  اقدامات دولت مسکو و داغستان جهت مقابله  از دیگر  افراطی وهابیون  جرم‌انگاری کنش‌های 

رشد سلفیت در منطقه بوده است. پس از حمله باسایف و خطاب به داغستان در تابستان 1999، موج 

1. Foreign Terrorist Fighters
2. Elite Fighters

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


176

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

گسترده‌ای از تهدیدانگاری وهابیت و مقابله حقوقی – اجتماعی با آن در سطح داغستان پدید آمده است. 

مجلس محلی داغستان در سپتامبر 1999 و در روز اعلام پایان چچن، قانون »ممنوعیت فعالیت وهابیت 

و سایر گروه‌های افراطی در داغستان« را تصویب کرد )Ware et.al,2003: 290( و اداره امور دینی 

داغستان 1 با همراهی پلیس، از انتشار کتب آن‌ها جلوگیری نمود. به علاوه، دولت داغستان فعالیت بخش 

 Sagramoso,2007:( زیادی از سازمان‌های سلفی را ممنوع نمود و دست به دستگیری رهبران آن‌ها زد

702(. دولت روسیه هم با وضع »قانون فدرال پیرامون مقابله با افراطیون« مصوب سال 2002، اقدام 

به جرم‌انگاری فعالیت‌های وهابیون افراطی در سراسر چچن کرد. با این حال، مبارزه نظامی-سیاسی-

حقوقی با وهابیت در داغستان مستلزم مقابله ایدئولوژیک با عوامل موجد آن در این منطقه و قطع نفوذ 

ماهیت  و  اجتماعی  در ساختار  ادغام  وهابیون،  پراکندگی جمعیتی  ولی  است  آن  فرامنطقه‌ای  حامیان 

دموکراتیک نظام سیاسی داغستان، مقابله مؤثر و عمیق با آن‌ها را دشوار ساخته است.

3-4. اقلیت شیعه:

شیعیان به عنوان اقلیت دینی داغستان با جمعیت حدود هشتاد هزار نفری، عمدتا مهاجران آذری 

هستند که با سکونت در شهر دربند )پنجاه هزار نفر( و برخی نواحی ماخاچ‌قلعه، کمتر از یک درصد 

به شمار  پارسیان دربند  بازماندگان  از  اغلب شیعیان داغستان،  را تشکیل می‌دهند.  جمعیت داغستان 

می‌آیند که عمده آن‌ها آذری یا لزگی هستند و ایرانی‌ها، شاهسون‌ها و طالش‌ها از دیگر اقوام شیعه منطقه 

محسوب می‌شوند )حسینی و شکری‌مقدم،1395: 59(.

دربند تنها شهر شیعه‌نشین روسیه و داغستان و کانون فعالیت‌های دینی – اجتماعی شیعیان داغستان 

به کشورمان،  آن  به زبان آذری و گرایشات مردمان  آن  با تکلم عمده شهروندان  محسوب می‌گردد که 

همچنان رکن مهمی از تمدن ایرانی در منطقه قفقاز شمالی قلمداد می‌گردد. عیسی عسکرف و پسرش فریز 

عسکرف از رهبران پیشین شیعیان، سید هاشم میرطیب‌اف رهبر کنونی شیعیان و مرکز پژوهشی اهل‌بیت به 

ریاست دکتر نوری محمدزاده رئیس گروه ایرانشناسی دانشگاه دولتی داغستان مهم‌ترین نهاد تبلیغی شیعه 

در این منطقه به حساب می‌آیند. مرکز پژوهشی اهل‌بیت تحت حمایت مجمع جهانی اهل‌بیت در سال 

1386 تأسیس شد که ضمن پژوهش درباره مسائل اسلامی و اجرای مراسمات فرهنگی-دینی، ماهنامه 

معرفتی – مذهبی کوثر را با شمارگان هزار نسخه منتشر می‌سازد ) حسینی و شکری‌مقدم،1395: 63(.

به لحاظ تاریخی، همزمان با جهاد دینی صوفیان اهل تسنن داغستان علیه روس‌ها، شیعیان رکن 

1. Spiritual Board of Muslims of Dagestan (DUMD)

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

177

فصلنامه علمی - پژوهشی

دیگری از این مبارزه را تشکیل می‌دادند. برخلاف کنش سیاسی صوفیان که مبتنی بر قیادت امام صوفی 

عصر و در یک چارچوب ساختارمند بود، مبارزات شیعیان به شکل مقاومت فردی و پراکنده و هجرت 

صورت می‌گرفت. همچنین پس از پایان دوره نخست جنگ‌های ایران و روس و تسلط دولت ترازی بر 

قفقاز، شیعیان منطقه اخباری از تعرض روس‌ها به عرض و ناموس مسلمانان و ایذاء و اضرار آنان در 

باب »دین و مذهب ملت« را به علماء و مراجع مخابره کردند که برخی از مجتهدان عصر نظیر آقا سید 

محمد مجاهد را به صدور فتوای جهاد و اقدام عملی برانگیخت. بنابراین، پس از استیلای دولت روسیه بر 

حوزه شیعه‌نشین قفقاز، شیعیان با ارسال شکوائیه و عریضه برای مراجع شیعه، خواستار یاری برای اخراج 

متجاوزان روس از وطن مألوف خود شدند )مرشدلو،1394: 129(.

از جمله چالش‌های مسکو در دوران اشغال قفقاز، کیفیت سازماندهی امور دینی و معیشتی شیعیان 

منطقه بود. تبعیت فقهی عمده شیعیان منطقه از مراجعه شیعه مستقر در ایران و عراق و تعلق خاطر آن‌ها به 

مظاهر تمدن ایرانی نظیر زبان فارسی می‌توانست تهدیدی جدی برای پایگاه شکننده حکومت روس‌ها در 

قفقاز باشد. در نتیجه، تزارها با تلاش برای تعیین »شیخ‌الاسلام مخصوص« به عنوان نماینده دولت مسکو 

برای شیعیان منطقه، ضمن قطع ارتباط آنان با شیخ‌الاسلام‌های ایرانی در آن سوی مرز، مرتکب آن را خائن 

و عاصی و مشمول »غضب قانونی« می‌دانستند. بنابراین، اعمال فشار بر شیعیان قفقاز از جمله داغستان 

و تضعیف ارتباط معنوی آنان با زعمای شیعه به ویژه در حوزه نجف و قم در کنار سرکوب مبارزات فردی 

آنان، راهبرد دولت مسکو در قبال اقلیت شیعه منطقه بود )مرشدلو،1394: 129-130، 137(. تضعیف 

با سیاست‌های  آن‌ها  و سیاسی  دینی  رفتار  و هماهنگ ساختن  منطقه  میان شیعیان  ایران  معنوی  نفوذ 

استعماری روسیه در قفقاز دو هدف عمده مسکو از کنش‌های تهاجمی مذکور محسوب می‌شد. به لطف 

این سیاست‌های روسیه علیه شیعیان، هیچ‌گاه همگرایی حداقلی میان اقلیت شیعه با جنبش امامان صوفی 

داغستان برقرار نشد بلکه بالعکس حتی آنان را به جنگیدن به نفع حکومت تزاری ترغیب نمود، علمای 

شیعه منطقه را جذب کرد و با سازماندهی آنان درون یک نظام اداری جدید، از کارکردهای فرهنگی و 

اجتماعی رهبران شیعه در راستای منافع منطقه‌ای مسکو در قفقاز بهره‌ گرفت )مرشدلو،1394: 146(.

به  از جمله داغستان  تمایز شیعیان روسیه  نقاط  از  عدم مزج در هویت ملی روس همچنان یکی 

حساب می‌آید. دین و فرهنگ اسلامی، نژاد و ظاهر غیرروس، تاریخ تقابلی مسلمانان و روس‌ها، وضعیت 

معیشتی پایین‌تر در قیاس با فرهنگ روسی مسلط، فرهنگ سنتی – روستایی مناطق مسلمان‌نشین و در یک 

معنا، وابستگی‌های جغرافیایی، زبانی، دینی، مذهبی و فرهنگی، ارتباطات شیعیان را با دیگر اقوام منطقه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


به حداقل رسانده است )حسینی و شکری‌مقدم،1395: 65(. با این اوصاف و به رغم توسعه ارتباطات 

با  ارتباطی شیعیان  از تداوم سطح کنونی  از طریق زیرساخت‌های تکنولوژیک، پیش‌بینی‌ها  اجتماعی 

اهل‌سنت ساکن داغستان و دولت مرکزی مسکو حکایت دارد.

5. مهم‌ترین احزاب، گروه‌ها و جریانات اسلام‌گرا در داغستان
به علت  اجتماعی هستند که  امور  فعال در  اغلب گروه‌های  فعال در داغستان  موجودیت‌های سیاسی 

تصریح قانون اساسی داغستان بر ابتنای نظام سیاسی این منطقه بر ارزش‌های دموکراتیک، تدریجا به 

از سال 1990 فرصت  از سیاست پروستریکا  این موجودیت‌ها که پس  کنشگری سیاسی پرداخته‌اند. 

بروز یافته‌اند، به دو دسته احزاب منتسب به مکاتب صوفی و احزاب رادیکال وابسته به جریانات سلفی 

قابل تقسیم هستند. احزاب سنتی وابسته به طریقت‌های صوفی به علت ساختار سلسله‌مراتبی طریقتی 

و بهره‌مندی از پشتیبانی مردمی در مقایسه با جریانات سکولار، عمدتا پیروز مطلق انتخابات هستند. 

مخالفت با حکومت کمونیستی در دوره حاکمیت بلشویک‌ها، چالش‌ سیاسی و امنیتی با روسیه منبعث 

از تضاد هویتی، برخورداری از تشکیلات سازمانی و یکپارچگی ساختاری به ویژه در جماعت المسلمین 

وجه بارز عمده این گروه‌ها به حساب می‌آید. مهم‌ترین این گروه‌ها ذیلا مورد تدقیق قرار می‌گیرند:

الف-حزب رستاخیز اسلامی: حزب رستاخیز اسلامی مهم‌ترین موجودیت سیاسی سلفی میانه‌رو 

در داغستان است که پس از "کنگره مسلمانان غیررسمی" در آستاراخان در سال 1990 اعلام موجودیت 

کرد. بقاءالدین محمد رهبر مرکز اسلامی قفقاز در ماخاچ‌قلعه و برجسته‌ترین رهبر حزب رستاخیز اسلامی 

به حساب می‌آید. این گروه ضمن حمایت از تحولات بنیادین در جامعه، خواستار تشکیل "جمهوری 

.)Ware et.al,2003: 287-288( اسلامی" در داغستان است

 این حزب موضع افراطی نسبت به اصلاحات سیاسی و اجتماعی دارد و با برگزاری نشست‌های 

به ویژه سال‌های 1989-1991، نقش فعالی در سیاسی  اواخر دهه هشتاد میلادی  ضدکمونیستی در 

کردن مسلمانان داغستان ایفا کرد. احمد کادی اوختایف از رهبران میانه‌رو سلفی و عضو برجسته حزب 

رستاخیز به حساب می‌آمد که به تأسی از »حزب رستاخیز اسلامی تاجیکستان« و با کمک عباس و 

بقاءالدین کبدوف جماعت مشابهی را در داغستان تأسیس کرد. مرگ او در سال 1998، قدرت را به جناح 

تندرو سلفی در داغستان به رهبری بقاءالدین و عباس کبدوف منتقل کرد و به موازات جنگ اول چچن، 

.)Sagramoso,2012: 570( نقطه عطفی در ظهور گرایشات رادیکال سلفیون منطقه بود

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

179

فصلنامه علمی - پژوهشی

ه اف« قاضی 
ّ
ه حسب الل

ّ
ب-جماعت المسلمین: این جنبش در سال 1992 توسط »حسب الل

نواحی دارگین تأسیس شد. این گروه با توجه به ایدئولوژی سلفی، همکاری نزدیکی با حزب نهضت 

اسلامی دارد. حسب‌الله‌ اف رهبر این حزب هم با برخورداری از روحیه رادیکال و افراطی، محوبیت 

فراوانی را نزد افکار عمومی داغستان کسب کرده است. این حزب اکنون دو هزار عضو دارد و بدنه اجتماعی 

آن را ساکنان مناطق روستایی تشکیل می‌دهند )خالدوف،1372: 134(.

ج-حزب دموکرات اسلامی: این حزب به عنوان بزرگ‌ترین گروه اسلامی داغستان با حدود چهار 

هزار عضو، پس از فروپاشی شوروی در اکتبر 1990 توسط »عبدالرحمن سعیدوف« پایه‌گذاری شد. 

درویش محمدوف و ابوبکروف از دیگر رهبران برجسته آن هستند. بدنه اجتماعی این حزب را عمدتا 

مسلمانان سنت‌گرا به ویژه پیروان طریقت نقشبندی تشکیل می‌دهند )گلی زواره،1387: 13(. به رغم 

ضعف این حزب در کنشگری سیاسی ولی این نهاد در عرصه اجتماعی نظیر دیپلماسی عمومی، حل و 

فصل مناقشات قومی، آموزش‌های دینی و اعزام حجاج داغستانی نقش مؤثری دارد.

6.جنبش اسلامی داغستان و انقلاب اسلامی ایران
انقلاب اسلامی به عنوان تنها انقلاب دینی قرن بیستم، نقطه عطفی در آگاهی و تجدید حیات مسلمانان 

و احیای جنبش‌های اسلامی سراسر جهان‌ بود که جنبش‌های اسلامی آسیای مرکزی و در رأس آن جنبش 

اسلامی داغستان مستقیم یا غیرمستقیم از آن تأثیر پذیرفتند. انقلاب اسلامی با اتکا به عقیده مشترک 

توحیدی، وجود دشمن مشترک استکباری و استبدادی و هدف مشترک تأسیس نظام عادلانه جهانی، پیوند 

تام با جنبش‌های اسلامی معاصر برقرار کرد )احمدی،1400: 142-141(.

ریشه‌های تاریخی-تمدنی و اشتراکات فرهنگی، اشتراک عقیده و منافع با اکثریت مسلمان صوفی 

جهت مقابله با سلفیت، گرایشات اسلام‌گرایانه شهروندان و احزاب داغستان، نگاه ایجابی و احترام‌آمیز 

اهل  الهام‌گیری  قرابت جغرافیایی سبب  و  فعالیت‌های کشورمان  به  نسبت  عدم حساسیت  و  ایران  به 

سنت داغستان از آرمان‌های انقلاب اسلامی شد. این پیوند با انقلاب اسلامی نه سیاسی-جنبشی بلکه 

فرهنگی-هویتی بود. در باب تأثیرگذاری انقلاب اسلامی بر جمهوری‌های قفقاز باید دو مرحله را مورد 

بررسی قرار داد:

1-از پیروزی انقلاب اسلامی تا فروپاشی شوروی: ماهیت اسلامی انقلاب ایران، چهره ضدامپریالیستی 

آن و کاریزمای شخصیت امام خمینی نگرانی مقامات شوروی را از انتقال اندیشه‌های سیاسی-دینی انقلاب 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


180

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

اسلامی به جوامع آسیای مرکزی را افزایش داد. مسلمانان داغستان با مشاهده مقاومت نهضت امام خمینی 

در برابر آمریکا به عنوان یک از قطب‌های جنگ سرد، جسارت اعلام مخالفت با دولت کمونیستی حاکم بر 

مسکو را پیدا کردند هرچند این مخالفت به علت فقدان سازماندهی و رهبری واحد به کنش‌های ملموس 

اجتماعی نیانجامید. با این حال، این نگرانی را نزد رهبران شوروی به وجود که ممکن است در جنوب این 

کشور، یک اتحادیه اسلامی ضدکمونیستی مرکب از 30 میلیون مسلمان به وجود بیاید که گرچه در آغاز 

محلی و محدود است ولی به تدریج قادر به تصرف بسیاری از مناطق استراتژیک جنوب روسیه است 

)ابوالحسن شیرازی،1370: 335(. ذکر این ملاحظه ضروری است که هرچند انقلاب اسلامی در رشد 

اندیشه‌های انقلابی در منطقه بی‌تأثیر نبود ولی هیچ‌گاه درصدد گسترش اسلام‌گرایی رادیکال و گسترش 

افکار سلفی در قفقاز برنیامد )عباسی و جعفرزاده کوچکی،1395: 93-92(.

2-مرحله پس از فروپاشی شوروی: پایان برنامه‌های نوسازی کمونیستی متعاقب فروپاشی حکومت 

آغاز  فدراسیون،  اساسی 1993  قانون  اساس  بر  داغستان  خودمختار  جمهوری  تشکیل  و  بلشویک‌ها 

این  مسلمانان  فرهنگی-سیاسی  انزوای  از  خروج  و  قفقاز  شمال  در  هویت‌یابی  و  اسلام‌گرایی  امواج 

منطقه را به دنبال داشت. با تجدید حیات هویت اجتماعی دین، اسلام‌گرایان داغستان به تحرکات جدی 

جهت پالایش هویت و تمدن اسلامی در این منطقه روی آورده و اسلام به عنوان ایدئولوژی جایگزین 

سوسیالیسم در این منطقه معرفی شد و جماعات متعدد سیاسی با استناد به آموزه‌های اسلام سنی در 

داغستان ظهور یافتند. 

فضای باز سیاسی پس از فروپاشی در جمهوری‌های سابق شوروی، بستر مساعدی را برای گسترش 

دیپلماسی عمومی-فرهنگی توسط دولت‌های منطقه‌ای و فرامنطقه‌ای از جمله جمهوری اسلامی ایران 

فراهم نمود. ایران در فضای دوران پسا جنگ سرد می‌کوشید از یکسو با تقویت وحدت اسلامی در منطقه، 

از گسترش گرایشات رادیکال جلوگیری به عمل آورد و از سوی دیگر به کشورهای منطقه جهت بازیابی 

میراث اسلامی خود کمک کند و به نوعی از خلأ ایدئولوژیک ناشی از فروپاشی شوروی جهت ترویج 

اسلام‌گرایی معتدل در داغستان بهره ببرد.

 با این حال، هراس آمریکا و روسیه از توسعه نفوذ معنوی ایران در منطقه، سبب بزرگنمایی »تهدید 

اسلامی« در سراسر آسیای مرکزی گردید )کولائی،1384: 214( و توسعه فعالیت گروه‌های سلفی در 

قفقاز هم رویکرد ضداسلامی سران منطقه و قدرت‌های فرامنطقه‌ای را تشدید نمود. در این دوران به رغم 

فضای مساعد جهت حضور فرهنگی ج.ا.ا در این منطقه ولی کنشگری ج.ا.ا در مقایسه با رقبای منطقه‌ای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

181

فصلنامه علمی - پژوهشی

به ویژه ترکیه و عربستان بازتاب بیرونی نیافت و رویکرد اسلام‌گرایی شیعی ایران مورد پذیرش نخبگان و 

افکار عمومی ملل شمال قفقاز قرار نگرفت.

 به طور کلی، سه دیدگاه عام در باب رابطه انقلاب اسلامی با جنبش‌های اسلامی آسیای مرکزی قابل 

تبیین است: الف-رویکرد ایدئولوژیک مبتنی بر اسلام با تأکید بر مشترکات دینی و عقیدتی نظیر تأسیس 

دولت اسلامی و مقابله با استعمار خارجی با هدف همگرایی فزاینده فرق اسلامی ب-رویکرد فرهنگی با 

تأکید بر مشترکات فرهنگی و زبانی: در این نگاه، منطقه قفقاز از جمله داغستان به عنوان بخشی از حوزه 

تمدنی و فرهنگی سنتی ایران مورد توجه واقع می‌شود و تأکید بر اشتراکات زبانی و فرهنگی با شیعیان 

منطقه در رأس اولویت‌ها قرار می‌گیرد. ج-رویکرد عمل‌گرایی با تأکید بر ملاحظات سیاسی: در این 

رویکرد، ج.ا.ا می‌کوشد با تقویت همگرایی دینی و فرهنگی با جنبش‌های دینی قفقاز، آن‌ها را در احیای 

میراث هویت اسلامی یاری کند. جمهوری اسلامی ایران طی دهه اخیر و با توجه به تضاد منافع با آمریکا، 

مخالفت نخبگان آسیای مرکزی با اسلام‌گرایان سیاسی و درک نگرانی‌های روسیه در باب حوزه نفوذ سنتی 

خویش در آسیای مرکزی، رویکرد سوم را با لحاظ برخی جوانب رویکرد دوم اتخاذ نموده است. فقدان 

اشتراک مذهبی با اکثریت سنی داغستان، اختلافات شیعه-سنی و نگرانی‌های امنیتی-هویتی روسیه در 

باب نفوذ فرهنگی سایر کشورها از جمله علل اتخاذ راهبرد فوق بوده است. 

بر اساس رویکردهای مذکور به نظر می‌رسد که گفتمان انقلاب اسلامی با توجه به سیاست خارجی 

مکتبی خویش و با اتکا به اصولی نظیر اصل دعوت، دفاع از حقوق مسلمانان و حمایت از مستضعین 

در مقابل مستکبرین، به منظور نفوذ مؤثر در جنبش‌های اسلامی شمال قفقاز از جمله داغستان، نیازمند 

تأکید توأمان بر اشتراکات دینی، معقتدات شیعی در مناطقی نظیر دربند و انگاره‌های مشترک فرهنگی 

و تمدنی با ساکنان داغستان است. بر این مبنا، مهم‌ترین پیشنهادات جهت حفظ و تداوم نفوذ فرهنگی 

گفتمان انقلاب اسلامی در داغستان و انتقال تصویر انقلابی-ایرانی کشورمان ذیلا بیان می‌گردد: 

کادمیک، فعال‌سازی رایزنی فرهنگی ایران در مسکو و افتتاح مراکز فرهنگی  1-تقویت ارتباطات آ

ج.ا.ا در دو شهر ماخاچ قلعه و دربند

2-پرهیز از سیاست شیعه‌سازی اهل سنت ساکن این منطقه به موازات گسترش ارتباطات مردمی با 

شیعیان دربند از طرق مختلف نظیر ارسال سخنران برای آذری‌زبانان شیعه ساکن در آن 

آن‌ها، مخالفت شبکه‌های  با طریقت‌های صوفی: گرایشات اسلام‌گرایی معتدل  فزاینده  3-تعامل 

طریقتی با جنبش‌های وهابی، ریشه ایرانی بسیاری از طریقت‌های تصوف قفقاز نظیر طریقت نقشبندیه 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            25 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


182

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

و کاربرد زبان فارسی‌ میان آن‌ها در کنار قرابت عقیدتی باورهای اهل سنت داغستان به معارف تشیع نظیر 

حب اهل بیت )ع( بر دامنه اشتراکات طریقت‌های صوفی داغستان با کشورمان می‌افزاید )طاهری و 

هاشمی‌نسب،1388: 212(. با عنایت به این مشترکات نظیر ارادت تام اهل‌سنت صوفی به امیرالمؤمنین، 

ترویج اشعار عرفانی شیعی در قالب زبان فارسی و انتشار آن‌ها در قالب مجلات راهکار مناسبی جهت 

آشناسازی آن‌ها با معارف شیعه خواهد بود. یکی از تهدیدات رابطه متقابل ایران شیعی با طریقت‌های 

صوفی، کوشش دولت‌های منطقه‌ای به ویژه ترکیه میان مکاتب تصوف جهت ترویج پان‌ترکیسم و ادبیات 

ترکی و نابودی ریشه‌های تمدن ایرانی میان آن‌هاست که مقابله با آن از الزامات سیاست خارجی تهران 

در این منطقه خواهد بود )طاهری و هاشمی‌نسب،1388:237-238(. بنابراین، تأکید بر ریشه‌ ایرانی 

رهبران مکاتب صوفی، تهدید مشترک وهابیت و اشاره به مشترکات عقیدتی تشیع و تصوف می‌بایست در 

دستور کار کشورمان در تعامل با این طریقت‌ها قرار گیرد.

4-توسعه همگرایی فرهنگی با تأکید بر مشترکات و پایه‌های هویتی مشترک با اقداماتی نظیر اعطای 

فرصت‌های مطالعاتی، تبادل هیئت‌های فرهنگی و ترجمه و چاپ کتب اسلامی در داغستان

نوروز،  جشنواره  برگزاری  نظیر  کشورمان  ایرانی-اسلامی  تمدن  مؤلفه‌های  تقویت  و  5-معرفی 

جشنواره‌های سینمایی و ادبی با محوریت نمایش مظاهر تمدنی ایران از دریچه انقلاب اسلامی

7.اثرگذاری جنبش اسلامی داغستان بر محیط امنیتی آسیای مرکزی
اسلام‌گرایی در داغستان هرچند به تأسیس دولت مستقل نیانجامید ولی یک جمهوری‌ خودمختار ذیل 

حاکمیت مسکو و برخی بازیگران غیردولتی نظیر گروه تروریستی ولایت داغستان را پدید آورد که تهدیدی 

برای روسیه و منطقه امنیتی آسیای مرکزی قلمداد می‌شود. 

خطر  داغستان،  سلفی  جریانات  با  مؤثر  مقابله  عدم  صورت  در  دارد  آن  از  حکایت  ارزیابی‌های 

گسترش وهابیت به دو جمهوری اوستیای شمالی و اینگوش در آینده بلندمدت دور از انتظار نیست و 

جریانات سلفی منطقه، تمرکز خود را از جهادهای فراملی به مقابله با کفر دولت مسکو معطوف کنند. به 

عنوان مثال، عمر الشیشانی رهبر امارت قفقاز در مصاحبه با نشریه نگاه جهانی، علت بنیادین جهاد در 

سوریه را در کنار اجرای )به اصطلاح( فریضه دینی، »تمرین، کسب آمادگی و تجربه« برای جنگ با روسیه 

در قفقاز شمالی عنوان کرد. فراتر از آن، این تروریست‌ها در تبیین علل جنگ با دولت اسد، علاوه بر حکم 

به کفر شخص او به جهت علوی بودن، »اتحاد کلیدی« او با دولت روسیه را از دیگر دلایل این جنگ 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            26 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

183

فصلنامه علمی - پژوهشی

برمی‌شمردند )Nicolson,2017: 73-74(. این مسئله بیانگر آنست که این تروریست‌ها به علت تعلق 

خاطر به هویت فروملی متضاد با هویت ملی روس، تهدید جدی برای امنیت ملی و تمامیت سرزمینی 

مسکو به طور خاص و به طور عام، مانع بزرگی در برابر ثبات در آسیای مرکزی محسوب می‌شوند و 

می‌توانند پس از کسب تجربه و تقویت پیوندهای هویتی با جریانات همسو، تمامیت ارضی روسیه را با 

چالش روبرو سازند. 

در شرایطی که روسیه در مرزهای غربی خود خطر گسترش ناتو به شرق را احساس می‌کند، پیامدهای 

اقتصادی-سیاسی-امنیتی گسترش سلفیت در غرب امنیت ملی روسیه را با چالش‌های جدی روبرو 

خواهد ساخت. با عنایت به این احساس تهدید از جانب گروه‌های سلفی قفقاز شمالی، مسکو ضمن 

مقابله با جریانات سلفی این منطقه به ویژه پس از جنگ 1999 چچن، خواهان توقف حمایت مالی-

از   .)142 از آن‌ها توسط دولت‌های منطقه‌ است )عباسی و عصاری،1393:  لجستیکی-ایدئولوژیک 

سوی دیگر، مسکو داغستان را کلید حضور در شمال قفقاز می‌پندارد و نفوذ در داغستان رکن حضور در 

منطقه دریای خزر و قفقاز برای مقامات کرملین است که تداوم فعالیت جریانات مسلح سلفی، مانع از 

تقویت حضور مسکو خواهد شد. 

عدم اتحاد حول مفهوم هویت ملی و همگرایی شهروندان ساکن داغستان با قوم و قبیله خویش در 

کشورهای اطراف – نظیر قرابت لزگین‌های داغستان به جمهوری آذربایجان - و همکاری فزاینده اقتصادی 

و سیاسی آن‌ها از نگرانی‌های روسیه محسوب می‌گردد که خطر استقلال داغستان و متعاقب آن تجزیه 

فدراسیون روسیه را افزایش می‌دهد. در این شرایط، تکثر قومی موجود در داغستان، اقوام گوناگون را در 

یک رقابت همیشگی برای دستیابی به منابع محدود منطقه قرار داده، مانع از مزج آمال اقوام در چارچوب 

هویت ملی شده و خطر تنش‌های داخلی در داغستان را در صورت وجود محرکه خارجی افزایش می‌دهد 

.)Souleimanov,2011: 120(

 ایالات متحده به ویژه همزمان با پایان جنگ سرد و با تمرکز فزاینده بر پراکندگی قومی جمهوری‌های 

پیشین شوروی، کوشیده است تا از این منطقه فراغ و نقطه بالقوه گسست به منظور ایجاد بی‌ثباتی در روسیه 

و آسیای مرکزی بهره گیرد. با عنایت به این چالش امنیتی، روسیه از اوایل قرن نوزدهم و حتی در دوران 

حاکمیت بلشویک‌ها و پس از آن، انواع سیاست‌های کوچ اجباری، کشتارجمعی، تبعیدهای گروهی 

و فراگیر انزوای اقتصادی را در قبال این منطقه اتخاذ نمود. پس از فروپاشی شوروی و همزمان با رشد 

آموزه‌های سلفی در داغستان در اواسط دهه نود میلادی، دولت مسکو اقدام به سرکوب وهابیون و احیای 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            27 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


184

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

حاکمیت دولت مرکزی در این منطقه کرد ولی تا کنون در شکل‌دادن به یک چارچوب جهت انسجام 

ملی-مذهبی ساکنان مسلمان داغستان ناکام بوده است )مریدی و بخشنده،1390: 131(.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            28 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

185

فصلنامه علمی - پژوهشی

8.نتیجه‌گیری
به رغم سلطه هویت دینی بر جامعه داغستان ولی تکثر قومی-زبانی از یکسو و گسترش آموزه‌های سلفی به 

ویژه پس از فروپاشی شوروی، شکاف‌های انباشته اجتماعی-سیاسی نظیر »سنت و مدرنیته« و »قوم‌گرایی 

افراطی« را در این منطقه شدت بخشیده و به تکثر هویت دینی در این منطقه انجامیده است. با این حال، 

تنوع قومی و زبانی به علاوه رواج زبان روسی عواملی هستند که به رغم وجود شکاف‌های اجتماعی 

مذکور، مانع از حرکت داغستان به سوی تنش‌های بلندمدت، تجزیه‌طلبی و کنش‌های خشونت‌آمیز – 

برخلاف رویکرد تندرو سلفی حاکم بر چچن – گردیده است. توسعه اقتصادی دو دهه اخیر و بهره‌گیری 

مطلوب از ظرفیت‌های ژئواکونومیک از یکسو و فرهنگ سیاسی سنتی، متسامح و معتدل از سوی دیگر، 

ثبات سیاسی داغستان را افزایش داده و عرصه نفوذ و گسترش وهابیت را محدود نموده است.

هویت اسلامی در داغستان همچون سایر مناطق آسیای مرکزی از سه لایه هویت اسلام‌گرایی سنتی، 

اسلام‌گرایی سلفی و اقلیت شیعه تشکیل شده است. طریقت‌های صوفی با محوریت نقشبندیه مهم‌ترین 

قومی،  ملی‌گرایی  رویکرد  با  که  می‌آیند  حساب  به  داغستان  در  سیاسی-اجتماعی  فعال  خرده‌هویت 

اصلی‌ترین کنشگر در شکل‌دهی به هویت سیاسی در این منطقه هستند و به رغم گسترش کنشگری 

جماعت‌های سلفی با پشتیبانی عربستان سعودی در مناطق مجاور نظیر چچن، گرایشات اسلام‌گرایی 

معتدل و خشونت‌پرهیز و سازگار با دولت مرکزی مسکو رویکرد غالب مسلمانان داغستان را تشکیل 

می‌دهد. اختلافات قومی پیروان مکاتب صوفیه، پیوند برخی رهبران صوفی با حاکمان فاسد و ناکارآمد 

سیاسی، تبلیغات منفی جماعات سلفی علیه مکاتب صوفی و فقدان سیاست منسجم و کارآمد از سوی 

مکاتب  چالش‌های  مهم‌ترین  از  سلفی‌گری  مخرب  نقش  با  مقابله  جهت  خودمختار  جمهوری‌های 

اسلام‌گرای سنتی در داغستان هستند. 

به رغم فشار حکومت بلشویکی بر حذف عناصر و نمادهای اجتماعی اسلام‌گرایی در داغستان، 

نقش  نسبی  تضعیف  رغم  به  شد  سبب  گورباچف  پروستریکای  سیاست  اجرای  و  شوروی  فروپاشی 

عناصر  مثابه  به  اسلام  اجتماعی  عناصر  بلشویک‌ها،  حاکمیت  دوران  در  اسلام  اجتماعی-سیاسی 

وحدت‌بخش اهالی داغستان بار دیگر احیا شود. در دهه‌های اخیر هم با وجود گسترش تبلیغات اسلام 

سلفی در سراسر چچن، آموزه‌های نقشبندی و قادری کانون باورهای اکثریت اسلام‌گرایان داغستان را 

شکل‌دهند ولی تداوم حکمرانی فسادزا و فقدان اراده جهت اصلاح امور می‌تواند بستر گسترش فزاینده 

سلفیت را در سراسر قفقاز پدید بیاورد.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            29 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


186

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

با این حال، محرومیت نسبی اهالی داغستان در مقایسه با سایر مناطق روسیه، افول بخش صنعت 

و کشاورزی داغستان، افول شاخص‌های اقتصادی، فقدان کانال‌های ساختارمند جهت بیان مطالبات 

سیاسی – اجتماعی، فساد نخبگان سیاسی حاکم و تعمیق شکاف میان مردم با نظام سیاسی، بیکاری 

گسترده، رویکرد افراطی و تند دولت مسکو در مقابله با تروریسم، نادیده‌انگاری ارزش‌های اخلاقی-

اسلامی و قطبی‌شدن فزاینده جامعه، خطر انحراف از ایده تأسیس دولت اسلامی به سوی جنبش‌های 

تندرو سلفی و جهادهای فراملی را در چارچوب جنبش اسلامی داغستان به صدا درآورده است که می‌توان 

با سیاست‌هایی نظیر کاهش نرخ فقر و بیکاری و تسهیل بستر تسامح و تساهل میان گروه‌های صوفی – 

سلفی میانه‌رو از خطر آن کاست. در این شرایط، مخالفت دولت مسکو، گرایش سنتی عمده اسلام‌گرایان 

داغستان و مخالفت بیش از 80 درصدی جامعه با حاکمیت قوانین شریعت به جای قوانین سکولار حاکم 

)بر اساس نظرسنجی‌های محلی(، احتمال تأسیس حکومت اسلامی در این منطقه را نیز بسیار کاهش 

می‌دهد و تسامح مبتنی بر اجرای اسلام عرفی-سنتی را در جامعه داغستان حکمفرما می‌سازد. 

 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            30 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

187

فصلنامه علمی - پژوهشی

کتابنامه
-ابوالحسن شیرازی، حبیب‌الله )1370(. "ملیتهای آسیای میانه"، تهران: دفتر مطالعات سیاسی و بین‌المللی.

-احمدی، حمید )1400(. انقلاب اسلامی و تجدید حیات جنبش هاي اسلامی معاصر در بازخوانی تاثیرات انقلاب 

اسلامی ایران بر بیداری مسلمانان، به کوشش سید مهدی طاهری، تهران: مرکز بین المللی ترجمه و نشر المصطفی 

)ص(.

-براکساپ، مری و گامر، موشه و هنز، پل و آوترخانف، عبدالرحمن و بریان، سنی و لومرسیه، شانتال )1377(. دو قرن مبارزه 

مسلمانان قفقاز، )ترجمه: سید غلامرضا تهامی(، تهران: مرکز اسناد انقلاب اسلامی.

-حسینی تقی‌آباد، مهدی و کالیراد، علی )1394(. »سلفی‌گري افراطی در قفقاز شمالی؛ با تاکید بر مؤلفه‌هاي تاریخی، 

فرهنگی و سیاسی«، فصلنامه آسیای مرکزی و قفقاز، شماره 91، 133-93.

-حسینی، سیده مطهره و شکری‌مقدم، اصغر )1395(. »نقش هویت و قومیت در تعامل جمهوری اسلامی ایران با جامعه 

شیعیان روسیه«. فصلنامه علمی – پژوهشی شیعه‌شناسی، سال چهاردهم، شماره 55، 68-47.

-حسینی، سیده مطهره )1395(. جنبش‌های اسلامی روسیه، تاریخ انتشار: 19 دی 1395 )تاریخ مطالعه: 24 آبان 1401(، 

 https://cutt.ly/RKXSgeb :تارنمای راسخون، قابل دسترسی در لینک زیر

-خالدوف، دنگا )1372(. »اسلام و سیاست در داغستان«، نشریه مطالعات آسیای مرکزی و قفقاز، شماره 2، 146-129.

-رجبی، محمدحسن )1375(. »سیری در زندگی شیخ شامل رهبر نهضت اسلامی داغستان«، فصلنامه 15 خرداد، سال 

پنچم، شماره 21، 22-5.

-زلکینا، آنا )1390(. جنبش اسلامی در قفقاز شمالی: در جستجوی خدا و آزادی؛ واکنش‌های صوفیان به پیشروی روسیه 

در قفقاز شمالی، )ترجمه: الهه کولایی و محمدکاظم شجاعی(، تهران: نشر علم.

-طاهری، سید مهدی و هاشمی‌نسب، سید سعید )1388(. »جریان تصوف در آسیاي مرکزي، قفقاز و روسیه؛ راهکارهاي 

بهره‌مندي ایران«، فصلنامه روابط خارجی، سال 2، شماره 5، 242-197.

-عباسی، مجید و عصاری، احمدرضا )1394(. »سیاست خارجی روسیه در قبال رشد سلفی‌گری در خاورمیانه«، فصلنامه 

سیاست‌پژوهی، دوره 2، شماره 1، 174-137.

-عباسی، مهدی و جعفرزاده کوچکی، علیرضا )1395(. »واکاوی اسلام گرایی رادیکال در آسیای مرکزی، قفقاز و سیاست 

خارجی ایران«، نشریه مطالعات خاورمیانه، 86، 110-91.

-»فرهنگ و تاریخ: رهبران نهضت اسلامی داغستان« )1375(، فصلنامه 15 خرداد، سال پنجم، شماره 22، 17-8. 

-فلاح، رحمت الله )1390(. جریان‌های اسلامی در آسیای مرکزی: تحولات و چشم‌اندازها، تهران: اندیشه‌سازان نور.

-کولائی، الهه )1384(. »زمینه‌های بنیادگرایی اسلامی در آسیای مرکزی«، مجله دانشکده حقوق و علوم سیاسی، شماره 

.224-201 ،67

-کولایی، الهه و حسینی، سیده مطهره )1390(. »تأثیر شکاف‌های اجتماعی- سیاسی درشکل‌گیری هویت سیاسی جامعه 

داغستان«، فصلنامه آسیای مرکزی و قفقاز، شماره 76، 166-147.

-گلی زواره، غلامرضا )1387(. جغرافیای تاریخی و سیاسی آسیای مرکزی، قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علمیه.

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            31 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


188

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

-مرشدلو، جواد )1394(. »استعمار روسی و اسلام شیعی: سیاست روسیه تزاری در قبال شیعیان در نخستین سال‌های 

اشغال قفقاز )1813-1850م(«. فصلنامه مطالعات تاریخ اسلام، سال هفتم، شماره 26، 149-127.

-مریدی، بهزاد و بخشنده، خاطره )1390(. »هويت و سياست در جمهوري‌هاي مسلمان‌نشين روسيه: مطالعه موردي 

داغستان و تاتارستان«، فصلنامه مطالعات اوراسیای مرکزی، سال چهارم، شماره 9، 138-119.

-مشرق نیوز، وضعیت شیعیان و مسلمانان جمهوری داغستان، تاریخ انتشار: 13 خرداد 1396 )تاریخ مطالعه: 20 آذر 

 https://bit.ly/3FLIGXH :1401(. قابل دسترسی در لینک زیر

-معینی‌فر، حشمت‌السادات و خیری، مهری )1389(. »نقش و تأثير وهابيت در بحران چچن«، فصلنامه مطالعات اوراسیای 

مرکزی، سال سوم، شماره 7، 170-151.

- Borisov, R.V & Akaeva, N.S & Kazieva, N.N., (2016). »Islamic Identity of The Russian 
North Caucasus Modern Challenges«. European Journal of Science and Theology, 
Vol.12, No.2, 165-175.

- Eaton, J.S., (2005) »The Russian Federation Islamic Republic of Dagestan: Curricular 
Decentralization, Social Cohesion, and Stability.« Peabody Journal of Education, 80:1, 
56-80.

- Hoseyni, S.M., (2013). »Political Identity of Dagestanis«. International Journal of Political 
Science, Vol.3, No.6, 23-30.

- Nicolson, D., (2017). »Foreign Terrorist Fighters from the North Caucasus: Understanding 
Islamic State Influence in the Region«. Connections QJ 16, No. 04, 69-88.

- Ratelle, J., (2020). »Jihad at Home or Leaving for Syria and Iraq: Understanding the 
Motivations of Dagestani Salafists«. Perspectives on Terrorism ,Vol. 14, No. 2, 57-68.

- Roshchin, M., (2018, April 15). Islamist Movements in Dagestan and North Ossetia, Al-
Mesbar Center (Read at: December 14, 2021) available at: https://bit.ly/3nt0NKZ 

- Sagramoso, D., (2007). »Violence and conflict in the Russian North Caucasus«. 
International Affairs, 83 (4), 681-705.

- Sagramoso, D., (2012).  »The Radicalisation of Islamic Salafi Jamaats in the North 
Caucasus: Moving Closer to the Global Jihadist Movement?«. Europe-Asia Studies, 
64:3, 561-595.

- Sagramoso, D & Yarlykapov, A., (2020). »What Drove Young Dagestani Muslims to 
Join ISIS? A Study Based on Social Movement Theory and Collective Framing.« 
Perspectives on Terrorism, Vol.14, No.2, 42-56.

- Souleimanov, E., (2011). »The Upsurge of Islamist Violence in the North Caucasus: 

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            32 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html


ان
ست

داغ
ی 

لام
 اس

ش
جنب

بر 
ی 

لیل
تح

189

فصلنامه علمی - پژوهشی

Exploring the Case Studies of Dagestan and Kabardino-Balkaria. « Connections, 
Vol.10, No.3, 117-128.

- Starodubrovskaya, I.V., (2020). »Islamic Conflict and Violence in Local Communities: 
Lessons from the North Caucasus«. Perspectives on Terrorism, Vol. 14, No. 2, 80-92.

- Vatchagaev, M., (2008). »The Dagestani Jamaat (Part 1)«. North Caucasus Weekly 
(formerly Chechnya Weekly), The Jamestown Foundation, Volume: 8 Issue: 48.

- Ware, R.B & Kisriev, E (2000). »Political Stability in Dagestan: Ethnic Parity and 
Religious Polarization«. Problems of Post-Communism, 47:2, 23-33.

- Ware, R.B & Kisriev, E & Patzelt, W.J & Roericht, U., (2003). »Political Islam in 
Dagestan«, Europe-Asia Studies, Vol.55, No. 2, 287-302.

- Yavuz, M.H., (2003). Islamic Political Identity in Turkey. New York: Oxford University 
Press.

- Zhemukhov, S.N & Markedonov, S & Yarlykapov, A.A (2018). »The North Caucasus 
and Nearby Border Regions«. Center for Strategic and International Studies (CSIS), 
197-229.

______________________________________________________
به این مقاله این‌گونه ارجاع دهید:

فصلنامه  داغستان«  اسلامی  جنبش  بر  »تحلیلی   ،)1401( امین  محمد  رازلیقی،  حضرتی  جلال؛  درخشه، 
پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س12، ش3، پاییز 1401، صص 157-189.

DOI: 10.21859/priw-120307

 [
 D

O
R

: 2
0.

10
01

.1
.2

32
22

98
0.

14
01

.1
2.

3.
7.

6 
] 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            33 / 33

https://dor.isc.ac/dor/20.1001.1.23222980.1401.12.3.7.6
https://priw.ir/article-1-1764-fa.html
http://www.tcpdf.org

