
تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

113

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسلام و روابط بین‏الملل: رویکرد هستی‏شناختی

داود غرایاق زندی1 
استادیار پژوهشکده مطالعات منطقه‏ای دانشگاه شهید بهشتی تهران

تاريخ دريافت: 94/08/23                     تاريخ پذيرش: 94/10/11

چكيده
مطالعاتی که در مورد اسلام و روابط بین‎الملل انجام شده است، عمدتاً نگاه تک‏ساحتی به موضوع 
داشته‏اند؛ به این معنی که یا از منظر اسلام به روابط بین‏الملل پرداخته شده و یا از نگاه روابط بین‏الملل 
به مطالعه موضوعات روابط بین‏الملل مثل جنگ و صلح در اسلام اشاره شده است. اگر بخواهیم از 
نظر هستی‏شناسانه به رابطه اسلام و روابط بین‏الملل بپردازیم، لازم است بدانیم چه هستی و موجودیتی 
برای اسلام در مطالعه روابط بین‏الملل قائل هستیم. مقاله حاضر چهار هستی و موجودیت برای اسلام 
در مطالعه روابط بین‏الملل را بررسی میک‏ند: اسلام به‌مثابه دین؛ اسلام به‌عنوان ایدئولوژی )بنیادگرایی 
اسلامی(؛ اسلام به معنی هویت )نگاه سازه‏انگارانه( و در نهایت اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏الملل. در 
اینجا ضمن پرداختن به هر یک از این هستی‏ها موضوعات مبتلابه در روابط بین‏الملل مورد بحث قرار 
می‏گیرد، اما در نهایت فرضیه مقاله این است که اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏الملل امکان بهتری برای مطالعه 

مسائل بین‏المللی فراهم می‏آورد.

واژه‌های کلیدی: اسلام، روابط بین‏الملل، هستی‏شناسی، هویت، ایدئولوژی، دین، اخلاق

1. d_zandi@sbu.ac.ir

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال پنجم، شماره چهارم، زمستان 1394، صص 136-113 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
60

10
5

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             1 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


114

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

مقدمه
اغُوتِ وَ يؤُْمنِ باِلّل فَقَدِ اسْتمَْسَكَ  شْدُ منَِ الغَْيِّ فَمَنْ يكَْفُرْ باِلطَّ يِّنِ قَد تَّبيََّنَ الرُّ لاإَكِْرَاهَ فيِ الد

باِلعُْرْوَةِ الوُْثقَْىَ لااَنفصَِامَ لهََا وَ اّلل سَمِيعٌ عَليِمٌ. )بقره: 256(
مطالعه مفاهیم هنجارین در حوزه‏های مختلف از جمله رشته روابط بین‏الملل در حال 
گسترش است. در میان مفاهیم هنجارین، دین نقش و تأثیرگذاری فزاینده‏ای در محیط داخلی 
و سیاست بین‏المللی داشته و دارد. به واسطه این تأثیرگذاری است که این نوع مطالعات 
در حال افزایش است. از آنجا که نظم حاکم بر روابط بین‏الملل نظم وستفالی است که در 
مقابل نظم دینی و کلیسایی سامان یافته بود و همچنین نظر به رشد و گسترش بنیادگرایی 
در طیف‏های مختلف، علاقه و توجه فراوانی به موضوع دین در عرصه بین‏المللی پدید آمده 
است. این علاقه عمدتاً در پی یافتن دلایل گسترش این مفهوم است و اینکه آیا این مفهوم در 
حال ایجاد گذر به نظم جدیدی است یا دین تنها واکنشی به ناکارآمدی نظم کنونی است که 

به بازبینی و بازسازی نیاز دارد.
در میان ادیان مختلف، دین مبین اسلام یکی از محورهای اصلی مطالعاتی است. این موضوع 
به‏ویژه به واسطه تأثیرگذاری عملی اسلام سیاسی در منطقه خاورمیانه و عرصه بین‏المللی بوده 
است. هدف مطالعاتی کشورهای غربی جدا از ظهور این گرایش‌ها، روش مقابله با اسلام 
سیاسی است. در سوی دیگر این جریان نیز مطالعات کمتری به موضوع جایگاه دین و به‏ویژه 
دین اسلام پرداخته است. این نوع مطالعات عمدتاً نوعی دستورالعمل رفتار مسلمین در قبال 
غیرمسلمانان است و کمتر به چگونگی ورود مناسب دین اسلام و پیام‏های الهام‏بخش آن برای 
جهان جدید توجه شده است. این غفلت باعث شده تا تصویر متفاوتی از دین اسلام در سطح 
جهانی انعکاس یابد. این نقیصه در کشور ما بیشتر مطرح است، زیرا به رغم آنکه انقلاب 
اسلامی ایران منشأ طرح توجه به تأثیر »ایده« به جای مادی‌گرایی و همچنین ورود دین به 
ساحت اجتماعی و بین‏المللی بوده، چندان که باید مطالعات جدی و گسترده‏ای در این زمینه 
انجام نشده است. برای نمونه به دو نقل‏قول در این خصوص اشاره می‏شود: »زمانی که انقلاب 
اسلامی در ایران در سال 1979 برتری فرهنگ غربی و سیاست عرفی‏اش را به چالش طلبید، 
امری غیرعادی به نظر می‏رسید، ]در حالی که همین موضوعات[ در دهه 1990 به موضوعات 
اصلی سیاست بین‏المللی بدل شدند« )Quoted from Kubalkova, 2000: 767(. یا »الگوی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             2 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

115

فصلنامه علمی - پژوهشی

حکومتی ایران، الهام‏بخش گروه‏های بنیادگرا در بسیاری از نقاط جهان بود« )هیوود، 1379: 
520(. این روند هر چند دیرهنگام شروع شده، اما امری ضروری و بایسته است.

برای مطالعه نسبت بین دین اسلام و روابط بین‏الملل پرداختن به هر دو وجه موضوع 
ضرورت دارد؛ یعنی توجه به آموزه‏های اسلام در کنار توجه به الزامات روابط بین‏الملل. با 
این نگاه نه تنها امکان بررسی مناسب تأثیر دین بر روابط بین‏الملل مورد توجه قرار می‏گیرد، 
بلکه الزامات طرح بهنگام و به‏روز مباحث دینی در مواجهه با مسائل بین‏المللی را به شکل 
از روابط  نظریه‏ای اسلامی  نبود  اینکه خلأ  برای  فراهم می‏آورد.  سلبی  نه صرفاً  ایجابی و 
بین‏الملل برطرف شود، )Tadjbakhash, 2010( به درک نوع ورود اسلام به روابط بین‏الملل 
نیاز است. به واقع، قبل از پرداختن به نگاه شناخت‏شناسانه و روش‎شناسانه اسلام به روابط 
بین‏الملل، نگاه هستی‏شناسانه باید در اولویت قرار گیرد. هستی‏شناسی رشته‏ای از فلسفه است 
که »اندیشیدن درباره اندیشیدن« )Pierce, 2008: 22( است و اشاره به ماهیت وجودی یک 
موضوع دارد؛ یعنی قبل از ورود به یک نظریه و دانش روابط بین‏الملل که به بیان اصول کلی 
روابط بین‏الملل موجود در پدیده‏ها و تحولات بپردازد، نیاز است موجودیت خود دین اسلام 
در تناظر با روابط بین‏الملل مشخص شود. به عبارت دیگر، اسلام در عرصه روابط بین‏الملل 
چگونه موجودیتی دارد؟ آیا به دنبال ایجاد نظم بین‏المللی جدید است؟ آیا قرار است با روال 
رایج موجود در نظام بین‏الملل کار کند؟ آیا تنها عنصر اعتراضی در قبال وضع موجود است؟ 
تمام این پرسش‏ها برای رسیدن به نظریه اسلامی روابط بین‏الملل ضروری است. با این نگاه، 
پرسش مقاله حاضر این است که از نگاه هستی‏شناختی اسلام در تناظر با روابط بین‏الملل از 
چگونه موجودیتی برخوردار است؟ چهار هستی و موجودیت برای اسلام در مطالعه روابط 
بین‏الملل می‏توان قائل شد: اسلام به‌مثابه دین، اسلام به‌عنوان ایدئولوژی )بنیادگرایی اسلامی(، 
اسلام به معنی هویت )نگاه سازه‏انگارانه( و در نهایت اسلام به‌مثابه اخلاق روابط بین‏الملل. 
اما فرضیه مقاله این است که اسلام به‌مثابه اخلاق روابط بین‏الملل امکان بهتری برای ورود به 
مسائل بین‏المللی فراهم میک‏ند. برای بررسی این پرسش و فرضیه لازم است نخست بحث 
نظری در مورد نسبت بین دین )اسلام( و روابط بین‏الملل مطرح ‏شود. سپس در بخش بعدی 
مقاله سه هستی اولیه دین اسلام در روابط بین‏الملل مورد بررسی قرار می‏گیرد و در نهایت 

دلایل اهمیت طرح اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏المللی مطرح می‏شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             3 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


116

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

ملاحظات نظری
برای پرداختن به مباحث اصلی مقاله، ذکر چند ملاحظه نظری ضروری است و رویکرد مقاله 

را روشن‏تر میک‌ند:
نخست اینکه رونق نگاه به دین از جمله دین اسلام در روابط بین‏الملل، چند دلیل مهم 
دارد. دلیل اول به رابطه دین و مدرنیته بازمی‏گردد. استدلال اولیه یا موج نخست نوسازی 
به حاشیه و حوزه خصوصی و فردی خواهد رفت  با گسترش مدرنیته، دین  بود که  این 
)هیوود، 1389: 94-95؛ نبوی، 1389: 8(. بر این اساس، اسلام‏گرایان با مدرنیته به هر شکلی 
مخالف هستند. اما الزامات زیست امروزی بدون توجه به پدیده‏ها و مظاهر مدرن امکان‏پذیر 
نیست، پس اسلام‏گرایان با مدرنیته به واسطه به حاشیه ‏راندن دین مخالف هستند و در عین 
حال چاره‏ای جز استفاده از مظاهر مادی آن ندارند. جدا از این ابهام، مواجهه اسلام‏گرایان با 
مدرنیته، فرایند نوسازی در کشورهای مختلف نوعی »نمایش دیالکتیکی1« )توماس، 1381: 
86( را پدید آورده است: از طرفی رفتن به سوی مدرنیته، بحران‏های چندی به همراه دارد که 
با عمق‏ یافتن آن، تمایل مردم جوامع اسلامی به سوی گرایش‎های دینی و عمدتاً افراطی را 
افزایش می‏دهد. در عین حال رشد و توسعه سیاسی و اقتصادی و افزایش زمینه دموکراتیک 
در کشورهای اسلامی نیز زمینه‏ساز گسترش دین در عرصه سیاسی و اجتماعی می‏شود. این 
موضوع در کشورهایی که دین ریشه اجتماعی داشته و دارد، طبیعی است و با فرایند نوسازی 
با حمایت از رژیم‎های  در غرب تفاوت دارد. تمایل نظریه‏های نوسازی این بود که اتفاقاً 
اقتدارگرا بهتر می‏توان بحران‏های اجتماعی را برطرف کرد. لذا با توجه به جایگاه کلیدی دین 
در زیست کشورهای اسلامی، اسلام‎گرایان به چهار دلیل با رژیم‏های کشورشان مخالفند: 
ناکارآمدی و وابستگی به غرب )فوکس و ساندلر، 1387:  نخست، عدم‏ پیروی از اسلام، 
306(. دلیل دوم حضور اسلام در سطح بین‏المللی، گذر جوامع اسلامی به عصر پسااستعماری 
است که در این دوره رفتار غربیان در دوره استعماری مورد مذمت قرار می‏گیرد و تلاش 
می‏شود ضمن پرهیز از الگوهای غربی که برای فریب جوامع اسلامی و نفع غرب مطرح 
می‏گردد، روال بومی و قابل اعتماد اسلام را جایگزین مدل‏های غربی و وارداتی کنند. دلیل 
سوم، شکست سوسیالیسم در برابر سرمایه‏داری است؛ کشورهای اسلامی نظیر لیبی، عراق 

1. Dialectic Unfolding

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             4 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

117

فصلنامه علمی - پژوهشی

و سوریه نیز نتوانستند با الگوهای مخالف سرمایه‏داری موفق شوند. پس این روند نیز نشان 
می‏دهد که الگوهای وارداتی به هر شکل رایج اعم از سرمایه‏داری و سوسیالیستی در جوامع 
اسلامی جوابگو نیستند. در نهایت دلیل چهارم، رشد فزاینده جهانی ‏شدن و گسترش بومی و 
محلی‏گرایی در کنار فرایندهای جهانی است. این موضوع امکان و فضای بسیار مناسبی برای 
تمامی ادیان و رویکردهای هنجاری فراهم می‌آورد تا نه تنها با یکدیگر به گفت‏وگو بپردازند، 
بلکه طرح افکار و اندیشه‏های مختلف را در مورد مسائل جهانی، ممکن میک‌ند )هیوود، 

.)499-497 :1379
فعالیت‏های  در  اسلام  دین  به جایگاه  اسلام‏گرایان  گرایش  که  است  این  دوم  ملاحظه 
انسان‏مدارانه2 )ریوز، 1387: 14(. رفتار  تا  انسان‏شناسانه1 است  سیاسی و اجتماعی عمدتاً 
انسان‏شناسانه نوعی رفتار همانند غرب در قبال شرق در دوره استعمار است. در این نوع 
رفتار قرار بود فرهنگ شرق همانند غرب شود، لذا شرق و گرایش‎های اسلام‏گرایان آنچه را 
که از اسلام در عرصه بین‏المللی تجسم بخشیدند، نوعی رفتار انسان‏شناسانه است که تابعی 
از میزان سواد، برخورداری اقتصادی و فرهنگ سیاسی هر جامعه بوده است. این در حالی 
است که اسلام دینی همگانی است. بر همین اساس، برای گذر از فضای جهانی غربی‏شده، 
لازم است جهانشمولی در عرصه روابط بین‏المللی گسترش یابد )تیبی، 1387: 271-270(. 
تلاش باید برای ایجاد فرهنگ مشترک باشد نه صرفاً پدید آمدن فرهنگ‏های مختلف. نگاه 
انسان‏شناسانه به دنبال متمایز کردن فرهنگ‏ها از یکدیگر است؛ در حالی که نگاه انسان‏مدارانه 
یافتن حوزه‏های مشترک را مد نظر دارد. بنابراین نگاه اسلامی بیشتر به‌عنوان تابعی از نگاه 
انسان‏مدارانه باید مورد توجه قرار گیرد. در این نوع نگاه امکان انتقال پیام و گسترش و مراوده 
با جهان بهتر پدید می‏آید و همچنین تلاش برای اثبات خود در رد دیگری نیست، بلکه هدف 
اثبات خود در تعامل با دیگران است. این موضوع در هیچ‏ جایی بهتر از سطح روابط بین‏الملل 
ممکن نیست، زیرا سطح تجرید و تحلیل فرهنگی بالاتر از سطوح ملی و محلی است )ریوز، 
1387: 223(. با این نگاه بین دین اسلام به‌عنوان پیام الهی برای تمام انسان‏ها و برداشتی 
که اسلام‏گرایان سیاسی در جای جای جهان اسلام به منظور ایجاد ساخت متفاوت در قبال 
غرب مطرح میک‌نند و یا اسلام‏گرایان جهادی که به دنبال اثبات خود تنها در صورت نفی 
1. Anthropological
2. Humanistic

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             5 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


118

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

غرب هستند، باید تمایز قائل شد. اسلام دینی است که به واسطه فطری بودن و کامل بودن 
بدون اکراه مورد پذیرش قرار خواهد گرفت. قرار نیست که اسلام بر خرابه‏ها و گورستان 
اندیشه‏های بشری شکل گیرد، بلکه اسلام آمده است تا اندیشه‏های بشری را ارتقا بخشد و 

آن‌ها را با تمسک به عُرْوَةِ الوُْثقَْىَ گرد هم  آورد.
ملاحظه سوم این است که بین روابط بین‏الملل و نظم جهانی باید تمایز قائل شد. نظم 
جهانی سعی دارد  نوعی رفتار و هنجار و اصول و قواعد خاص را در جهان پیاده کند. این 
قرار  نظم مورد حمایت  به‌عنوان سردمدار آن  به طور معمول توسط کشوری  نظم جهانی 
می‏گیرد. روابط بین‏الملل در چارچوب یک نظم جهانی پدید می‏آید و تا حد زیادی بر محور 
هنجار‏هایی شکل می‏گیرد؛ در نتیجه ساختار، بازیگران و نوع واحدهای سیاسی ملهم از آن 
نظم هستند، اما نکته اساسی این است که شکل‎گیری یک نظم جهانی به معنی وجود یک 
کشور جهانی و قرار گرفتن کشورهای دیگر تابع آن کشور نیست، بلکه منظور این است که 
قواعد و اصول آن نظم مورد پذیرش کشورهای دیگر قرار می‏گیرد. رهبری یک کشور در نظم 
جهانی به این معنی است که در شرایط ناامنی و بحران در نظم جهانی آن کشور توان مقابله و 
مواجهه با بحران را دارد، لذا نه برای کسانی که به دنبال نظم جهانی هستند، ایجاد یک ساختار 
سیاسی واحد ممکن است و نه برای کسانی که با نظم موجود جهانی مخالفند. بنابراین هر 
نوع گذار به سوی نظم بیشتر با خود مقاومت‏هایی نیز به همراه دارد. گذر به نظم جدید با 
فروپاشی نظم گذشته ممکن نیست، بلکه با ورود به روابط بین‏الملل و نشان دادن ناکارآمدی 
آن و طرح نظریات جدید در سطح جهانی و پذیرش آن توسط کشورهای دیگر میسر می‌شود. 
به عبارت دیگر، گذر به نظم جدید با نابودی و یا انتظار فروپاشی مقدور نیست، بلکه با ایجاد 
جامعه بین‏الملل که صرفاً بر روابط کشورها مبتنی نباشد و یا گذر به چندجانبه‏گرایی ممکن 
است. بدون ساختن نظم جدید، فروپاشیدن نظم قدیمی نه ممکن است و نه مطلوب. ممکن 
نیست، زیرا مادامی که نظم موجود مورد پذیرش است، کشورهای قدرتمند و همگن‏ساز از آن 
حمایت میک‏نند. مطلوب هم نیست، زیرا مشخص نیست که نظم جدید تا چه میزان کارآمد 
است )هانتینگتن، 1378؛ غرایاق زندی، 1390(. پس تمایل اسلام‏گرایان سیاسی به افول غرب 
تا حد زیادی نوستالژیک است. قبل از فروپاشی باید ایمان به یک باور از بین برود. پس بهتر 
است در این مرحله نگاه ما به اسلام برای ورود به روابط بین‏الملل باشد تا ایجاد نظم جدید 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             6 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

119

فصلنامه علمی - پژوهشی

)Turner, 2009: 3(. لذا در این مرحله ارائه دینی جهانشمول به جای نظم جهانی باید مورد 
توجه قرار گیرد، زیرا ایجاد نظم جهانی تنها به وجه هنجارین نیاز ندارد، بلکه امکانات مادی 
نیز ضروری است )Tadjbakhsh, 2010: 184(. در این شرایط جهان اسلام از این توان بهره 
لازم را ندارد. آنچه تاکنون در جهان اسلام پدید آمده، حرکت آگاهانه به سوی اسلام است، 

اما تا رسیدن به مرحله وحدت و نظم جهانی مبتنی بر اسلام راه درازی در پیش است.
با این سه ملاحظه امکان بهتری برای ورود به بحث اسلام به روابط بین‏الملل پدید می‏آید 
و در بخش بعدی نشان داده خواهد شد که چرا قائل شدن موجودیت دینی، ایدئولوژیک و 
هویتی ممکن است در سطح روابط بین‏المللی چالش‎برانگیز باشد و زمینه تأثیر پیام الهی و 

مسالمت‏آمیز اسلام را تحت‌الشعاع قرار دهد.

اسلام به‌مثابه دین
از دین مسیح و  تابعی  از دین مطرح شده عمدتاً  بین‏الملل کنونی تصویری که  در روابط 
آموزه‏های آن است. در این تصویر دین حوزه خاصی دارد و وجوه معنوی آن از وجوه مادی 
بیشتر است. همین نوع نگاه ریشه تفکرات پوزیتیویستی است که مذهب را در تعارض با عقل 
می‏دانند )Kubalkova, 2000: 677(. دلایل و نظریه‏های مذهبی و دینی را نمی‏توان با شواهد 
و مطالعات تجربی اثبات کرد، بنابراین آنچه در عرصه دینی به دنبال آمرزش و ایجاد زیست 
بهتر در جامعه است، در عرصه بین‏المللی امری غیرمتعارف است. منفعت و اختلاف بر سر 
آن چیزی است که در دین مورد مذمت قرار گرفته، اما این دو کلیدواژه مفاهیم اصلی مطالعه 
روابط بین‏الملل هستند )Acharya and Buzan, 2010: 1(. لذا این دو موضوع به دو جنس از 

مباحث می‏پردازند که نه تنها با هم نزدیکی ندارند، بلکه در تعارض با یکدیگرند.
واقعیت این است که منفعت در روابط بین‏الملل آن‏ گونه که واقع‏گرایان و نوواقع‏گرایان 
مطرح کردند، یعنی حاصل جمع جبری صفر دیگر منطقی و متعارف نیست و درعین حال 
وابستگی متقابل کشورها به یکدیگر اختلاف را به امری نهادینه‏شده‏تر بدل کرده و به جای 
حذف یکی به نفع دیگری، لازم است در حوزه‏های دیگری با یکدیگر دست‏وپنجه نرم کنند. 
این امر زمینه این بحث را فراهم کرد که چیزی که ممکن است برای یک کشور منفعت اصلی 
باشد، برای کشور دیگر ممکن است حاشیه‏ای باشد و بالعکس. این همان منطق حاصل جمع 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             7 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


120

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

مضاعف در روابط بین‏الملل است. همین موضوع نشان می‏دهد که منفعت نیز در مواردی 
تابعی از فرهنگ و هنجار است. دین و مباحث هنجارین در این مرحله وارد عرصه می‏شود 

و امکان متفاوتی در عرصه بین‏المللی ایجاد میک‌ند.
دین اسلام یک دین جامع و کامل برای تمام انسان‏هاست. در اسلام سه عنصر محوری 
وجود دارد: »ساختار فطری همه انسان‏ها یکی است، هدف و پایان سیر وجودی همه انسان‏ها 
یکی است و در نهایت مبدأ فاعلی، مبدأ غایی و مبدأ مادی همه یکی است« )جوادی آملی، 
1390: 51(. در عین حال اسلام آخرین دین و کامل‏ترین آن است و بر این اساس از نظر 
امور  تمام  برای  انسان‏ها عرضه میک‏ند. همچنین دین اسلام  برای  برتری  قوانین  شریعت، 
زندگی فردی از بدو تولد تا زمان مرگ راه‏حل مناسب دارد )Haniff Hassan, 2007: 2(. لذا 
گرویدن به دین اسلام بر ادیان دیگر اولویت دارد و تلاش مسلمانان باید این باشد که تمام 

انسان‏ها به اسلام گرایش یابند.
دارد،  متمايزي  روحيه  است، خودكفاست،  سازه‏واره  و  متحد  كل  كي  اینجا  در  اسلام 
اصول سازمان‎يافته و آدابي دارد و می‌تواند به‌سادگي متمايز و متفرد از دیگران باشد، روش 
خاصی در نگاه به جهان و ساخت‏بندي روابط بشري دارد و تمايل به حفظ و مشروع‏سازي 
نوع خاصي از نظم اجتماعي را می‏طلبد، نظامي از قدرت را دنبال میک‏ند که با ديگر نظام‏هاي 

قدرت در تعامل قرار می‏گیرد و لذا از نظر سياسي بي‏طرف نيست.
بر اساس نگاه اسلامی، جهان به چند روش قابل دسته‏بندی است: نخست دارالسلام/
دارالحرب )لوئیس، 1378(؛ نگاه دوم رابطه ملت‏های مسلمان، رابطه مسلمانان با ملت‏های 
توحیدی، رابطه مسلمین با ملت‏های غیرموحد و در نهایت رابطه مسلمانان با نظام استعماری 
)جوادی آملی، 1390: 51(؛ و نگاه سوم منبعث از قرآن کریم، جهان را به چند دسته امت 
اسلامی، مهاجرین، مستضعفین، اهل کتاب و اهل ذمه یا جزیه، اهل حیاء، اهل اعتزال، اهل 
صلح، اهل هدنه، اهل الموادعه، اهل عهد، اهل حرب، اهل فساد، یاغی و اهل ردّه )میراحمدی، 
1390: 215-217( دسته‏بندی میک‏ند. هر نوع دسته‏بندی نشان از این دارد که محور بحث 
اسلام، یا جامعه اسلامی یا کشور اسلامی است و دیگر نقاط و گروه‏ها و جوامع در تناظر با 
جامعه اسلامی تنظیم و دسته‏بندی شده‎اند، لذا نوعی ساخت خاص با روابط قدرت خاص 

خود را می‏طلبد و عرضه میک‏ند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             8 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

121

فصلنامه علمی - پژوهشی

اما چرا این نوع نگاه در حال حاضر نباید به‌عنوان موجودیت مناسب اسلامی در روابط 
بین‏الملل مطرح شود؟ این امر به معنای آن نیست که این نوع نگاه درست نیست، بلکه منظور 
این است که این نوع نگاه در حال حاضر با چالش‏های چندی مواجه می‌شود که طرف مقابل 
را به جای پذیرش به واکنش وا می‏دارد. دلایل آن را این ‏گونه می‏توان برشمرد: نخست، این 
نوع نگاه می‌تواند ادیان دیگر را به مقاومت و مخالفت در قبال دین اسلام وادارد، زیرا برتری 
دین اسلام به معنای نقص و کاستی و به نوعی عدم مشروعیت ادیان دیگر است. دوم، اسلام 
برای ایجاد یک نظم جهانی باید نوعی وحدت در درون خود ایجاد کند. اسلام اجازه چند 
دارالسلام را نداده است )Haniff Hassan, 2007: 2(. سوم، طرح دین اسلام باعث ایجاد 
وفاداری‏های فراملی می‏شود که در حال حاضر با وفاداری‏های ملی در تعارض است. این 
امر همیشه نوعی سوءظن در ساخت ملی خود این کشورها ایجاد میک‏ند و نظام سیاسی را 
به مقاومت در قبال رویکرد دینی سوق می‏دهد. نتیجه این جریان آن است که دین به جای 
ساحت آرامش‏بخشی به جامعه به نوعی زمینه اختلاف‏افکنی را رشد می‏دهد. در حالی که 
دین اسلام در درون جوامع اسلامی با مشکلاتی مواجه است، چگونه پیام اسلام قابل تسری 
به عرصه بین‏المللی خواهد بود؟ این موضوع در روابط بین کشورهای اسلامی نیز مطرح 
است. ادوارد سعید  در این زمینه معتقد است: »اولاً، منازعاتی که به طور عمده در کشورهای 
جهان سوم روی می‏دهد، در درون خود »تمدن‏ها« است. ثانیاً، آنچه موجد ناسازگاری در میان 
جوامع این منطقه می‏شود، وجود طریقت‏های مختلف برای بهتر زیستن در قالب الگوهای 
مذهبی است« )به نقل از هنیس، 1381: 23(. پس لازم است دین حوزه‏های جدید و نفوذ 
متفاوتی غیراز ساخت تشکیلاتی پدید آورد و به دنبال زمینه‏ها و مرزهای جدید رفتاری باشد 
تا موجودیت خود را برای بهبود وضعیت جوامع اسلامی به منصه ظهور برساند، نه زمینه‏ساز 
اختلاف و تفرقه شود. این کار امکان نفوذ کشورها و ادیان دیگر را در جوامع اسلامی کاهش 

می‏دهد و در عین حال به اقبال و جهانشمول بودن دین اسلام می‏افزاید.

اسلام به‌مثابه اید‏ئولوژی )بنیادگرایی اسلامی(
داده،  افزایش  بین‏الملل  روابط  سطح  در  را  اسلام  درباره  مطالعه  اخیر  دهه  چند  در  آنچه 
جنبش‎های جهادی و بنیادگرایانه است که با حمله به مراکز قدرت جهانی سعی در نابودی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                             9 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


122

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

نظام سرمایه‏داری دارند. این نوع گرایش‏ها عمدتاً وجوه اید‏ئولوژیک دارند. ایدئولوژی دارای 
سه عنصر اساسی است: جهان‏بینی که شرحی از وضعیت کنونی می‏دهد، تصویری از جامعه 
به  کنونی  نامطلوب  از شرایط  کنش سیاسی گذر  نهایت شیوه  در  و  میک‌ند  ارائه  مطلوب 
شرایط آرمانی را ترسیم میک‏ند )هیوود، 1379: 41؛ پلامناتس، 1373: 78(. بر اساس این 
سه عنصر، چهار نقش مهم توضیحی، ارزشیابی، جهت‏دهی و برنامه‏ای را دنبال میک‏ند )بال 
روابط  در  بلکه  کشورها  داخلی  سیاستگذاری  در  تنها  نه  اید‏ئولوژی   .)45  :1382 دگر،  و 
خارجی و سیاست بین‏الملل مهم است. ایدئولوژی ویژگی‏هایی دارد که برای بحث ما بسیار 
مهم است: نخست اینکه اید‏ئولوژی به دنبال تمایزبخشی خود با دیگری است. به هر میزان 
این تمایزبخشی قوی‎تر باشد، امکان مصالحه و نزدیکی کمتر و تلاش برای نابودی دیگری 
بیشتر می‏شود. در اینجا نوعی قطبی ‏شدن و تصلب در روابط بین اید‏ئولوژی‏های مختلف و 
رقیب شکل می‏گیرد. دو، اید‏ئولوژی به دنبال تغییرناپذیری در محتواست. تغییر در محتوای 
ایدئولوژی به معنی افول تحرک به سوی آرمان و هدف است. سه عنصر اصلی ایدئولوژی به 
قدری درهم تنیده‏اند که تغییر در هر بخش، کلیت آن را بلااثر میک‏ند. سه، اید‏ئولوژی به دنبال 
فراگیری و گسترش چتروار برای دربرگرفتن عقاید و اندیشه‏ها و گروه‏ها و افراد دیگر است. 
زنده بودن اید‏ئولوژی به فراگیری آن بستگی دارد. چهار، اید‏ئولوژی به دنبال کنش سیاسی و 
بسیج‏گری است. توان هر اید‏ئولوژی به میزان بسیج و گستره و حجم آن است )پلامناتس، 

1373؛ هیوود، 1389؛ مک‏للان، 1380؛ بال و دگر، 1382؛ هیوود، 1379(.
این ویژگی‏ها را می‏توان در بنیادگرایی اسلامی نیز یافت. نخست، بنیادگرایی اسلامی به 
دنبال آرمان‏خواهی دینی است. به دنبال ساخت دنیایی است که در آن فساد و شر نباشد. 
مردم در مدینه فاضله‏ای زندگی کنند که در آن هیچ ناپاکی رخ ندهد و هیچ کاری خلاف 
نظر خداوند صورت نگیرد. به نوعی بنیادگرایی اسلامی در »انتظار آینده‏ای است که برآمده 
از گذشته باشد« )آرکون، 1387: 406(. آینده ای که بنیادگرایان تصویر میک‏نند نوعی گرایش 
نوستالژیک به گذشته دارد. قرار است جامعه‏ای ساخته شود که در گذشته بوده است. دو، 
بنیادگرایان اسلامی تمامیت‏خواه هستند و معتقدند که کلیت اسلام بدون هیچ اهمالی باید اجرا 
شود، لذا بدون توجه به شرایط تاریخی و موقعیت یک رفتار سعی در اعمال شریعت دارند. 
بر همین اساس، هر گونه اهمال در این زمینه نیز به‌شدت مجازات می‏شود. سه، بنیادگرایی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            10 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

123

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسلامی باور و برداشت خود را از اسلام حقیقت می‏داند و دیگر باورها را نپذیرفته و حتی هر 
گونه گفت‏وگو در این زمینه را باعث تضعیف اسلام می‏داند. چهار، بنیادگرایی نوعی گرایش 
خیر و شری به جهان دارد و با مانوی کردن جهان خود را برنده و حتی برگزیده رفع پلیدی 
و زشتی در جهان می‏داند )هیوود، 1379: 514(. برای نمونه سید قطب واقعیت اجتماعی را 
عبارت از تضاد دائمی و پایان‏ناپذیر میان اسلام )نور( و جاهلیت )تاریکی( می‏داند و برای بیان 
این مسئله و استخراج راه‏حل به تفسیر تحت‏اللفظی آیات قرآن و احادیث می‏پردازد )نبوی، 
1384: 174(. این امر باعث نوعی مرزبندی خشک و جزمی بین خود و دیگری می‏شود. پنج، 
بنیادگرایی احساس وظیفه در قبال باورهای خود دارد. برای انجام آن انواع مراحل از تبلیغ تا 
اقدام و بسیج سیاسی را دنبال میک‏ند. شش، بنیادگرایی اسلامی حق هر گونه تفسیر شرایط را 
برای خود محفوظ می‏داند. به همین دلیل در شرایط مختلف سعی دارد واگشت‏های سیاسی 
خود را که به واسطه ناسازگاری تفسیر آن‌ها با امر واقع بیرونی است، به نوعی توجیه کند تا 
زنده بودن خود را تداوم بخشد. هفت، بنیادگرایی اسلامی بازی همه یا هیچ در قبال جهان 
دارد؛ یا باید دنیا تماماً شر باشد یا خیر. حدفاصلی وجود ندارد. لذا برای ساختن آن جامعه 
آرمانی باید ناپاکی‏ها را از بین برد. از این رو بنیادگرایی که برای هدفی خیر و کاهش بدی 
وارد کارزار می‏شود، خود به عامل اصلی اختلاف، ستیز و کشمکش بدل می‏گردد )رجایی، 
1372: 785-786؛ همچنین نگاه کنید به: هیوود، 1379؛ هانتینگتن، 1378؛ توماس، 1381؛ 

فوکس و ساندلر، 1387؛ تیبی، 1387(.
نتیجه این جریان سه مشکل جدی برای بنیادگرایی اسلامی پدید می‏آورد. نخست ادیان 
و باورهای سیاسی دیگر برای حفظ خود در مقابل بنیادگرایی اسلامی قیام میک‏نند و به نوعی 
نزاع اید‏ئولوژیک به تعبیر هانتینگتن در جهان شکل می‏گیرد. »در این وضعیت، دولت‏های 
برخاسته از تمدن‏های مختلف برای کسب برتری نسبی نظامی ـ اقتصادی و کنترل بر نهادهای 
بین‏المللی به رقابت و منازعه با یکدیگر می‏پردازند. آنان از این رهگذر سعی دارند تا فعالانه 
ارزش‏های دینی و سیاسی خود را ترویج کنند و آن‌ها را مسلط سازند« )به نقل از توماس، 
1381: 82(. آنچه مبنای عمل در این عرصه قرار می‏گیرد، زور و غلبه و استیلاست تا اعتقاد، 

ایمان و حقیقت. روال کار این می‏شود که »الحق لمن الغلب«.
دومین نتیجه ناخوشایند بنیادگرایی اسلامی این است که گروه‏ها و باورهای دیگر اسلامی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            11 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


124

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

را نیز باور ندارند و سعی دارند آن‌ها را نیز به سوی خود سوق دهند. در این مرحله برای سوق 
دادن تمام مسلمین به سوی باور خود، نوعی کشمکش و درگیری در درون خود جهان اسلام 
ایجاد میک‏نند. به عبارت دیگر، این نوع نگاه ممکن است قبل از اینکه نوعی جبهه‏سازی بین 
اسلام و غرب باشد، نوعی درگیری درونی جهان اسلام به شمار آید و در نهایت به تضعیف 

جبهه حق علیه باطل منجر شود.
بنیادگرایی دینی زمانی که در  اعتراضی  به واسطه غلبه وجه  این است که  نتیجه سوم 
رأس قدرت سیاسی قرار می‏گیرند، با مشکل »اسطوره تأسیس« )هیوود، 1379: 538( مواجه 
خواهند شد. در اینجا باید از وجه اعتراضی خارج شد و نیازهای عمیق بشریت به معنویت را 

با نیازهای مادی و زمینی برطرف کرد.
لذا دو مشکل اصلی بنیادگرایی اسلامی این است که وجه اعتراضی و منفی اسلام برجسته 
می‏شود و وجه خشنی از اسلام پدید می‏آید که ذات منور اسلام را مخدوش میک‏ند. بنیادگرایی 
اسلامی دستاویز این نوع تصویرسازی را برای دیگر ایدئولوژی‏ها فراهم میک‏ند. نتیجه نهایی 
این است که بنیادگرایی اسلامی نوعی خرق عادت است و دقیقاً کاری را انجام می‏دهد که 
خلاف آرمان اصلی آن است. به جایی می‏رسد که ممکن است وضعیت از قبل هم وخیم‏تر 
شود. برای نمونه اقدامات جریان طالبان در افغانستان که در دهه 1990 حدود 90 درصد 
این کشور را در اختیار داشتند، باعث شد تا مدت‎ها حاکمیت مسلمانان افغانستان در اختیار 
آمریکاییان قرار گیرد، جان مسلمین در خطر بیفتد و حتی بین برادران مسلمان خونریزی رخ 

دهد. این اقدامات طالبان در نهایت خلاف قاعده قرآنی »نفی سبیل« درآمد.

اسلام به‌مثابه هویت )نگاه سازه‏انگارانه(
سازه  کنار  در  مفهومی1  اندیشه‏های  درک  دنبال  به  بین‏الملل  روابط  در  سازه‏انگاری  نظریه 
و  هنجارین  مذهبی،  اندیشه‏های  است. سازه‏انگاری  بین‏الملل  روابط  در  رایج  مادی‌گرایانه 
هویت‏های مؤثر در روابط بین‏الملل را برای درک بهتر آن می‏پذیرد و آن‌ها را بخش مهمی از 
واقعیت‏های روابط بین‏المللی می‏داند که می‏تواند رفتار کشورهای مختلف را در فرهنگ‏های 
مختلف مورد فهم و درک قرار دهد. سازه‏انگاری ضمن اینکه به متغیرهای هنجارین مثل دین 

1. Ideational Ideas

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            12 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

125

فصلنامه علمی - پژوهشی

Kubal� )توجه دارد، آن را همانند جریان اصلی روابط بین‏الملل تابع انتخاب عقلانی می‏داند) 
.)kova, 2000: 677

اسلام در روابط بین‏الملل به‌عنوان هویت اشاره به نظام قواعدی است که جایگاه فرد را 
در جهان توضیح می‏دهد و انگیزش‎ها و راهنمای رفتاری برای فرد مسلمان ایجاد میک‏ند. 
در این معنی انسان جدید جدا از اینکه انسان هوشمند1 است، انسان مذهبی2 نیز محسوب 

.)Ibid: 684( می‏شود
نیل میک‏ند و  به عرصه خصوصی  به‌مثابه هویت زمانی مطرح می‏شود که دین  اسلام 
فرد احساس میک‏ند در عرصه عمومی محافظی در مقابل دست‏یازی ناظران خارجی ندارد. 
این احساس در مورد افراد و گروه‏های کم‏توان که معمولاً در کشورهای غیراسلامی زیست 
میک‏نند بیشتر مطرح است. قلمرو عمومی بر اساس مبانی غیرمذهبی شکل یافته است و باعث 
می‎شود انسان‏ها به نوعی عاری از هویت باشند. به تعبیر اریک هابزبام انسان‏ها در عصر مدرن 

»یتیم‏هایی در دنیای جدید« )به نقل از هیوود، 1379: 505( هستند.
دین اسلام نمی‏تواند در مقابل مسائل و مشکلات عرصه عمومی بی‏تفاوت باشد. در عصر 
مدرن عرصه عمومی عمدتاً عرصه شر و فساد، بی‏بندوباری، مادی‌گری، آزمندی، جنایت و 
بی‏توجهی به اخلاقیات اجتماعی است. بسیاری از درگیری‏ها و جنگ‏ها و مشکلات بین 
کشورها، بی‏توجهی به مسائل محیط زیست و کشتار انسان‎ها و جنگ در عرصه بین‏المللی 

ناشی از بی‏توجهی به دین به‌عنوان مکتب رستگاری و رهایی‏بخش است.
توجه به اسلام به‌مثابه هویت موجودیتی است که عمدتاً در میان مسلمانان در جوامع 
داخلی خودشان و یا به مسلمانان دورافتاده در داخل جوامع اسلامی، زندگی معنادار می‏بخشد. 
مشکل جدی این نوع تلقی از اسلام این است که در جوامع خود دچار آنچنان مشکلات 
مادی‌گرایانه‌ای هستند که اسلام در وجه هویتی به شکل بنیادگرایی در میان بخش‏های محروم 
جامعه رخ می‏نماید. در عین حال زندگی مسلمانان در جوامع غربی نیز وجه دیگری از مشکل 
را نشان می‏دهد که اگر مسلمانان به دنبال زندگی دینی و رستگاری هستند، چرا این موضوع 
را در کشور خود دنبال نمیک‏نند؟ اگر مسلمانان احساس بی‏هویتی میک‏نند و با نظام اجتماعی 
و سیاسی موجود در غرب مخالفند و احساس بیگانگی میک‏نند، چرا زیست جهان خود را 
1. Homo sapians
2. Homo religious

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            13 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


126

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

تغییر داده‏اند؟ در کنار این نکته، مشکل دیگر اسلام هویتی این است که با نفی دیگری سعی 
در اثبات خود دارد. در حالی که اسلام هویتی برای معنابخشی به خود، باید به شناخت خود و 
هویت خود در مقابل هویت‏های دیگر بپردازد و با مقایسه خود با دیگران به درک مناسب‏تری 
از اسلام دست یابد. در این روند اسلام صرفاً معیارهای ارزش‌گذارانه نیست، بلکه معیارهای 
شناختی نظیر قواعد و الگوهای رفتاری نیز محسوب می‏شود. »تأمل در خود در انزوا صورت 
نمی‏گیرد، بلکه باید با دیگران نیز ارتباط برقرار شود. در فرایند ارتباط است که هنجارها 
اجتماعی خودانگیخته  به‌عنوان عمل  کنند، هنجارها  متعددی ظهور  به شیوه‏های  می‏توانند 
به‌تدریج شکل می‏گیرند و تکامل می‏یابند و به‌عنوان استراتژی‎های سیاسی برای پیشبرد منافع 

خاص به صورت آگاهانه ترویج می‌شوند« )کتزنشتاین، 1390: 33-32(.

اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏المللی
آنچه در حال حاضر بر روابط بین‏الملل حاکم است، شرایطی است که ضرورت توجه بایسته 
به اخلاق را می‏طلبد و دین مبین اسلام پیام‏های فراوانی دارد که می‏تواند زمینه‏ساز آن باشد. 

شرایط حاکم بر روابط بین‏المللی عبارتند از:
نبود  با روابط داخلی آن‌ها کاملًا متفاوت است. مهم‌ترین تفاوت  روابط میان کشورها 
»دولت« در سطح جهانی و فراتر از کشورهای مختلف است. دولت در داخل کشورها قوه 
قاهره و مشروع کاربرد زور را دارد. دولت از درگیری‏ها و ناامنی‏هایی که بشر در وضع طبیعی 
داشت، کاسته است. نظام بین‏المللی حاکم نیز وضعی شبیه وضع طبیعی مورد نظر اصحاب 
 .)Buzan, 1991: chap. 4( قرارداد را دارد که امروزه به آن »وضعیت آنارشیک« گفته می‏شود
در چنین شرایطی قانون طبیعت بر روابط کشورها حاکم است. این قوانین عبارتند از اینکه 
هر کس باید به فکر خود باشد، در مقابل تهدیدات دیگران باید از خود دفاع کند، کشورها 
نابرابرند؛ لذا روابط بین کشورها روابط نابرابر است، قدرت ضامن موقعیت و شرایط کشورها 
از نظر امنیت و رفاه است. در چنین شرایطی به تعبیر جرج کنان »نیازی به اخلاق و عدالت 

نیست« )آرکز، چایلد، کگلی و ناردین، 1386: 38(.
مشخصه دیگر روابط میان کشورها این است که امنیت و استقلال کشورها بر امنیت و 
استقلال افراد بشر اولویت دارد. به تعبیر کنان »حقوق کشورها بالاتر از حقوق بشریت است« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            14 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

127

فصلنامه علمی - پژوهشی

)همان(. تفاوت روابط بین دولت‏ها با روابط میان آن‌ها این است که دولت وظیفه دارد به طور 
متعارف حافظ نظم و امنیت داخلی برای شهروندانش باشد. تنها زمانی که بین امنیت فرد و 
دولت تزاحم رخ می‏دهد، امنیت ملی اولویت می‏یابد، اما دولت‏ها در روابط میان خود الزامی 

برای حاکمیت و حقوق افراد بشر در دیگر دولت‏ها ندارند.
سومین ویژگی نظام بین‏المللی این است که هر کشور و منطقه و قاره‏ای ساختار فرهنگی 
لذا  بین‏المللی است و  نظام  از ویژگی‏های  خاص خود را دارد. پس کثرت فرهنگی یکی 
خشونت و اختلاف وجه حاکم را در روابط میان دولت‏ها دارد تا آرامش و تعامل بین آن‌ها.

این سه ویژگی به طور معمول در متون روابط بین‏الملل به »واقع‏گرایی توصیفی1« معروف 
است که واضع آن هانس جی. مورگنتا در کتاب قدرت میان ملت‏ها )نگاه کنید به: مورگنتا، 
1379( است. اما نتیجه این نوع واقع‏گرایی همان‏ طور که در چند سده اخیر شاهد آن بودیم، 
حاکمیت بیشتر جنگ و اختلاف بر نظام بین‏الملل بوده است. در شرایط غیر از جنگ نیز 
نوعی رقابت و تعارض بین دولت‏ها حاکم بوده است و پس از تغییر شرایط خاص مثل توازن 
قوا در سده هجدهم و یا توازن تهدید در دوران جنگ سرد دوباره اختلاف و درگیری جای 
آن را می‏گیرد تا شرایط جدید رخ دهد. در واقع شرایط زیست در سایه واقع‏گرایی الزام‏آور 
است، زیرا بشر از هراس جنگ به شرایط خاص روی می‏آورد، ولی لزوماً آن شرایط خاص 

انتخابی نبوده است.
در واقع‏گرایی توصیفی، کاربرد اخلاق به این شکل است که توسل به زور جز در موارد 
استثنایی مجاز نیست2 و آن مورد استثنایی تنها دفاع مشروع است )Sassoli, 2009: 7(. اما 
واقعیت این است که حتی اگر نبود جنگ بر اساس منطق واقع‏گرایی بر نظام بین‏المللی حاکم 
شود، معنای آن وجود صلح و امنیت جهانی نخواهد بود. این چیزی است که در سال 1992 
شورای امنیت سازمان ملل در سطح سران کشورها آن را اعلام کرد: »نبود جنگ و اختلافات 
 .)Ibid, 13( »نظامی میان دولت‏ها خود به خود صلح و امنیت بین‏المللی را تضمین نمیک‏ند
بر این اساس، اخلاق نه همانند آرمان‏گرایان نگاه بلندمدت و آرمانی دارد و نه روال حاکم بر 
ساختار نظام بین‏الملل را در ایجاد امنیت بین‏الملل مناسب می‏داند، لذا راه میانه و بینابین آن 
»اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏المللی« است که در آن »ارزش‏ها به‌مثابه قطب‏نما به منظور جهت‏یابی 
1. descriptive realism
2. ius ad bellum

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            15 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


128

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

صحیح برای سیاستمداران است« )آرکز، چایلد، کگلی و ناردین، 1386: 67(.
اسلام به‌مثابه اخلاق بین‏المللی قرار است چه پیام‏هایی برای روابط بین‏المللی داشته باشد؟ 
نخست، اسلام همان ‎طور که از نامش پیداست دین سلم و آرامش و صلح است. خداوند 
در سوره‌ آل‎عمران )آیه 103( می‏فرماید: » وَاذْكُرُواْ نعِْمَتَ الّلِ عَلَيكُْمْ إذِْ كُنتمُْ أعَْدَاء فَأَلَّفَ بيَنَْ 
قُلُوبكُِمْ فَأَصْبحَْتمُ بنِعِْمَتهِِ إخِْوَاناً«، یعنی »به یاد آرید آن زمان که با یکدیگر دشمن بودید، پس 

خداوند بین دل‏های شما الفت ایجاد کرد و به نعمت آن )اسلام( با هم برادر شدید«.
دو، در اسلام اصل بر دعوت است و در پذیرش دعوت به دین خدا هیچ اکراهی نیست. 
در عین حال اسلام برای شروع جنگ حرمت قائل است. بنابراين زمانی که مورد تهاجم قرار 
گرفته‏اید، حق دفاع و قتال را جایز می‏داند. در عین حال مسلمانان نمی‏توانند حتی در زمان 
جنگ از اصول اخلاقی عدول کنند و حتی به کفار تعدی و ستم روا دارند. »و قتلوا فی سبیل 
الله الذین یقاتلونکم و لاتعدوا ان الله لایحب المعتدین / در راه خدا با آنان که به جنگ و 
دشمنی شما برخیزند، جهاد کنید، ولی ستمکار نباشید که خدا ستمکاران را دوست ندارد« 

)بقره/190(.
سه، در اسلام صلح اصل است و جنگ  در فرع قرار دارد. اگر ضرورتی برای جنگ 
نباشد، نیازی به کارزار نیست. در اسلام مسلمانان به جنگ فراخوانده شدند و برای دفاع از 
خود مجبور به جنگ شدند. از اين رو تعبیری که از جهاد در اسلام وجود دارد، فرع بر صلح 
و در مواقع لزوم و اضطرار است. در قرآن در جایی اشاره شده است که حتی اگر خون یک 
نفر به ناحق ریخته شود، عرش خدا به لرزه درمی‏آید. در دینی که اهمیت خون یک نفر تا 
این حد مورد توجه قرار دارد، جهاد نمی‏تواند اصل باشد و اسلام یکسره دین سلم، آرامش 
و صلح است. »و الصلح خیرُ و احُضرت الانفس اشحّ و انّ تحسنوا و تتقوا فانّ الله کان بما 
تعلمون خبیراً /و صلح به هر حال بهتر )از نزاع و کشمکش( است و نفوس را بخل و حرص 
فراگرفته است و اگر درباره یکدیگر نیکی کرده و پرهیزگار باشند خدا به هر چه کنند آگاه 
است« )النساء/128(. و یا »و ان جنحوا للسلم فاجنح لها و توکل علی الله انه هو السمیع العلیم 
/به صلح تمایل داشتند تو مایل به صلح باش و بر خدا توکل کن و کار خود را به خدا واگذار 

که خدا شنوا و دانا به صلاح خلق است« )الانفال/61(.
چهار، اسلام به اصل وفای به عهد توصیه و سفارش میک‏ند. »یا ایها الذین آمنوا اوفوا 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            16 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

129

فصلنامه علمی - پژوهشی

بالعقود/ ای کسانی ک‏ه ایمان آوردید به پیمان‏های خود وفا کنید« )مائده/1(. یا »و اوفوا بالعهد 
ان العهد کان مسئولاً/ به پیمان خود وفا کنید، زیرا از پیمان‏ها سؤال خواهد شد« )اسراء/34(.

پنج، دین اسلام دین عدالت است. »ان الله یامر بالعدل و الاحسان .../ خداوند به عدل و 
احسان ... فرمان می‏دهد« )نحل/90(. »و اذا حکمتم بین الناس ان تحکموا بالعدل/ و هنگامی 
که میان مردم داوری میک‏نید به عدالت داوری کنید« )نساء/58(. همچنین »یا ایها الذین آمنوا 
قوامین لله شهداء بالقسط و لایجر منکم شنئان قوم علی الاّ تعدلوا هو اقرب للتقوی/ ای کسانی 
که ایمان آوردید برای خدا به دادگری برخیزید و به قسط و عدل شهادت دهید و نباید دشمنی 
گروهی شما را بر آن دارد که عدالت نکنید. عدالت کنید که به تقوا نزدیک‏تر است« )مائده/8(.

اما این پیام‏های الهی اسلام برای جهانیان را چگونه می‏توان در روابط بین‏المللی گسترش 
داد؟ برای این منظور سه راه عملی‏تر قابل طرح است: یکی از راه‏های مهم گسترش اسلام 
به‌مثابه اخلاق بین‏المللی ایجاد رژیم‏های بین‏المللی جدید در کنار قواعد رایج در جهان است. 
رژیم‏های بین‏المللی هزینه‏های مبادله را کاهش می‎دهند، امکان هماهنگ‌سازی بین کشورها 
به‏ویژه کشورهای اسلامی را فراهم می‏آورند، امکان مدیریت منازعه را افزایش می‏دهند و 

منافع کشورها را تنظیم میک‏نند )کتزنشتاین، 1390: 34-31(.
راه دیگر ایجاد روابط فرهنگی بین‏المللی است که زمینه پرورش درک متقابل، همکاری 
تقویت  فرهنگی  بین‏المللی  روابط  در  می‏آورد. هدف  پدید  را  افکار  پرورش  و  بین‏المللی 
شناخت کشورها از یکدیگر است. این کار درک متقابل کشورها را از همدیگر افزایش می‏دهد 
و از بسیاری سوءتعبیرها به‏ویژه در شرایط بحرانی جلوگیری میک‏ند )ریوز، 1387: 60-53(.

راه سوم تلاش برای ایجاد چندجانبه‏گرایی بین‏المللی است. تقبیح کشمکش‏های دینی، 
به صداقت و  تعهد  عادلانه،  نظم عادلانه و جنگ  به  تعهد  فرهنگ مسالمت‏آمیز،  به  تعهد 
همکاری، توجه به ازخودگذشتگی و فداکاری در راه صلح و دوستی، تقبیح اهریمن‏سازی 
رقبا، تقبیح تبعیض‏های مختلف و در نهایت مقاومت در برابر خشونت از جمله دلایل توجیهی 

آن است )کاکس، 1380؛ هازن‎کلور و ریتبرگر، 1387(.
در مجموع توجه به اسلام به‌عنوان اخلاق بین‏المللی می‏تواند روابط غیرسلسله‏مراتبی 
کنونی را تغییر دهد، رابطه فرادست و فرودست را تقلیل دهد، برابری اجتماعی بیشتری به 
ارمغان آورد، از درگیری‏های نژادی و قومی و مذهبی بکاهد و در نهایت از محیط زیست 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            17 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


130

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

و  آرام  میک‏ند، جهانی  معرفی  جهانیان  به  اسلام  که  این حساب، جهانی  با  کند.  حفاظت 
مسالمت‏آمیز است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            18 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

131

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه‌گیری 
دین مبین اسلام نه تنها شیوه زندگی را برای پیروانش عرضه می‏دارد، بلکه دین سعادت و 
رستگاری نیز است. در کنار این دو وجه، اسلام دین رهایی‏بخشی نیز محسوب می‏شود. اما 
برای معرفی این استعدادهای وسیع و سعادت‏بخش به جهانیان لازم است روال مناسبی برای 
آن در نظر گرفته شود. هدف مقاله حاضر طرح این موضوع بود که برای انتقال پیام الهی اسلام 
به جهانیان، چه باید کرد. به واقع اگر از منظر اسلامی به روابط بین‏المللی بنگریم، چگونه باید 
وارد شرایط کنونی نظام بین‏المللی شد؟ همچنین این نوع پرسش با این مفروض دنبال شد که 

چرا پیام‏های رهایی‏بخش اسلام به‌درستی به جهان عرضه نمی‏شود؟
لذا برای طرح مناسب و تأثیرگذار دین اسلام در شرایط کنونی که امکان حضور دین بیشتر 
مهیاست، چند راهکار ضروری است: نخست، باید قبل از نگاه معرفت‏شناسانه و روش‏شناسانه 
نگاه هستی‏شناسانه داشت. نگاه هستی‏شناختی نه تنها به نوع ورود دین اسلام به شرایط کنونی 

روابط بین‏الملل می‏پردازد، بلکه نوعی باور مشترک را در روابط بین‏الملل پدید می‏آورد.
دو، از میان چهار موجودیتی که برای اسلام در روابط بین‏الملل می‏توان قائل شد ـ دین، 
اید‏ئولوژی، هویت و اخلاق ـ تنها وجه اخلاقی با توجه به پیشینه مطالعات موجود در این زمینه 

قابل قبول‏تر است و امکان طرح چهره منور اسلام را به جهانیان، بهتر فراهم می‏آورد.
سه، برای ورود مناسب اسلام به روابط بین‏الملل کنونی باید واقعیت‏ها، پویش‏ها و چشم‏اندازها 
را در نظر گرفت. برخورد بدون توانمندی و نیازهای مادی و توجه صرف به برخی معیارهای 

ارزشی و هنجارین ممکن است نتیجه عکس در پی داشته باشد.
چهار، مسلمانان برای طرح دین اسلام در ساحت اجتماعی و سیاسی لزوماً نباید ابتدا یک 
مدل داخلی و سپس مدل میان جوامع اسلامی داشته باشند و در نهایت آن را به جهانیان عرضه 
کنند. عرصه روابط بین‏الملل عرصه‏ای فراتر از عرصه محلی و ملی است و امکان بسیار مناسبی 
برای طرح دین اسلام در شرایط جهانی ‏شدن مهیاست، اما راه ورود به این عرصه توجه به نگاه 
اخلاقی‌ای است که می‏تواند در رأس دولت‏ها و مناطق قرار گیرد و پیام فطری اسلام را به تمام 

جهانیان برساند. این نوع نگاه بیشترین تأثیر با کمترین چالش را در پی خواهد داشت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            19 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


132

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

منابع
ادیب‏مقدم، آرشین )1388(، سیاست بین‏المللی در خلیج‏ فارس؛ تبارشناسی فرهنگی، ترجمه داود غرایاق 

زندی، تهران، شیرازه.
افتخاری، اصغر )1390(، »درک روابط بین‏الملل: رویکرد قرآنی«، در محمود واعظی، همایش ملی دین و 

روابط بین‏الملل، تهران: مجمع تشخیص مصلحت نظام، مرکز تحقیقات استراتژیک.
آرکز، هاردلی، جیمز دبلیو. چایلد، چارلز دبلیو. کگلی وتری ناردین )1386(، »نگاهی به ارزش‏ها، اخلاق و 
امنیت ملی«، در ریچارد شولتز، روی گادسون و جورج کوئیستر، رویکردهای جدید در مطالعات امنیتی، 

تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.
آرکون، محمد )1387(، »دولت، فرد و حقوق بشر: نگاه معاصر به مسلمانان در بستر جهانی«، گروهی از 
نویسندگان، دین و روابط بین‏الملل، ترجمه عسگر قهرمانپور بناب، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی 

و اجتماعی.
اید‏ئولوژی‏های سیاسی و آرمان دموکراتیک، ترجمه احمد صبوری،  بال، ترنس و ریچارد دگر )1382(، 

تهران: وزارت امور خارجه، مرکز چاپ و انتشارات.
پلامناتس، جان )1373(، ایدئولوژی، ترجمه عزت‎الله فولادوند، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی.

توماس، اسکات )1381(، »دین و جامعه بین‏المللی«، در جف هنیز، دین، جهانی‏ شدن و فرهنگ سیاسی در 
جهان سوم، ترجمه داود کیانی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.

تیبی، بسام )1387(، »اسلام، آزادی و دموکراسی در جهان عرب«، گروهی از نویسندگان، دین و روابط 
بین‏الملل، ترجمه عسگر قهرمانپور بناب، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

امنیت ملی«،  پیتر جی. کتزنشتاین، »هنجارها، هویت‏ها و فرهنگ  الکساندر ونت و  ال.،  جپرسن، رونالد 
در پیتر جی. کتزنشتاین، فرهنگ امنیت ملی، ترجمه محمد هادی سمتی، تهران: پژوهشکده مطالعات 

راهبردی.
جعفری روشن، مرجان )1387(، آشتی واقع‏گرایی و سازه‏گرایی پس از بررسی گرایش‏های نوین در فلسفه 

علوم اجتماعی، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.
جوادی آملی، آیت‏الله )1390(، »اصول روابط بین‏الملل در نظام اسلامی«، در محمود واعظی، همایش ملی 

دین و روابط بین‏الملل، تهران: مجمع تشخیص مصلحت نظام، مرکز تحقیقات استراتژیک.
حاجی صادقی، عبدالله )1383(، فلسفه و نظام سیاسی در اسلام، قم: زمزم هدایت.

حبیب‏زاده، توکل )1386(، »جنگ، صلح و حقوق بشردوستانه در سیره نبوی )ص(«، در علی اکبر علیخانی 
و همکاران، سیاست نبوی: مبانی، اصول و راهبردها، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

حقانی زنجانی، حسین )1373(، نظام اخلاقی اسلام، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
مرکز  تهران:  اسلامی،  دولت  خارجی  سیاست  در  فراملی  مسئولیت‏های   ،)1376( صادق  سید  حقیقت، 

تحقیقات استراتژیک ریاست جمهوری، معاونت اندیشه اسلامی.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            20 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

133

فصلنامه علمی - پژوهشی

حنفی، حسن )1380(، در رابرت کاکس، رئالیسم‏نو: چشم‎اندازی بر چندجانبه‏گرایی و نظم جهانی، ترجمه 
مهدی رحمانی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.

خمینی، روح الله، رهبر انقلاب و بنیانگذار جمهوری اسلامی )1383(، دفاع مقدس )جنگ تحمیلی( در 
اندیشه امام خمینی )ره(، تدوین مهدی مرندی و داود سلیمانی، تهران: مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام 

خمینی )ره(.
دهقانی ‏فیروزآبادی، سید جلال )1390(، »اسلام و ماهیت روابط بین‏الملل«، در محمود واعظی، همایش ملی 

دین و روابط بین‏الملل، تهران: مجمع تشخیص مصلحت نظام، مرکز تحقیقات استراتژیک.
سال  خارجی،  سیاست  مجله  غرب«،  پاسخ  و  دینی  بنیادگرایی  »چالش  )تابستان1372(،  فرهنگ  رجایی، 

هفتم، شماره 4.
ریچلز، جیمز )1389(، فلسفه اخلاق، ترجمه آرش اخگری، تهران: حکمت.

ریوز، جولی )1387(، فرهنگ و روابط بین‏المللی: روایت‏ها، بومیان و تروریست‏ها، ترجمه محسن بیات، 
تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

صانعی دره‏بیدی، منوچهر )1378(، فلسفه اخلاق در تفکر غرب، تهران: فافا.
اکبر علیخانی و  با کفار«، در علی  اکرم )ص(  پیامبر  اکبر )1386(، »تحلیلی بر جنگ‏های  علیخانی، علی 

همکاران، سیاست نبوی: مبانی، اصول و راهبردها، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.
غرایاق زندی، داود )1387(، »مباني و اصول سياست خارجي جمهوري اسلامي ايران: جستاري در متون«، 

فصلنامه مطالعات راهبردي، شماره 40، تابستان 1387.
غرایاق زندی، داود )1390(، درآمدی بر سیاستگذاری امنیت ملی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.

غرایاق زندی، داود )1392(، امنیت در اسلام: مبانی نظری و تحولات تاریخی، تهران: پژوهشکده مطالعات 
راهبردی.

فوکس، جاناتان و شموئل ساندلر )1387(، »پدیده‏های دینی فراملی«، گروهی از نویسندگان، دین و روابط 
بین‏الملل، ترجمه عسگر قهرمانپور بناب، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.

قرآن کریم.
نظم  و  چندجانبه‏گرایی  بر  چشم‎اندازی  رئالیسم‏نو:  کاکس،  رابرت  در  »مقدمه«،   ،)1380( رابرت  کاکس، 

جهانی، ترجمه مهدی رحمانی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.
کتزنشتاین،  پیتر جی.  در  ملی«  امنیت  مورد  در  بدیل  دیدگاه‏های  »مقدمه   ،)1390( پیتر جی.  کتزنشتاین، 

فرهنگ امنیت ملی، ترجمه محمد هادی سمتی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.
گروهی از نویسندگان )1387(، دین و روابط بین‏الملل، ترجمه عسگر قهرمانپور بناب، تهران: پژوهشکده 

مطالعات فرهنگی و اجتماعی.
لوئیس، برنارد )1378(، زبان سیاسی اسلام، ترجمه غلامرضا بهروزلک، قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه 

علمیه قم، مرکز انتشارات.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            21 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


134

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

انتشارات  تهران:  با علوم اسلامی )2(: کلام، عرفان و حکمت عملی،  مطهری، مرتضی )1374(، آشنایی 
صدرا.

مک‏للان، دیوید )1380(، اید‎ئولوژی، ترجمه محمد رفیعی مهرآبادی، تهران: آشیان.
مورگنتا، هانس جواکیم )1379(، سیاست میان ملت‏ها: تلاش در راه قدرت و صلح، ترجمه حمیرا مشیرزاده، 

تهران: وزارت امور خارجه، مرکز چاپ و انتشارات.
مهدوی کنی، محمدرضا )1372(، نقطه آغاز در اخلاق عملی، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.

بین‏الملل در اسلام«، در محمود واعظی،  انتقادی روابط  بر نظریه  میراحمدی، منصور )1390(، »درآمدی 
همایش ملی دین و روابط بین‏الملل، تهران: مجمع تشخیص مصلحت نظام، مرکز تحقیقات استراتژیک.

میرموسوی، سید علی )1390(، »اسلام سیاسی و روابط بین‏الملل؛ تأملی انتقادی در بنیان‏های تقابل‏جویی«، 
در محمود واعظی، همایش ملی دین و روابط بین‏الملل، تهران: مجمع تشخیص مصلحت نظام، مرکز 

تحقیقات استراتژیک.
کوشش(  )به  نبوی  عبدالامیر  در  مردم‏سالاری«،  به  گذر  فرایند  و  »خاورمیانه   ،)1389( عبدالامیر  نبوی، 

خاورمیانه‏پژوهی، تهران: دانشگاه امام صادق )ع(.
نبوی، عبدالامیر )تابستان 1389(، »ظهور و دگرگونی جریان‏های اسلام‏گرا: مروری بر رویکردها و نظریات«، 

فصلنامه مطالعات راهبردی جهان اسلام، سال یازدهم، شماره 42.
فصلنامه  آرمانی«،  حکومت  ایجاد  در  ناکامی  و  اسلامی  »رادیکالسیم   ،)1384 )زمستان  عبدالامیر  نبوی، 

مطالعات بین‏المللی، سال دوم، شماره 3.
نوری، حسین )1376(، جهاد، تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.

هازنک‏لور، آندریاس و فولکر ریتبرگر )1387(، »جنگ، امنیت، دین: رهیافت‏های نظری درباره تأثیر دین 
بر کشمکش‏های سیاسی«، در گروهی از نویسندگان، دین و روابط بین‏الملل، ترجمه عسگر قهرمانپور 

بناب، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی.
هاشم، احمد )1380(، »استراتژی دفاعی ایران«، فصلنامه دفاعی و امنیتی، سال 8، شماره 29.

هانتینگتن، ساموئل پ. )1378(، برخورد تمدن‏ها و بازسازی نظم جهانی، ترجمه محمدعلی حمید رفیعی، 
تهران: دفتر پژوهش‏های فرهنگی.

لیتل، مسائل سیاست جهان،  مایکل اسمیت و ریچارد  برایان وایت،  هنیس، جف )1381(، »مذهب«، در 
ترجمه محمدکمال سروریان، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.

هنیس، جف )1381( »مقدمه«، در جف هنیز، دین، جهانی‏ شدن و فرهنگ سیاسی در جهان سوم، ترجمه 
داود کیانی، تهران: پژوهشکده مطالعات راهبردی.

هیوود، اندرو )1379(، درآمدی بر ایدئولوژی سیاسی: از لیبرالیسم تا بنیادگرایی دینی، ترجمه محمد رفیعی 
مهرآبادی، تهران: وزارت امور خارجه، مرکز چاپ و انتشارات.

هیوود، اندرو )1389(، سیاست، ترجمه عبدالرحمان عالم، تهران: نشر نی.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            22 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


تی
اخ
شن
تی‏
هس

رد 
یک
رو
ل: 

لمل
ن‏ا
ط بی

واب
و ر

لام 
اس

135

فصلنامه علمی - پژوهشی

Acharya, Amita and Barry Buzan (2010) "Why is there no Non-Western International 
Relations Theory? An Introduction", in Acharya, Amita and Barry Buzan, Non-Western 
International Relations Theory: Perspectives on and beyond Asia, London and New 
York: Routledge.

Baier, Kurt (1995) The Rational and the Moral Order: The Social Roots of Reason and 
Morality, Chicago and La Salle: Open Court.

Bailliet, Cecilia (2009) "Introduction", in Bailliet, Cecilia (ed.) Security: A Multidisciplinary 
Normative Approach, Leiden and Boston: MartinusNighoff Publishers.

Benn, Piers (1998) Ethics, London: UCL Press Limited.
Bond, E. J. (1996) Ethics and Human Well-being: An Interoduction to Moral Philosophy, 

Oxford: Blackwell Publishers.
Buzan, Barry (1991) People, States and Fear: An Agenda for International Security Studies 

in the Post-Cold War Era, Boulder and Colorado, Lynne Pienner Publishers.
Garner, Robert (2000) Environment Politics: Britain, Europe and the Global Environment, 

Houndmill, Macmillan Press Ltd.
Graham, Gordon (1997) Ethics and International Relations, Cambridge: Blackwell 

Publishers.
Graham, Gordon (2004) Eight Theories of Ethics, London and New York: Routledge.
Haniff Hassan, Mohammad (28 June 2007) War, Peace or Neutrality: An Overview of 

Islamic Polity's Basis of Inter-State relations, Singapore, S. Rajaratnam School of 
International Studies.

Hannigan, John A. (1995) Environmental Sociology: A Social Constructionist Perspective, 
London and New York: Routledge.

Kratochwil, Friedrich (2005) "Religion and (Inter-) National Politics: On the Heuristics of 
Identities, Structures and Agents", Alternatives, 30, 113-140.

Kubalkova, Vendulka (2000) "Towards an International Political Theology", Milennium; 
Journal of International Studies, Vol.29, No.3, pp. 675-704.

Loannides, Isabelle and Matteo Tondini (2010) Ethical Security in Europe? Emprical 
Findings on Value Shifts and Dilemma across Wuropean Internal-External Security 
Policies, Policy Recommendations Report, Index Work Pakage 3, University of 
Amesterdam, Department of Government Studies.

Sassoli, Marco (2009) "The Concept of Security in International Law Relating to Aremed 
Conflicts", in Bailliet, Cecilia (ed.) Security: A Multidisciplinary Normative Approach, 
Leiden and Boston: MartinusNighoff Publishers.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

                            23 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html


136

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
94

ان
ست

، زم
ارم

چه
ره 

شما
م ، 

نج
ال پ

س

Tadjbakhsh, Shahrbanou (2010) "International Relations Theory and the Islamic 
Woerldview",in Acharya, Amita and Barry Buzan, Non-Western International Relations 
Theory: Perspectives on and beyond Asia, London and New York: Routledge.

Thomas, Caroline (2000) Global Governance Development and Human Security; The 
Challenge of Poverty and Inequality, London; Pluto Press.

Turner, John (2009) "Islam as a Theory of International Relations?, htto://www.e-ir.
info/2009/08/03/islam-as –a –theory-international-relations/(access at April 24 2013).

Watson, Scott (2005) Societal Security: Applying the Concept to the Process of Kurdish 
Identity Construction, Vancouver: University of British Columbia.

ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ
به این مقاله این‌گونه استناد کنید:

غرایاق زندی، داود  )۱۳۹4(، »اسلام و روابط بین‏الملل: رویکرد هستی‏شناختی« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی 
جهان اسلام، س5، ش4، زمستان 94، صص 136-113

DOI: 10.21859/priw-060105

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

1-
06

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://priw.ir/article-1-179-en.html
http://www.tcpdf.org

