
ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

191

فصلنامه علمی - پژوهشی

The Evolution of the Tunisian Ennahda Idea from the 
Movement to the Formation of theGovernment

Seyedmohamad Seyedahmadi1, Mohamadreza Hatami2, Habibolah Aboal-
hasanshirazi3

Date received: 2022/09/19        Date of acceptance:2022/09/23

Abstract
The Muslim Brotherhood movement can be called the most important, cohesive 
and ideological political movement among the Sunnis. Being ideological does 
not mean in the conventional sense, but intellectual structure and explanation of 
a coherent thought, as well as a clear executive framework for the implementation 
of political Islam. Although the religious principles and ideological-political 
principles of this movement should be sought in the thoughts of its late founder, 
Hassan al-Banna, but now because of the spread of this movement in other 
countries and environmental and social influences over time, policy change 
and its intellectual foundations and executive approaches are observed. These 
changes have been so palpable in the Tunisian branch of the Brotherhood, led 
by Rashid al-Ghannouchi, that secular Islam is explicitly mentioned at the 10th 
Ennahda Conference, which is a long way from the founding foundations of the 
movement. This evolution can also be considered the product of inefficiency in 
the executive scene. Ennahda did not have much success during its presence 
in the political arena and inevitably had to deviate from its basic principles in 

1. PhD student of Political Thought, Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran. 
tohiddarayan@yahoo.com
2. Professor, Department of Political Science, Payam Noor University, Tehran, Iran.(responsible 
Author) m.hatami@pnu.ac.ir
3. Associate Professor, Department of Political Science, Central Tehran Branch, Islamic Azad 
University, Tehran, Iran. hab-Abolhassanshirazi@iauctb.ac.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 12, No. 3, Autumn 2022, 191-226
DOI: 10.21859/priw-120308

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


192

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

order to achieve its goals.
The importance of this issue is studied and researched by recognizing the 
idea of the largest and most widespread movement in the Islamic world and 
the proposed model of Sunni political Islam, as well as examining the main 
components, contexts of change and factors influencing the created change. 
And library and interview tools seek to answer the question of what the 
transformation of approaches, ideological developments, and Ennahda from the 
movement to the formation of the government was like, and in what areas? The 
findings of the article show that by choosing the approach of epistemological 
minimalism, peaceful tendencies and realistic practice in the political arena, 
Ennahda tries to create an intermediate agreement with modernity, that is, 
political principles, social principles, general rules, orders and components 
of religion with Interpret the arguments of logic; Therefore, it will inevitably 
justify it in the context of implementation in cases where it is unable to explain 
and interpret religious rules, and this is the first step in the transformation of 
Ennahda ideas.
 
Keywords
Ennahda, Rashed Al-Ghannouchi, Islamic Sovereignty, Developments of 
Thoughts, Islamic Secularism

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

193

فصلنامه علمی - پژوهشی

بررسی رویکرد ها و تحولات اندیشه النهضه تونس از جنبش تا دولت 

سیدمحمد سیداحمدی1
محمدرضا حاتمی2

حبیب الله ابوالحسن شیرازی3

تاریخ دریافت: 1401/02/21             تاریخ پذیرش: 1401/08/15

چكيده
جنبش اخوان المسلمین را می توان به عنوان مهمترین ، منسجم ترین و ایدئولوژیک ترین جنبش سیاسی در اهل سنت نام برد. 
منظور از ایدئولوژیک بودن نه به معنای عرفی آن بلکه ساختارمندی فکری و تبیین اندیشه ای منسجم و همچنین چارچوب 
اجرایی مشخص جهت پیاده سازی اسلام سیاسی است. اگرچه می بایست اصول دینی –مذهبی و آرمانهای اعتقادی- سیاسی 
این جنبش را در اندیشه های موسس فقید آن یعنی حسن البنا جستجو کرد اما در حال حاضر به واسطه گسترش این جنبش 
در دیگر کشورها و تاثیرات محیطی و اجتماعی در گذر زمان ، تحول در خط مشی و مبانی فکری و رویکردهای اجرایی آن 
مشاهده می شود . این تغییرات در شاخه تونسی  اخوان به رهبری راشد الغنوشی بسیار محسوس و ملموس بوده به طوری که در 
کنفرانس دهم النهضه صراحتا از اسلام سکولار سخن به میان می آید که از مبانی تاسیسی جنبش فاصله زیادی دارد. این تطور 
را می توان محصول عدم کارآمدی در صحنه اجرایی نیز دانست. النهضه در زمان حضور در عرصه‌های سیاسی توفیق چندانی 
نداشته و لاجرم برای میل به اهداف خود ناگزیر بر عدول از مبانی ابتدایی خود بوده که این موضوع به عنوان یکی از مفروضات 
اصلی پژوهش در کنکاش دگردیسی صورت گرفته در النهضه لحاظ گردیده است. اهمیت موضوع مطروحه به واسطه شناخت 
اندیشه بزرگترین و گسترده ترین جنبش جهان اسلام و مدل پیشنهادی اسلام سیاسی اهل سنت و همچنین بررسی مولفه های 
اصلی، بسترهای تغییر و عوامل موثر در تحول ایجاد شده، حائز بررسی و پژوهش است. بعبارتی مقاله با روش توصیفی4 - 
تحلیلی و ابزار کتابخانه‌ای و مصاحبه‌ای در صدد پاسخ به این سوال است که دگردیسی در رویکرد ها، تحولات اندیشه‌ای و 
عملکرد النهضه از جنبش تا زمان تشکیل دولت چگونه بوده و در چه حوزه هایی بیشتر نمود داشته است؟  یافته های مقاله 
نشان می دهد النهضه با گزینش رویکرد حداقل گرایی معرفتی ،گرایش های مسالمت آمیز و عملکرد واقع گرایانه در عرصه 
سیاسی تلاش داشته توافقی میانی با مدرنیته ایجاد نماید به عبارتی اصول سیاسی ، مبانی  اجتماعی ،احکام عمومی ،دستورات 
و اجزای دین را با ادله منطق تفسیر نماید؛ لذا ناگزیر در بستر اجرا در مواردی که از تبیین و تفسیر قواعد دینی عاجز شود به 

توجیه آن دست خواهد زد و این موضوع گام نخست دگردیسی اندیشه‌ای النهضة محسوب می شود.    

واژه های كليدي: النهضه، راشد الغنوشی، حاکمیت اسلامی، تحولات اندیشه‌ای، سکولاریزم اسلامی

tohiddarayan@yahoo.com 1. دانشجوی دکتری اندیشه سیاسی، واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران

m.hatami@pnu.ac.ir .)2. استاد گروه علوم سیاسی دانشگاه پیام نور، تهران، ایران.)نویسنده مسئول

hab-Abolhassanshirazi@iauctb.ac.ir .3. دانشیار گروه علوم سیاسی،  واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

4. Descriptive

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال دوازدهم، شماره سوم، پاییز 1401، صص 191-226

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1

20
30

8

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


194

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

مقدمه
جنبش‌های پایدار که به حیات خود ادامه می‌دهند از ‌اندیشه مکتبی ـ سیاسی محکمی برخوردار 
هستند و توانسته‌اند در راستای اهداف تعیین شده قبلی خود ساختارهایی را ایجاد کنند. هم چنین 
در کادرسازی، ساختارسازی و ایجاد نهادها و ارگان های حافظ ارزش ها و اصول اسلامی، جلب 

حامیان مالی قدرتمند و بسیج منابع موفق بوده‌اند.
جنبش اسلامی تونس نیز از زمان تاسیس به عنوان یک جنبش ساختارمند وارد صحنه 
سیاسی، اجتماعی این کشورشد. این جنبش تاکنون موفق به برگزاری ده کنگره1 شده که در 
قالب این کنگره ها، به بازنگری ساختار، سازمان، برنامه ها و خطی مشی آینده خود پرداخته. 
بعد از تحولات عربی 2011  و انقلاب تونس، النهضه توانست در اولین انتخابات، به عنوان 
حزب اکثریت، قدرت را در دست گیرد. به رغم شکست جنبش در دومین انتخابات پارلمانی 
2014، حضور خود را درصحنه سیاسی تونس به عنوان دومین حزب دارای اکثریت کرسی های 
پارلمان محفوظ داشت. النهضه مجددا در انتخابات پارلمانی 2019 توانست اکثریت پارلمانی 
را بدست گیرد. این تحولات و شکل‌گیری فضای جدید، باعث شده تا النهضه، برای مشارکت 
در حکمرانی جدید، مدیریت افکار عمومی و کمک به توسعه جامعه، تغییرات و اصلاحاتی 
در‌اندیشه ، ساختار و سازمان خود انجام دهد. بخش مهمی از این اصلاحات در کنگره دهم این 
حزب در سال 2016 اتفاق افتاد که در پی آن برخی تعدیلات اندیشه‌ای که در عمل از چند 

سال قبل آغاز شده بود، نیز رسمیت داده شد.
تاسیس  بدو  ارزشی( در  الغنوشی )فضای  اندیشه های  بستر ساخت  فراموش کرد  نباید 
شالوده‌ای از فضای دیکتاتوری بورقیبه و سکولاریزه شدن جامعه در فضای تحولات اقتصادی 
دهه ۷۰ میلادی تونس بوده لذا بدیهی است دگردیسی صورت گرفته، با تغییر فضای خصومت 
مذکور پس از روی کارآمدن النهضه مورد انتظار می نمود. وجه تمایز مقاله با دیگر مکتوبات 
در این زمینه ابتدا به جهت بررسی موضوع از لحاظ رویکردهای اندیشه و تحولات سیاسی 
بطور هم زمان وهمچنین بازتعریف و تطبیق شاخص های فکری دربستر زمان است که منجرب 
ریشه یابی صحیح تغییرات اندیشه در جنبش شده که صرفا در بررسی های دیگر معطوف به 

حضور در صحنه های سیاسی می باشد.
1. کنگره یازدهم به دلیل اختلافات داخلی به واسطه کاندیداتوری غنوشی برای سومین بار به ریاست النهضه از طرفی به 

واسطه  کرونا با پیشنهاد برخی از سران حزب با حدود دو سال تأخیر انجام خواهد شد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

195

فصلنامه علمی - پژوهشی

قبل از بررسی تغییرات‌اندیشه‌ای النهضه، نیاز به شناخت‌اندیشه های ابتدایی این جنبش هستیم 
که در گام نخست تلاش شده است به نقاط شاذ و مهم آن اشاره شود. النهضه و‌اندیشه های 
آن جدای از ‌اندیشه رهبر آن یعنی راشد الغنوشی نیست . راشد الغنوشی رهبر و از موسسان 
اصلی جنبش النهضه است که سال های طولانی رهبری این جنبش را بر عهده داشته و تدبیر 
و عقلانیت غنوشی باعث عبور النهضه از بسیاری از بحرانها گردید. لذا با اینکه در طول زمان 
جریان های فکری در درون النهضه شکل گرفت اما شناخت خط فکری و‌اندیشه اصلی النهضه 

را باید در‌اندیشه های راشد الغنوشی جستجو نمود .

زمینه های ظهور جنبش اسلامی در تونس
نهاد  دینی  "بورقیبه" و سنت‎گرایی  ایدئولوژی مدرن  برخورد  تونس ریشه در  اسلامی  جنبش 
در  آتاتورك  كمال  نقش  همانند  تونس  در  بورقیبه  نقش  دارد.  دهة 50  اواخر  در  »زیتونیه« 
تركیة لائیك بود. گفتمان سیاسی بورقیبه در ایجاد خیزش و بیداری ملی و به ظهور رساندن 
ایدئولوژی ناسیونالیستی كه قادر به منسجم كردن مردم باشد از الگوی آتاتورك گرفته شده 
است؛ زیرا سیاست فرهنگی كشور تونس مبتنی بر همان نظریه‎ها و جهت‎گیری‎هایی است كه 

در تركیه اعمال شد. )ابراهیم، 1385: 15(
انحصار قدرت سیاسی به حزب حاكم كه اساساًً متشكل از قشرهای بالای طبقة میانی 
تونس بود و گرایش‎هایی به فرهنگ غرب داشت، موجب شد كه بورقیبه وارد نزاع با جنبش 
»یوسفیه«1 شود. این جنبش )اسلامی( با پیمان‎های میان تونس و فرانسه كه بورقیبه در جهت 
استقلال تونس آنها را به امضا رسانده بود مخالفت می‎كرد. جنبش یوسفیه در آن هنگام با نهاد 
دینی تونس هم‎پیمان شده بود و مخالفان بورقیبه مدرسة زیتونیه را به پایگاهی برای سازمان‌دهی 
اولین تجمع گستردة خود تبدیل كردند. نهاد دینی تونس به علت مساعدت‎ بی‎دریغش به جنبش 
یوسفیه، هزینه‎های سنگینی را پرداخته است. باید یادآور شد كه ائتلاف میان جنبش یوسفیه و 
مدرسة زیتونیه یكی از عوامل رویارویی قدرت سیاسی و نهاد دینی در تونس بود و بورقیبه در 
این خصوص تصمیمات بسیار مهمی را اتخاذ كرد. این تصمیمات از حیث مفاهیم ایدئولوژیك 

1. . ‌اين جنبش )اسلامي( با پيمان‎هاي ميان تونس و فرانسه كه بورقيبه در جهت استقلال تونس آنها را به امضا رسانده بود 
مخالفت مي‎كرد. صالح‎ بن يوسف در هفتم اكتبر 1955 در مسجد جامع تونس اعلام كرد كه با ديدگاه رئيس‎جمهور بورقيبه 

در خصوص قانون جديد در قبال فرانسه مخالف است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


196

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

و بعد تمدنی خود، در چارچوب نزاع با نهاد دینی سنتی، به »انقلاب بورژوازی« مشهور شد. 
یكی از این تصمیمات، پاك سازی و از میان برداشتن اوقاف اسلامی بود. وی طی دو اقدام 
در تاریخ‎های 31 می‌1956 و 18 ژوئیة 1957 اوقاف اسلامی را برچید و به این ترتیب، نقشی 

اساسی و ریشه‎ای در خنثی‎سازی زیربنای اجتماعی و فرهنگی دین اسلام در تونس ایفا كرد.
سیاست فرهنگی بورقیبه در دوران دهة 60 دارای ویژگی‎ها و خصوصیات دیگری نیز بوده 

است، از جمله:
1. در انحصار دولتی‎ بودن فعالیت‎های مذهبی و نظارت مستقیم دولت بر این فعالیت‎ها از 
طریق مؤسسة شعائر و آداب دینی وابسته به نهاد ریاست جمهوری. دولت تنها مرجع قانونی و 

اجتماعی برای مسئولان این مؤسسه بود.
2. تبدیل عالمان دینی و مفتیان مذهبی به كارمندان رسمی و مشاوران دولتی برای كاستن 

از قدرت مخالفت آنها.
3. بركناری نهاد دینی از تمام نقش‎های دولتی، دینی و اجتماعی به این بهانه كه‌اندیشة سنتی 
به زیرمجموعه‎ای شغلی و حرفه‎ای تبدیل شده كه از مسئولیت‎های عمومی تبعیت می‎كند و 

مفتی دینی، نمایندة رئیس‎جمهور در كنگره‎ها و نشست‎ها خواهد بود.
به  از جمله اجتهاد، عبادت و اجرای قوانین اسلامی  انحصار تمام فعالیت‎های دینی   .4

دستگاه سیاسی و تبدیل مفتی به مشاوری صرف نزد دولت. )ابراهیم، 1385: 16(
وارد  دهة 60  اواخر  در  بود،  بسیاری  تحولات  استقلال شاهد  از  كه پس  تونس  جامعة 
بحران‎های شدیدی شد كه منشأ اجتماعی و ایدئولوژیك داشتند و تمام شهرها و روستاها را 

دربرگرفته بودند. در این مرحله دو مسئلة اساسی مطرح شد:
براساس  اسلامی.  ـ  عربی  فرهنگی  میراث  و  غربی  ایدئولوژی  انتخاب  میان  چالش   .1
ایدئولوژی غرب »هر آنچه از غرب وارد می شود موجب ترقی، پیشرفت و مدرنیسم است«؛ در 
حالی كه از نظر غرب، پایه‎های میراث فرهنگی عربی ـ اسلامی مبتنی بر روشی واپس گرایانه، 

محافظه‎كارانه و بازگشت به گذشته است.
2. بالا گرفتن فاصلة طبقاتی در عرصه‎های اقتصادی و اجتماعی و تسریع روند گرایش 
جوانان به جنبش ضدطبقاتی. در حالی كه بخشی از جوانان گمشدة خود را در ماركسیسم ـ 
لنینیسم جست‌وجو می‎كردند و باور داشتند این ایده كه اهتمام خود را به جامعه معطوف كرده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

197

فصلنامه علمی - پژوهشی

است پاسخی مناسب برای دو مسئلة فوق دارد، گروه‎های دیگری از جوانان بازگشت به اسلام 
را در مفهوم كلی و فراگیر آن، راه نجات جامعه می‎دانستند. این تحولات قانونی و اجتماعی 
بافت سنتی جامعه را به لرزه درآورد و به رسمیت شناخته شدن سكولاریسم در عرصة آموزشی 
به همراه آموزش رایگان در مدارس جدید، موجب مخالفت شدید اسلام‎گرایان با تغییرات 

ریشه‎ای و پرشتاب جامعه شد.)سید احمدی، 1397،122 (
در دهة 60، تحولات اجتماعی عمیقی در تونس شكل گرفت كه به مرور زمان موجب 
تحول ساختارهای سنتی جامعه شد. با آغاز دهة 70 اقتصاد تونس به صورتی گسترده به جهان 
خارج روی آورد و بیش از پیش به بازار سرمایه‎داری جهانی وابسته شد. بازتاب این روند در 
روش زندگی و مصرف مردم، افزایش درخواست كالاهای سرمایه‌ای و گسترش پدیده‎های 
جوامع  پیامدهای  از  ـ ك‌ه  فرصت‎طلبی‌  و  سودجویی  آنی،  سود  )فردگرایی(،  خودمحوری 
بورژوازی است‌ ـ ‌نمایان شد. به این ترتیب، زمینه انحطاط ارزش‎های اخلاقی به ارث‌رسیده از 

جامعة سنتی فراهم گردید.
پایگاه اساسی برای رشد جنبش  اقتصادی و سیاسی مذكور، موجب شكل‎گیری  عوامل 
اسلامی تونس شد كه به طور مشخص در سال 1970 یعنی هم‎زمان با تأسیس ماهنامة اسلام‎گرای 
المعرفه شكل گرفت. در این مجله »شیخ‌راشد الغنوشی« و »عبدالفتاح مورو«، برجسته ترین 
عناصر اسلام گرا، فعالیت می‎كردند. جنبش النهضه در آوریل 1972 تاسیس شد ولی عملاًً در 
سال 1978م به صحنه سیاسی وارد شد و اعلام موجودیت کرد. این جنبش در ابتدا با عنوان 
جمعیت محافظت از قرآن، جماعت اسلامی )حرکت اسلامی(، سپس جنبش رویکرد اسلامی و 
جبهه نجات اسلامی و پس از آن با عنوان کنونی »جنبش النهضه« فعالیت های خود را آغاز و تا 
کنون ادامه داده است.  شیخ راشد الغنوشی، شیخ عبدالفتاح مورو، صالح کرکر، حبیب المکنی، 
مهندس علی العریض، دکتر صادق شورو، حاج محمد العکروت، مهندس حمادی الجبالی، 
حمیده النیفر، صلاح الدین الجورشی، الصبحی عتیق، عجمی الوریمی و ... از موسسین االنهضه 

بوده‌اند. )ابوزکریا، 2003: 49(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


198

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

مدل چارچوب گفتمانی هویت یابی النهضه

1. مبانی اندیشه ای جنبش النهضه
راشد الغنوشی و عبدالفتاح مورو پس از كنگرة درون سازمانی خود، در 6 ژوئن 1981 طی 
كنفرانسی مطبوعاتی مهم‎ترین مبانی جنبش »اتجاه الاسلامی«1 را تشریح كردند كه برجسته‎ترین 
آنها عبارتند از :رد اصول سکولاریسم؛ ارتباط و پیوند این جنبش با تمام مسلمانان جهان؛  به 
رسمیت نشناختن قومیت عربی؛ نگرش به مسأله فلسطین به عنوان »ثمره انحراف تمدنی و 
فرهنگی«؛ و تحقق آزادی فلسطین تنها از طریق آزادی اعراب از بند استعمار و استثمار و 

همچنین ایجاد سازمان هایی که بیانگر منافع توده مردم باشند.
بطور کلی اساسنامة تنظیم شده پس از کنفرانس مذکور بر مبانی سیاسی و ایدئولوژیك 

ذیل تأكید کرد :
این  تونس  جامعه  فرهنگی  و  اقتصادی  سیاسی،  وضعیت  استمرارعقب‎ماندگی   : اول 
احساس مشروع را نزد اسلام‎گرایان تقویت می‎كند كه مسئولیتی الهی، ملی و بشری بر عهده 

1. ‌جنبش الاتجاه اسلامی نام اصلی جنبش النهضه در تونس می باشد. بعد از کودتای بن علی در تونس و حمایتی که در 
آن موقعیت جنبش اتجاه اسلامی از بن علی نمود، باعث شد تا در فضای تعاملی که بین رهبران جنبش با دولت بن علی 
ایجاد شده بود، رهبران جنبش در آغاز فورية 1989 تلاش خود را براي درخواست مجوز قانوني آغاز كنند. دولت تونس 
براي به رسميت شناختن جنبش اسلامي شروطي را تعيين كرده بود، از جمله تغيير نام اين جنبش به منظور سازگار شدن 
آن با قانون بود.بن علی اعلام کرده بود که ما اجازه نمی‌دهیم احزابی تحت عنوان اسلام یا با شعارهای اسلامی شکل 

بگیرد  جنبش الاتجاه الاسلامي نيز با قبول اين شروط نام خود را به »جنبش النهضه« تغيير داد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

199

فصلنامه علمی - پژوهشی

دارند و ناگزیرند به منظور رهایی كشور از این وضعیت، بر تلاش‌ پیگیر خود افزوده و در پرتو 
راه روشن اسلام، تونس را براساس مبانی عادلانة این دین هدایت كنند .

دوم: راه‌اندازی جنبش برای وارد كردن مسائل دینی به دنیای سیاست و مدخلی برای انحصار 
ویژگی »اسلامی بودن« به جنبش اتجاه الاسلامی و در نتیجه، نفی آن از دیگران نخواهد بود.

سوم : از آنجا كه جنبش در پی آن نیست كه خود را سخن‎گوی رسمی اسلام در تونس 
معرفی كند و هیچ‎گاه طمع انتساب به این لقب را در سر نخواهد پروراند، با احترام به حقوق 
تمام تونسی‎ها در تعامل صادقانه و مسئولانه با دین، این حق را برای خود محفوظ می‎داند كه 
برداشتی فراگیر و همه‎جانبه از اسلام داشته باشد، به نحوی كه این برداشت، زمینة عقیدتی و 

ایدئولوژیك را برای این جنبش فراهم سازد.
چهارم: اسلام‎گرایان باید وارد نوع جدیدی از فعالیت و سازمان‌دهی شوند تا امكان یكی 
‎كردن و فراهم آوردن نیروهای موجود و آگاهی دادن به آنها در مسائل مردمی میسر شود.. 

)اندیشه سازان نور، 1392: 25(
به این ترتیب، جنبش الاتجاه الاسلامی بر مبنای مقدمات مذكور، وظایف خویش را این‎گونه 

تشریح كرد:
1. ‌احیای هویت اسلامی تونس و تبدیل مجدد آن به پایگاهی بزرگ برای تمدن اسلامی 

در افریقا و پایان دادن به تبعیت از غرب و گمراهی.
2. ‌احیای‌اندیشة اسلامی در پرتو اصول ثابت اسلامی و مقتضیات حیات نوین و پاك سازی 

آن از رسوب دوره‎های انحطاط و آثار غرب‎زدگی.
از  تأثیرپذیری  هیچ‎گونه  بدون  تعیین سرنوشت  در  مردم  مشروع  3.  بازستاندن حقوق 

شرایط و فضای داخل یا نفوذ بیگانه.
4.  بازسازی حیات اقتصادی تونس براساس مبانی انسان‎دوستانه و توزیع عادلانة ثروت در 
پرتو اصل اسلامی »انسان و مصیبت« یا »انسان و نیاز« )بدان معنا كه هر فرد حق دارد در حدود 
مصلحت گروه، از ثمرة تلاش خود بهره‎مند شود و در هر حال به رفع نیاز خود بپردازد( تا 
اینكه مردم به دور از انواع استثمار و بهره‎كشی و له ‎شدن زیر چرخ‎های اقتصاد جهانی، از حق 

مشروع خود برای زندگی شرافتمندانه، كه از آنها سلب شده است، برخوردار شوند.
5.  مشاركت در احیای موجودیت‎های سیاسی و تمدنی اسلام در سطح داخلی، جهان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


200

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

عرب و تمام دنیا تا اینكه امت اسلام و تمام بشریت از آسیب‎های روانی، ستم‎های اجتماعی و 
سیطرة جهانی و سقوط در گرداب این مصیبت‎ها نجات یابند. )ابراهیم، 1385: 56(

راشد الغنوشی و  اندیشه جنبش النهضه
به روشنی می توان گفت بزرگ ترین و مؤثرترین متفکر و رهبر اسلام سیاسی تونسی، راشد 
در  )اسلام سیاسی(  اسلام گرا  نماد و شاخص جریان  را می‌توان  او  اندیشه  است.‌  الغنوشی 
تونس به شمار آورد. به عبارت دیگر محوریت جنبش النهضة تونس پیرامون شخصیت راشد 
الغنوشی و نقطه نظرات وی می‌چرخد. و در این مجال جهت کشف دقیق از اندیشه های 
موجود در جنبش می بایست به پدیدارهای ذهنی و اندیشه های موسس آن توجه نمود. در 
الغنوشى به مولفه هایی برمی  خوریم كه به علت استفاده بسیار در نظریه  هاى  بررسى تفكر 
او، كاملاًً برجسته شده‏اند. اهمیت این شاخص ها در سطح معانى، الفاظ و شیوه كاربرد آنها 
نیست، بلكه مهم‏ترازآن، پیامدهاى عملى )نشانه ها و مدلول ها( آن است كه می  تواند طرح تفكر 

نوگراى وى را تحت  تأثیر قرار دهد.

ـ حکومت و نظام سیاسی
یکی از مهم ترین شاخصه‏های فکری غنوشی اعتقاد وی به جامعیت شریعت اسلامی برای 
اداره زندگی سیاسی، اجتماعی انسان مسلمان در چارچوب هدفمند و تلاش و دغدغه‏مندی 

وی برای تدوین چنین نظامی است.
از میان تالیفات بسیار غنوشی کتاب »الحریات العامه فی الحکومة الاسلامیة«- آزادی  های 
عمومی در حکومت اسلامی- از جایگاه بسیار مهمی برخوردار است. وی در این اثر از سویی 
دموکراسی غربی را نقد می‌کند و از سوی دیگر به جنبه‏های مختلف این حقیقت می‌پردازد 
که حکومت اسلامی، حکومتی است که »از همه نظر مدنی« باشد و در متون دینی نیز چیزی 
وجود ندارد که مانع بهره جستن از سازوکارهای دموکراتیک شده و مدنی بودن جامعه و 
حکومت را نفی کند یا تئوکراسی را بستاید. وی در تبیین بحث آزادی‏های عمومی با اشاره 
به پیوند جدائی‏ ناپذیر آن از بحث نظام سیاسی اسلام، پذیرش این پیش  فرض را مبتنی بر 
این می‏‌داند که اسلام، نظامی فراگیر دارد که میان اجزا و عناصر مختلف آن اعم از فقه، عقاید، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

201

فصلنامه علمی - پژوهشی

اخلاقیات و اهداف و مقاصد پیوندی گسست  ناپذیر وجود دارد. بر این اساس، اگر بپذیریم 
که اسلام در مسئله سازماندهی حکومت به پایه  گذاری شماری از اصول و قواعد کلی بسنده 
کرده و عرصه گسترده‌‏ای را به خِِرد مسلمانان واگذاشته است، این امر خود به خود به تنوع و 

گوناگونی در طرح‏های حکومت اسلامی خواهد انجامید.
غنوشی در فراهم نمودن چارچوب قانونی آزادی‏های انسان و یا تکالیف وی با تمرکز بر 
مفاهیم فقهی، تحت تأثیر افکار علامه شاطبی از فقهای اهل سنت به ویژه کتاب »الموافقات« 
کتاب  از  قسمتی  در  دارد. وی  تاکید  نکته  این  بر  نیز  بسیاری  موارد  در  و  است  بوده  وی 
زمینه  این  در  که  دارند  اجماع  نکته  این  بر  تقریبا  معاصر  اسلامی  »اندیشمندان  می‌نویسد: 
می‌بایست همان چارچوب اصولی‏ علامه شاطبی در کتاب »الموافقات« را پذیرفت. چکیده 
نظر» شاطبی« بر این استوار است که هدف شریعت برآوردن منافع بزرگ بشر است. او این 

مصالح را به سه دسته ضرورت ها، نیازها و محسنات تقسیم می‏کند.« )آفران، 1390(
اسلام  مبانی  اسلامی معتقد است که مفهوم حکومت در  مبانی حکومت  وی در بحث 
و‌اندیشه سیاسی آن مفهومی اصیل و ریشه‌دار است. بر این اساس، »متن دینی« به مثابه قانون 
و »شورا« به مثابه نظارت مردمی دو نهاد اصلی در تشکیل حکومت اسلامی به شمار می‏‌روند. 
غنوشی در تالیفات خود همواره سعی کرده است که اصالت مفاهیم سنتی اجماع، جماعت، 
بیعت، اولوالامر، اهل حل و عقد، امر به معروف و نهی منکر را اثبات کند و از رابطه آن ها با 
شورا و از راهکارهای اِعِمال آن در جامعه سخن به میان آورده است. در این میان نسبت به 
سازوکارهای قانونگذاری، هر شیوه ممکنی پذیرفته است و اسلام از پذیرش شیوه  های نوینی 
که بتواند اراده ملت را در چارچوب مشروعیت کلی و عام متون دینی تجلی بخشد و استبداد 
را دور کند ابایی ندارد. حکومت اسلامی هم یک ضرورت اجتماعی و هم یک حقیقت دینی 
است؛ وجود آن به ضرورت نصّّ، و چگونگی اداره آن به شورا است و از همین روی این 

حکومت نصّّ و شورا است. )الغنوشی، 1993: 108(

دستور شرعیحکومت اسلامی

الزام عملی و اجرایی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


202

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

ـ  مردم سالاری
راشد الغنوشی از جمله متفكرانی است كه قائل به امتزاج بین اسلام و دموكراسی است. البته 
بسیار طبیعی است حزب و جریانی که در معرض سرکوب قرار می‌‌گیرد  بیش از هر چیز بر 
ضرورت حاکمیت مردم سالاری و آزادی تاکید ورزد. در مقابل نظام سیاسی مستبد حاکم بر 
تونس و رئیس آن، حبیب بورقیبه، که شعار توسعه را در شکل ضد دینی اش دنبال می‌کردند 
و آن را دستاویز و بهانه سرکوب آزادی ها قرار داده بودند، جریان اسلام گرا به این نتیجه رسید 
که برای حاکمیت بخشیدن به ارزش ها و آموزه های اسلامی در این کشور راهی جز تثبیت 
مردم سالاری و به رسمیت شناخته شدن آزادی های عمومی وجود ندارد. تاکید و تمرکز بر این 
شعار، سبب می‌شد تا آنان از رقبای لیبرال خود عقب نمانند و در عین حال از مزایای متمایز 
و متفاوت بودن‌اندیشه اسلامی خود برخوردار باشند. بر این اساس، اقدام راشد غنوشی در 
تالیف کتاب »آزادی های عمومی در دولت اسلامی« قابل درک است. وی در مقدمه این کتاب 
می‌گوید: »موضوع آزادی های عمومی در دولت اسلامی، از آغاز پیدایش جنبش اسلامی در 
تونس بزرگ ترین دل مشغولی من بوده است. این جنبش اسلامی از مرحله دعوت به مبادی 
اسلام در رویارویی با فرهنگ مسلط وارداتی )بیگانه( تا مرحله تعادل وسیع با دغدغه های 
جامعه تونسی که مهم ترین آن ها هنوز، مساله آزادی است، تحول یافته است. زیرا عرضه 
پاسخ های روشن به چالش های فراروی‌اندیشه اسلامی در کشوری مانند تونس که مشارکتی 
فعال در غرب گرایی و فرهنگ داشته، ضرورتی معرفتی بود که برای جنبش اسلامی گریزی 

از آن نداشت.« )مرادی، 1397(
مساله بعدی پس از اثبات وجود دولت در اسلام، مبانی و اصولی است که این دولت بر آن 
مبتنی است.در این جا است که جریان انسان گرای اسلامی تونس با بن بست مواجه می‌شود، 
زیرا میان انسان گرایی و استخلاف تناقضی بروز می‌کند. غنوشی بر آن است که در نظریه 
انسان گرایی، انسان در واکنش به تمدن قرون وسطی که انسان را لگدمال کرده بوده، از خدا 
بریده و یا بر او شوریده است در حالی که ایده مرکزی در تمدن اسلامی این است که انسان 
از سوی خدا به خلافت برگزیده شده است. وی می‌‌افزاید »انسان موجودی است که با عقل و 
آزادی و مسئولیت و رسالت، کرامت یافته است و به مقتضای این تکریم، حقوقی را دارد که 
هیچ کس بر آن سلطه‌ای ندارد و نیز تکالیفی را بر دوش می‌کشد که نمی تواند از آن بگسلد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

203

فصلنامه علمی - پژوهشی

و این تکالیف مجموعا عهد و پیمان و یا قراردادی است بر سر این که خدا را بپرستد و بر 
مبنای شریعت او، کسی را شریک او قرار ندهد. این به معنای تعالی شریعت بر هر سلطه و 
قدرت دیگری است.« )الغنوشی، 1392:56 ( وی در عین حال می‌‌کوشد تا فرد از آزادی اراده 

و عمل محروم نشود.
برای  تلاشی فکری  الاسلامیه( چنان که آمد،  الدوله  العامه فی  کتاب غنوشی )الحریات 
بومی سازی و یا تثبیت مردم سالاری و آزادی و حقوق بشر در‌اندیشه جنبش های اسلامی و 
جوامع و دولت های اسلامی است. )آجیلی و بیگی، 1395: 27( وی بر آن است مردم سالاری 
بیش از آن که گویای انتقال قدرت به مردم و تعیین مقامات قوه مجریه و مقننه از طریق 
انتخابات عمومی و آزاد و به رسمیت شناخته شدن حقوق بشر باشد، گویای نوعی جهان‌‌بینی 
و ارزیابی معینی از انسان، جهان و هستی است که کرامت و آزادی انسان را تثبیت می‌کند و 
او را از سقوط در پرتگاه بردگی و استبداد دور می‌‌دارد. وی حسنات نظام مردم سالاری را به 
نقاط ایجابی انگاره انسانی‌ای برمی گرداند که فلسفه عصر نوزایی و اصلاح دینی عرضه کرده 
است، هر چند این انگاره از دید وی عناصر سلبی‌ای هم دارد، مانند تفکیک میان روح، ماده، 
عقل و روح و بلکه مهم تر از آن نشاندن عقل در مقام خدایی. به این ترتیب اگر چه غنوشی به 
غربی بودن مولد و موطن مردم سالاری اذعان دارد و به عناصر ایجابی موجود در آن اعتراف 
می‌کند، ولی وجود عناصر منفی‌ای در آن را مدخلی برای رهیافت جایگزینی‌اندیشه اسلامی به 

جای فلسفه های غربی قرار می‌‌دهد.

اگرچه غنوشی بنا به طبع آکادمیک اش اهتمامی جدی به تعریف مفاهیم و اصطلاحات 
دارد ولی از عرضه هرگونه تعریفی اجرائی از مردم سالاری که به مقایسه آن با شورا کمک 
کند عاجز می‌ماند و بلکه به مبهم نهادن آن تعهد دارد. او نیز مانند شماری از اسلام گرایان 

سیاست

شور

حکم الهی

سیاست غربی

مردم سالار

قانون

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


204

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

معتقد است که اصطلاح مردم سالاری چنان گسترده است که شامل نظام های سیاسی متنوعی 
می‌شود و هم چنین، ثمره نزاع اروپاییان است او در کتاب الحریات العامه می افزاید : »و 
از آن رو که مردم سالاری، مفهومی مجمل است و شامل متضادترین نظام ها می‌شود، حکم 
بر نظام معینی به عنوان انتساب به آن دشوار است. این امر، تامل طولانی در فهم ماهیت هر 
نظامی را می‌طلبد. زیرا اشکال دموکراتیک و اعلامیه ها مانند اعلامیه حاکمیت ملت ها و حقوق 
بشر و نمایندگی پارلمانی و احزاب و انتخابات و اکثریت چندان اعتباری ندارد. این اشکال 
و قالب های دموکراتیک در خشن ترین نظام های دیکتاتوری هم وجود داشته و دارد.« )آجیلی 

و بیگی، 1395: 27(

ـ آزادی عقیده و اندیشه
غنوشی در بحث آزادی فکری، فراوان از آیه لا اکراه فی الدین )بقره/156( بهره می‌‌گیرد. 
وی معتقد است این آیه، گویای »حق فرد در انتخاب عقیده اش، به دور از هر گونه اجبار و 
اکراهی است. شریعت اسلام برای این انسان، آزادی را به عنوان محصول مسئولیتش تضمین 
کرده و بر این اساس همه ابزارهای اجبار را ممنوع ساخته و در تاکید بر ضرورت اظهار حق 
و اقامه براهین بر عقیده و تحمیل مسئولیت شکل دادن به عقیده و دفاع از آن ـ هر چند با کار 
بست قدرت و اجتهاد در ابطال برنامه های خصم خود ـ چیزی کم نگذاشته است.« )الغنوشی، 

)22 :2003
وی در فهم آزادی عقیده، چندان توسعه می‌‌دهد که به غیر مسلمانان در دولت اسلامی 
انتقاد کنند« و »آزادی کامل خواهند داشت تا عقیده خود را  اجازه می‌‌دهد »از دین اسلام 
بستانید« و غیر مسلمانان در دولت اسلامی بر عقیده و رفتاری که مخالف وجدانشان باشد، 

مجبور نخواهند بود« )الغنوشی، 2003: 48(
در دهه هفتاد، غنوشی همانند دیگر اسلام گرایان معتقد بود که ارتداد، کفر و مرتد مستحق 
مجازات اعدام است. این موضوع از همان زمان مورد مناقشه شماری از روشنفکران مسلمان 
تونسی بوده است که در اعتراض به چنین باوری ـ که تارک دین اسلام مستحق اعدام است ـ 
از پیوستن به جنبش »الاتجاه الاسلامی« که بعدا به ریاست غنوشی تاسیس شد، منصرف و از 

جریان غنوشی منشعب شدند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

205

فصلنامه علمی - پژوهشی

در اواخر دهه هشتاد، تحولی جزئی در این عقیده غنوشی رخ می‌‌دهد و وی معتقد می‌شود 
به وانهادن »مساله تعیین مجازات به امام )حاکم اسلامی( که خود او با لحاظ حجم خطری که 
این پدیده بر موجودیت سیاسی دارد، آن را معین کند. وی در کتاب اسلام و حکومت اشاره 
میکند ارتداد جرمی است که رابطه‌ای با آزادی عقیده که مورد پذیرش اسلام است، ندارد. 
ارتداد مساله‌ای سیاسی برای مسلمانان بوده است. بنابراین مجازات مرتد، تعزیر است و نه 
حد؛ زیرا ارتداد جرمی سیاسی است که مشابهش در نظام های دیگر، خروج بر نظام دولت و 
تلاش برای ایجاد هرج و مرج در آن است و متناسب با حجم و شدت خطر آن با آن برخورد 

می‌شود. )علی خانی، 1382: 48(

ـ نفی خشونت
الغنوشى معتقد است كه خشونت اختیارى، منفى و غیرقابل قبول است و معمولاًً كشور یا 
به آن  به منافع خاص خود،  كشورهاى بزرگ، براى سركوب ملت  هاى ضعیف و رسیدن 
متوسل می  شوند. اما خشونت اجبارى، امرى مثبت است كه باید به شرط سنتى و متعارف آن 
در ادیان آسمانى و زمینى پای بند بوده و این شرط، دفاع از خود است. »هر كس كه مورد 
حمله و تجاوز قرار گیرد، چه عاقل و چه كم خرد، باید از خود دفاع كند. بنابراین، دموكراسى 
با دفاع از خود در برابر حكومت مستبد و خشونت‏پیشه، منافاتى ندارد. به این ترتیب، وقتى 
می  گوییم جنبش به خشونت دست نمى برد، به این معنى نیست كه هر كس در گوشه و كنار 
جهان از خود دفاع میكند، مجرم است، بلكه جنبش با ایجاد تغییر خشونت بار مخالف است... 
البته ما عمل خشونت بار را ناقض دموكراسى نمى‏دانیم، زیرا هیچ دموكراسى در جهان نیست 
كه به فكر توسعه سلاح نیفتاده باشد.« )مرکز الاستشارات و البحوث، 1996: 148( الغنوشى در 
بیان موضع شخصى و مشروط خود در قبال خشونت می  گوید: »روشن است كه در اسلام هر 
كس در راه آبرو و مالش كشته شود، شهید به شمار می  آید؛ من نیز اشخاص را حتى اگر عضو 
جنبش باشند، در دفاع از آبرو و مالشان برحذر نمی‏دارم، زیرا این، یك دفاع مشروع است«. 

)مرکز الاستشارات و البحوث، 1996: 148(
الغنوشى می  گوید: »اگر جامعه با اكثریت قریب به اتفاق، تروریست ها را قانونى نداند، آنها 
باید به این خواست احترام بگذارند و در راستاى قانون متعارف عمل كنند و اخلالگرى در این 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


206

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

قانون، به تنفر مردم از آنها می‏انجامد. به این ترتیب، باید از آزادى، عدالت و دموكراسى در برابر 
تجاوز اقلیت هاى افراطى محافظت كرد«. )مجله الشرق الاوسط، 1994: 11( اما اگر این مسئله 
متعلق به كل جامعه باشد و جامعه نیز خواستار تغییر و ناراضى از اوضاع موجود باشد، دیگر 
تروریسم، شورش علیه جامعه به شمار نمی  آید، بلكه شورش و سركشى علیه اقلیت، یعنى 
رهبران دیكتاتورى است كه با تغییر مسالمت‏آمیز و تحول مخالف‏اند. الغنوشى با خشونت اقلیت ها 
به علت نبودن آزادى و مساوات بین همه، مخالفت میكند، اما فعالیت هاى اكثریت تحت ستم، 
مانند مردم الجزایر را خشونت نمی‏دانست، بلكه آن را انقلابى مردمى می  نامید كه مشروعیت 
خود را از خواست عمومى ملت می  گرفت. او می  گوید: چنین انقلابى، انقلاب اسلامى مردمى 

است كه زمینه  هاى شعله‏ور شدن و دوام و گسترش برایش فراهم شده است.
الغنوشى كه سعى میكرد براى شیوه انقلابى خود، توجیه شرعى و قانونى بیابد، گفت: 
»پیامبر)ص( دوست داشت دانشمندان، رهبران و روشن فكرانى باشند كه در مقابل حكومت 
امر،  آنها شود.این  این كار منجر به كشتن  از منكر كنند حتى اگر  بایستند و نهى  خودسر 
ممكن است به انقلابى مردمى تبدیل شود؛ مانند انقلابى كه )امام( خمینى رهبرى كرد«. )مرکز 

الاستشارات و البحوث، 1996: 149(

ـ جهاد
در خصوص موضوع جهاد مى توان جاى خالى آن را در سخنان الغنوشى ملاحظه كرد و 
همین باعث شده است كه برخی جنبش های اسلامی ضمن انتقاد از وی او را به كفر متهم 
كنند. الغنوشی معتقد است جنگ به فاجعه‏اى جهانى مى‏انجامد كه نه تنها سربازان اسلام، بلكه 
سربازان كفر را هم دربرمى‏گیرد؛ زیرا سلاح هایى كه كشورهاى كفر وجود دارد براى نابودى 
تمام جهان كافى است.وی همچنین عبارت ها و اصطلاحاتى چون اهل كفر، اهل اسلام، از دین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

207

فصلنامه علمی - پژوهشی

برگشتگان اهل ذمه و المؤلفة قلوبهم را ـ به رغم كاركرد بسیار ممتازشان در گذشته ـ كنار 
گذاشت، زیرا معتقد بود مانع معرفى اسلام در دنیاى آزادى هاى فردى و عمومى مى شوند.

این تكلیف غایب، یعنى جهاد، اهداف خود را  با احیاى  او نمى خواست  بنظر میرسد 
تحقق بخشد، بلكه سعى داشت به شیوه‏اى كه با روح زمان و تمدن سازگار باشد، براى 
تحقق اهداف خود تلاش كند. از این رو، كوشید بین اصالت و نوگرایى پیوند برقرار كند. از 
سوی دیگر ساختار تشكیلاتى حركت به گونه‏اى نیست كه براى صدور فتواى شرعى مناسب 
باشدبه عبارتی می توان گفت این تقیه به عنوان مصادق عینی در پیش برد اندیشه های النهضه 
بوده است . در صورتى كه ساختار تشكیلاتى جمعیت اخوان‏المسلمین و گروه هاى مسلح 
نظیر جهاد اسلامى، كه تحت نظارت محمد عبدالسلام فرج، نویسنده كتاب الفریضة الغائبة و 
شیخ عمر عبدالرحمن اداره مى شد، بر این اساس، یعنى صدور فتواى شرعى تنظیم شده بود. 

)مرکز الاستشارات و البحوث، 1996، 173(

ـ طرد فرقه و مذهب گرایی
راشد الغنوشی به افزایش توجه به مسئلة »امت اسلام« و نادیده گرفتن ویژگی‎های قومی و 
منطقه‎ای اشاره می‎كند وی در خصوص مسئله فلسطین می نویسد : »به جای آنكه‌ـ برای مثال‍ـ‍‌ 
فلسطین در میان مسائل خارج از مرزهای كشور، مهم‎ترین جایگاه را در زندگی ما داشته 
باشد، مسائل دیگری جایگزین آن شده است«. وی اضافه می‎كند: »مذهب‎گرایی و فرقه‎گرایی 
بر‌اندیشة اسلامی سیطره یافته و علت آن هواداری از یك گروه یا یك حزب است. به اعتقاد 
من، مسلمانان امتداد ی‌كاندیشه‌اند نه متعلق به مرحلة خاصی از زمان. ما گروهی نیستیم كه 
تنها با میراث‎های برجای‎مانده از پیشینیان هدایت می‎شوند و هم چون حیوانی نادان در انزوای خود 

زندگی می‎كنند«. )ابراهیم و دیگران، 1385: 117(
با استفاده از  الغنوشی می‎كوشید  در مجموع جنبش اسلامی تونس به رهبری شیخ‌راشد 
تحولات اجتماعی و سیاسی جامعه تونس و در سطح كشورهای عربی و جهان اسلام،‌اندیشة 
سیاسی اسلام را متحول كند. در این خصوص راشد الغنوشی با ارزیابی روند حركت جنبش 
اسلامی و مفاهیم فكری آن و انتقاد از جنبش خود، سعی می‎كرد نگرش سیاسی نوینی ارائه دهد

در پایان این نکته باید اشاره شود چارچوب گفتمانی النهضه در بدو تشکیل و شالوده 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


208

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

اندیشه الغنوشی در فضای دیکتاتوری بورقیبه و سکولاریزه شدن جامعه در فضای ارزشی در 
تحول اقتصادی دهه 70 میلادی به وقوع پیوست. نکته‌ای که لاکلا و موفه بدان اشاره می کنند 
این است که گاه گفتمان ها در فضای خصومت قرار می‌گیرند و در این فضا خود را بازتعریف 
بازخورد مدلول های  اندیشه و  بهترین تمثیل  این مقوله شاید  و هویت سازی می نمایند در 
گفتمان و اندیشه سیاسی النهضه باشد. با تردید باید گفت که مؤلفه‌های مورد تأکید )نشانه های 
کلامی و ارزشی منعکس در رفتار اسلام گرایان( در هر دوره از تاریخ تحولات تونس حول یک 
مفهوم مرکزیت می یافتند در دوره‌ای به واسطه فشار سیاسی دال مرکزی گفتمان به قسمت 
آزادی، دموکراسی و مردم سالاری سوق یافت و در دوره‌ای )1970( به واسطه انشقاق برخی 
از اسلام گرایان با احکام اجرایی اسلامی مانند حکم اعدام و ارتداد به سمت آزادی عقیده‌ و 
پرهیز از خشونت حرکت کرد اما به طور کلی وقت اصلی )دال اصلی و ثبات یافته( اندیشه 

النهضه و شخص الغنوشی را می توان اسلام تونسی دانست.

تحولات  اندیشه ای النهضه
براساس دو ملاك »میزان انتظار از دین و نوع عملكرد« جنبش ها را به سه گروه حداكثرگرا 
)حداكثرگرا در اعتقاد و در رفتار(، حداقل گرای سیاسی )حداكثر گرا در اعتقاد و عمل گرا در 
رفتار( و حداقل گرای معرفتی تقسیم میك‌نند. با توجه به مطالبی که مطرح شد جنبش النهضه 
را باید جزء گروه سوم یعنی حداقل گرای معرفتی دانست، جریانی كه انتظار حداقل از دین بر 
آن حاكم است. هواداران این جریان با اصل خاتمیت یا كامل بودن دین اسلام مشكلی ندارند، 
ولی كامل بودن آن را مترادف با پاسخگویی آن به تمامی سوالات بشری، دخالت در تمامی 
ابعاد حیات انسان و حاكمیت سیاسی همه جانبه نمی دانند. گرایش مسالمت جویانه و عملكرد 
واقع گرایانه بسیاری از اسلام گرایان، به رغم اهمیت، به معنای دست برداشتن آنان از تلقی 
حداكثری از دین و نفی مقام داوری برای آن نیست.گرایش این جریان به سازگار كردن ابعادی 
از دین با جنبه هایی از مدرنیته و باور آنان به نقش كلیدی خرد است. به نظر آنها شریعت، خیلی 
ساده، مجموعه ای از اصول راهنماست كه باید در معرض اجتهاد گذاشته شود یعنی در معرض 
تفسیر آزاد قرار بگیرد تا با دنیایی كه در حال دگرگونی است منطبق گردد. )نبوی، 1394: 57(

بر همین اساس با اینکه جنبش النهضه شاهد تحولات فکری نسبت به سال های اولیه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

209

فصلنامه علمی - پژوهشی

تاسیس و تفکرات اولیه خود شده است اما این تحولات و دگردیسی ‌اندیشه‌ای به هیچ وجه 
قابل مقایسه با اخوان‌المسلمین مصر نیست و این دگردیسی به‌اندازه‌ای نبوده است که یک 
تغییر اساسی و ریشه‌ای بین تفکرات رهبران این جنبش بویژه راشد الغنوشی و سیاست های 
اعمالی و اجرایی جنبش در مقام دولت و صاحب قدرت در تونس دید. همانطور که پیشتر 
جریانشناسی سیاسی و فکری النهضه در سال های قبل از انقلاب 2011 آورده شد، در این 
جنبش تفکرات مختلفی ظهور و بروز داشتند. النهضه پیش از آنکه جنبش باشد یک جبهه 
است و دلیل آن هم وجود بیش از یک رویکرد و جریان در آن است و دارای افق فکری 

یکنواختی نیست.
از سوی دیگر فضای اجتماعی و سیاسی حاکم بر تونس این اجازه را به رهبران جنبش 
النهضه نمی داد تا با ایجاد خط قرمز مبتنی بر اصول اسلامی و شریعت، سیاست های خود را 
در تونس دنبال کنند. لذا به رغم وجود طیف ها و جریان های عقل گرا و یا محافظه کار، جنبش 
النهضه تلاش کرد تا میانه روی را سرلوحه کار خود قرار دهد و در این مسیر واقعیتهای جامعه 
تونس و جهان امروز را نیز در نظر بگیرد. لذا با اینکه بعد از به قدرت رسیدن النهضه در 
تونس بعد از تحولات 2011، شاهد رفتارها و سیاست هایی از سوی النهضه بودیم که چندان 
قرابتی با مبانی اسلامی و انقلابی نداشت اما به طور کلی نمی توان این رفتارها و سیاست های 
را دور از مبانی‌اندیشه‌ای رهبران النهضه دانست. در واقع با اینکه بعد از به قدرت رسیدن 
النهضه این جنبش در مقایسه با موقعیت اپوزیسیونی، عملگراتر شده است )این مساله از 
تبعات جنبش های حاکم شده می‌باشد( اما در مجموع رفتارشناسی النهضه در قدرت فارغ 
از‌اندیشه های رهبران آن نیست. در واقع رهبران النهضه از همان سال های اولیه تاسیس این 

جنبش، چندان دارای تفکرات انقلابی و آرمانگرایانه نبودند
بنابراین دگردیسی و تحولات‌اندیشه‌ای النهضه را باید قبل از تحولات 2011 تونس و 
به قدرت رسیدن آن دنبال کرد. در سال 1989 م در کشور تونس قانونی تصویب شد که 
هرگونه شکل‌گیری احزاب بر پایه‌ قومیت، دین، زبان یا منطقه را ممنوع کرد؛ از همین روی 
نام حرکت التجاه الاسلامی به »النهضه« تغییر یافت و اصلاحات و تحولاتی در آن صورت 
گرفت، به گونه‌ای که آن را از یک گروه اسلامی به یک حزب سیاسی فعال اسلامی تبدیل 
کرد. رئیس این حزب »راشد الغنوشی«، و دبیر کل آن »مورو« شد و روزنامه‌ی »الفجر« ارگان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


210

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

رسمی‌اش به شمار می‌آمد. یک شورای مرکزی نیز وجود داشت. حزب در چهارده استان 
نیافت و توسط  این جریان دوام  تونس شعبه هایی تأسیس کرد. )مصلی، 1391: 98( ولی 
حکومت بن علی غیرقانونی اعلام شد. این مسائل سبب شد که تغییراتی از دهه 1990م در 
النهضه صورت گیرد؛ دگرگونی هایی که بیشتر در حوزه حاملان فکری و فضای گفتمانی بود، 
تحولاتی که این حرکت اسلامی را به گروه اسلامی اعتدال گرا تبدیل کرد. شیخ راشدالغنوشی، 
که همواره به چهارچوب فکری جنبش اصول گرای اسلامی پایبند بود، بیان می‌‌دارد:»ما دیگر 
نمی توانیم با پایبندی به گذشته و با ذهنیت قدیمی مشکلات کنونی خود را حل کنیم و به آینده 
چشم داشته باشیم؛ از این رو باید در تمام کتاب هایی که به شاگردان مان تدریس می‌کرده‌ایم 
تجدید نظر کنیم؛ زیرا این کتاب ها موجب پیدایش استبداد در درون جریان اسلامی می‌شود«. 

)ابراهیم و دیگران، 1385: 116(
او همچنین افزوده است که:»ما از درک واقعیت ها و تحولات پیرامون خود عاجز هستیم، 
به همین علت جنبش اسلامی دچار آشفتگی شده و نمی تواند راه صحیح را پیدا کند و در 
نتیجه توانایی پیشرفت نیز ندارد، بدون شک مسئولیت اصلی این عقب ماندگی متوجه تفکرات 
ایدئولوژیک و‌اندیشه های استراتژیک محدود باعث  و‌اندیشه های ماست، فقدان نظریه‌های 
شده است که گروه های اسلامی محکوم به پیروی از میراث گذشتگان خود و صدور احکام 

برتری جویانه و واکنش های پراکنده و موقتی باشند. )ابراهیم‌نیا، 1392: 34(
تجربیات، تفکرات و‌اندیشه های رهبران النهضه باعث شد، تا بعد از تحولات 2011 تونس 
و فراهم شدن فضا برای حضور و مشارکت النهضه در قدرت،‌اندیشه های اصلاح گرایانه و 

اعتدالی جنبش النهضه، شکل عملگرایانه تری به خود بگیرد.
رهبران جنبش معتقدند ما ارزش‎های مان را پیش تر با آرمان‎های دموکراتیک تطبیق داده 
آن  در  که  است  محیطی  یافته  تغییر  آن چه  است.  نیافته  تغییری  اصلی مان  دیدگاه  و  بودیم 
که  یعنی  این  است؛  دموکراسی  دیکتاتوری صاحب  به جای  اکنون  تونس  می‌کنیم.  فعالیت 
النهضه سرانجام می‌تواند حزبی سیاسی با تمرکز بر برنامه‌ی سیاسی و بینش اقتصادی‌اش 
باشد و نه جنبشی اجتماعی که علیه سرکوب و دیکتاتوری می‌جنگد. در شرایطی که کل 
خاورمیانه با بی ثباتی و خشونت دست به گریبان است – شرایطی که غالباًً با ستیز بر سر رابطه‌ 
مناسب مذهب و سیاست بغرنج شده – تحوّّل النهضه باید گواه این باشد که اسلام به‌راستی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

211

فصلنامه علمی - پژوهشی

با دموکراسی سازگار است و جنبش های اسلامی می‌توانند نقش کلیدی و سازنده‌ای را در 
)ghannouchi, 2016( .تقویت و پروراندن گذارهای دموکراتیک موفقیت آمیز ایفا کنند

در واقع اگر النهضه می خواست از خود یک چهره اسلام اعتدالی شبیه ترکیه نشان دهد، 
پس برای برقراری رابطه با رژیم صهیونیستی دیگر مشکلی ندارد. چنانچه آقای اردوغان در 
راس سیستم، هیچ مشکلی با رژیم صهیونیستی نداشته و جز شعارهایی که برای مصارف 
داخلی و محبوبیت در جهان اسلام و جهان عرب کاربرد دارد، اگر در عمق روابط دقت کنیم، 
در ابعاد استراتژیک؛ هنوز رابطه ترکیه با رژیم صهیونیستی بسیار مستحکم است و مشکلی در 
مبادلات تجاری، اقتصادی و مناسبات سیاسی وجود ندارد. آقای غنوشی می‌‌داند مدل حزب 

عدالت و توسعه چگونه است. )سیدافقهی، 1393(
همچنین غنوشی در پاسخ به این ادعاها و با هدف کاستن از فشارهای فراوان گروههای 
سیاسی تونس که نگران تشکیل یک نظام مذهبی افراطی در کشورشان بودند، اظهار داشت: 
یا اجرای شریعت وارد فضای سیاسی نشده است.  اسلامی  نظام  با هدف تشکیل  النهضه، 

)الغنوشی، 1392(
آمادگی جنبش های اسلامی طی دهه های گذشته )80 و 90 میلادی( برای مشاركت در 
حكومت دموكراتیك محدود و تحت كنترل دولت در سطوح گوناگون نشانة آن است كه 
اسلام گریان به این اعتقاد رسیده‌اند كه می توانند از طریق فعالیت در محدوده نظام های سیاسی 
یا  همه‌چیز  »یا  دوگانه  استراتژی‌  زمینه،  این  در  و  یابند،  به هدف های خود دست  موجود 

هیچ‌چیز« را كنار نهاده‌اند. )ابوسمر، 1394(
در این راستا راشد الغنوشی در مصاحبه هایی که پیش از بازگشت به تونس داشت، صراحتاًً 
بر این اعتقاد تأکید می‌‌ورزید. الغنوشی گفت که ما عدالت خواهی را از امام خمینی )ره( و 
انقلاب اسلامی‌ ایران آموختیم و پیش از آن غافل از این عنصر زیربنایی و کلیدی بودیم، لکن 
الان به اینجا رسیده ایم که با برقراری عدالت و آزادی، بهترین زمینه برای حکومت دینی فراهم 
می‌شود، فلذا اصراری به تشکیل یک حکومت اسلامی‌ نداریم. )حاجی کریم جباری، 1390(

ـ تأکید بر ملی گرایی
در سال های دهة 20، داعیان بازگشت به اسلام، خواهان آن بودند كه از همان اسوه های 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


212

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

رفتاری تبعیت گردد كه در جامعة مؤمنین عصر پیامبر)ص( حاكم بود و این اسوه های رفتاری 
را واكنش مناسب در برابر فساد اخلاقی، گسیختگی اجتماعی و ضعف سیاسی اسلام در برابر 
مغرب زمین می‌دانستند. این داعیان، مسلمانان مؤمن عصر آغازین اسلام را به عنوان سلف 
صالح، هستة جامعه دینی و سیاسی می شمردند و دولت و امت اسلامی را فراتر از مرزهای 

قومی و نژادی می‌دانستند.
به ‌رغم این تعریف فراگیر و مشمولی كه بسیاری از گروه های اسلامی بدان باور داشتند، 
بیشتر جنبش های اسلامی معاصر به وابستگی ملی و میهنی پایبند شدند و نظام جهانی كنونی 
مبتنی بر استقلال سرزمینی را پذیرفتند و فعالیت های خود را به قلمرو كشورهایی محدود 

)Piscatori, 1986( .ساختند كه در آن می‌زیستند
صراحت در تاکید بر ملی گرایی بعد از حضور النهضه در راس قدرت و یا به عنوان شریک 
قدرت در تونس بعد از انقلاب به وضوح دیده می شود.همان گونه که پیشتر در تبیین گفتمان 
النهضه اشاره شد به واسطه مدلول های وابسته و نظام ارزشی حاکم در تونس، دال مرکزی 
اندیشه النهضه بر مبنای ناسیونالیسم اسلامی بنا شده است. این نکته قابل توجه است که همین 
دال مرکزی )ناسیونالیسم اسلامی( مبتنی و متکی بر مدلول های دیگر مانند جامعه مؤمنین عصر 
پیامبر، امت واحد اسلامی، عبور از مرزهای قومی و نژادی شکل گرفته بود در صورتی که 
پس از 2011 و تغییر مسیرهای بروز قدرت و ساختارهای سیاسی تونس این گفتمان عملاًً 
به دال شناور تغییر یافته و دال ناسیونالیسم ارزشی و یا به تعبیر بهتر ناسیونالیسم سکولار در 

محوریت قرار گرفته است.

بر همین اساس غنوشی و همراهان او معتقدند که تونس و مصالح تونس مقدم بر مصالح 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

213

فصلنامه علمی - پژوهشی

النهضه است و این یعنی مصالح ملی به مسائل جهان اسلام اولویت دارد و این را باید نتیجه 
یک تغییر در ‌اندیشه و عمل النهضه دانست. )اسکندری، 1395(

با توجه به سبقه مطروحه النهضه و تغییرات بنیادی در شیوه اجرا و عملکرد آن در حوزه 
دینی و فاصله گرفتن از اخوان به عنوان جنبش اسلام گرا بررسی این نکته مهم به نظر می‌رسد 
که این رویکرد نتیجه و بازخورد چه اندیشه و تفکری به مقوله دین خواهد بود. نگرش به 
دین در گرایش کلی در ابعاد میزان انتظار و نوع عملکرد به سه گرایش کلی تقسیم می شود. 
گرایش اول کمال گرایی اعتقادی و رفتاری؛ گرایش دوم تقلیل گرایی عمل گرایانه و گرایش 
سوم تقلیل گرایی معرفتی. در تبیین کوتاه از موارد مذکور می بایست گفت گرایش اول بر 
انگاره های کمال دین در تمام اقوار و شئون اعتقادی، اجتماعی، سیاسی، فرهنگی، اقتصادی و... 
تأکید دارند و اصل خاتمیت و کامل بودن دین را مترادف با دو ابعاد بودن آن تعریف می کنند. 
در گرایش دوم ضمن قبول خاتمیت و تکامل دین در عمل و اجرا با توجه به تغییر شرایط و 
محیط و متناسب با موقعیت، ناتوانی دین را در حوزه شناختی می پذیرد و خود دست به کار 
می شود. گرایش سوم در حوزه معرفتی پس از مشاهده ابهامات پیش‌رو، از پذیرش آرمان گرایی 

دینی سرباز می‌زند و به محدود بودن دین در امور شخصی و ذهنی کفایت می‌دهد.
ابزار  از  استفاده  و  معرفتی  مؤلفه های  انتخاب  راه‌حل ها،  گزینش  دین،  تعالیم  با  مواجه 
اجرایی هر کدام در برخورد با موضوعات و سوژه های محیط بیرونی جایگاه افراد و حتی 

گروه ها و گرایش های فکری را در این دسته بندی ها مشخص می نماید.
در بیانی صریح تر می توان گفت گرایش النهضه به سکولاریسم یک نگرش و برداشت 
به مقوله دین است که در اهل سنت ریشه های قدیمی دارد با غور در تاریخ درمی یابیم از 
خلافت به خصوص در دوره عباسیان به دو جایگاه خلیفه در یک طرف و فقها و علمای امت 
در طرف دیگر تفکیک گشت و عملاًً خلفا مشغول امور سیاسی و اجتماعی و جنگ ها بودند 
و علمای امت اسلامی زمام قضا و امور دینی بین مردم را در دست داشتند، شاید این نوع 
سکولاریسم را به واسطه مشورت و نصیحت‌پذیری خلفا از علما در روش حکومت‌داری به 
نوع تقلیل گرایی عمل گرایانه مورد پذیرش قرار داد اما خروجی و نتیجه آن غیر از تقلیل گرایی 

در حوزه معرفتی نبوده است.
به نظر می‌رسد مصالحه جویی النهضه جهت پایداری در حاکمیت باعث تقلیل ایده های 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


214

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

اسلامی گردید به عنوان مثال در اثنای مذاکرات بر سر قانون اساسی جدید، نمایندگان پارلمانی 
النهضه امتیازهای بسیار مهم و تعیین کننده‌ای دادند ابتدا نظر خود را در خصوص نظام پارلمانی 
صرف به نظامی نیمه پارلمانی و ریاستی تغییر دادند و دوم شریعت را به عنوان یکی از منابع 

تعیین قانون اساسی حذف نمودند.

ـ  جدایی دین از سیاست
النهضه در کنگره دهم این جنبش اتفاق افتاد. در اواخـر مـاه می 2016  مهمترین تصمیم 
النهضة‌ کنگرۀ دهم خود را در شهر حمامات تونس، با حضور بـیش از‌ هـزار‌ نفر از اعضای 
برجستۀ آن و مشارکت‌ ده ها خبرنگار برگزار کرد‌. در‌ این اجلاس که ده روز‌ به‌ طول انجامید، 
تجربۀ حـکومت‌داری النـهضة و نیز تصمیمات این جنبش و همچنین برنامه های سیاسی و 

اقتصادی‌ از‌ نگاه این گروه، بـه بـحث‌ گذاشته‌ شد.‌ )رویوران، 1395: 171(
مهمترین تصمیم النهضه جدایی بخش دعوتی جنبش از بخش سیاسی آن بود.

در حوزه فعالیت های تبلیغی و فرهنگی، از گذشته دو دیدگاه در النهضه حاكم بود.
1. یك دیدگاه معتقد بود همانطور که النهضه یك حزب سیاسی است لذا باید همانند سایر 
احزاب تابع قوانین باشد و طبق قانون، احزاب سیاسی حق ندارند تبلیغات دینی انجام دهند.

النهضه قبل از اینكه یك جریان سیاسی باشد، یك جریان  2. دیدگاه دیگر معتقد بود 
فرهنگی است.

برخورد این دو دیدگاه منجر به ایجاد این نگرانی جدید شد كه »حزب النهضه« با »حركت 
النهضه« جدا شوند. النهضه به عنوان یك حزب سیاسی در چارچوب قوانین فعالیت كند اما 
حركت النهضه فعالیت تبلیغی نیز انجام دهد. شکست النهضة‌ در‌ به دسـت آوردن اکـثریت 
انـتخابی در دومین انتخابات مجلس در سال 2014م.، ضرورت‌ ارزیابی‌ این تجربه و ارتباط 
این حزب‌ با‌ جامعه را‌ قطعی‌ کـرد‌. لذا مهم ترین تصمیمی که‌ در‌ این کـنگره گـرفته شـد‌، این‌ 
بود که حزب، مقولۀ تبلیغ دیـنی را از نـو تعریف کرد. راشد‌ غـنوشی‌ که بار‌ دیـگر در ایـن 
کنگره بـه ریـاست ایـن حزب انتخاب شد، در این تصمیم‌گیری نـقش مـهمی‌ ایفا‌ کرد. اقدام‌ 
النهضة در جدایی کامل فعالیت دعوتی، یک اقدام جدید بود که نـقط‌ۀ عـطفی‌ در شـکل و 

محتوای فعالیت النهضه به شمار می‌رفت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

215

فصلنامه علمی - پژوهشی

راشد الغنوشی با اعلام این تصمیم در کنگره دهم نشان داد که تونس برای او و حزبش 
مهم تر از اهداف اخوانی و یا به عبارتی اسلامی است. راشد مصاحبه‌ای با روزنامه لوموند 
دینی  فعالیت  از  کاملاًً  ما  فعالیت سیاسی  که  به صراحت گفت  آن  در  داد و  انجام  فرانسه 
جداست و این دلیل را آورد که مسئله جدایی دین از سیاست برای سیاستمداران خوب است؛ 
چون در آینده به استفاده از دین برای مقاصد سیاسی متهم نخواهند شد. این مسئله برای دین 

هم خوب است؛ چون دین هم‌ درگیر سیاست نخواهد شد.
النهضه برای تثبیت این تغییر، در کنار سایر اقدامات، تصریح کرد که کادرهای حزب دیگر 
در مساجد موعظه نمی کنند و رهبری گروه های جامعه‌ مدنی نظیر انجمن های مذهبی یا خیریه 

را برعهده نمی‌گیرند.
النهضه  با حرکت های اسلامی و حزب سیاسی،  الغنوشی در رابطه  بنابراین مطابق نظر 
از یک حرکت اسلامی به یک حزب سیاسی تغییر پیدا کرده است. تصور غنوشی درمورد 
حرکت های اسلامی، مجموعه‌ای از فعالیت هایی است که با انگیزه اسلامی و برای پیاده کردن 
اهداف اسلام و ایجاد نوآوری در اسلام، کنترل و احاطه بر واقعیت ها و توجیه و اداره درست 

آنها به وجود آمده است. وی در این رابطه می‌گوید:
»چون اسلام یک دین منعطف بوده و برای همه زمان ها و مکان ها مناسب است، پس این 
ویژگی اقتضا می‌کند که احکام آن مطابق زمان و مکان تغییر نماید و از اینجاست که راهبرد 
با اختلاف زمان و مکان تغییر می‌‌کند. زمینه های کار در  نیز  و نحوه عمل حرکت اسلامی 
حرکت اسلامی و راه های دعوت اسلامی بسیارند مثل وعظ و ارشاد، علم و تربیت، عبادت و 
ذکر، تاسیس موسسات بهداشتی فرهنگی و خدمات اجتماعی دیگر، به عبارت دیگر حرکت 

اسلامی برنامه‌ای وسیع تر از یک حزب سیاسی دارد.« )علیخانی، 1393: 154(
پس النهضه می‌خواهد یک حزب باشد نه یک حرکت اسلامی و این یعنی حرکت از یک برنامه 
وسیع به یک محدوده‌ی مشخص از فعالیت. این سازمان همه‌ فعالیت های فرهنگی و تبلیغی‌اش را 
رها کرده و حالا فقط بر سیاست متمرکز است. بعد از کنگره دهم، راشد الغنوشی اعلام کرد که این 
حزب عبارت »اسلام سیاسی« را نیز از پسوند خود حذف خواهد کرد. این موضع را باید مکمل 
تصمیمات کنگره دهم دانست که در آن راشد الغنوشی به صراحت عنوان کرد که النهضه دیگر 
یک حرکت دعوتی نیست و به عنوان یک حزب سیاسی به فعالیت می‌پردازد. )اسکندری، 1395(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            25 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


216

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

در این اینجا سؤالی که در اذهان نگارنده رخ می نماید این است که این مدل فکری و 
روش اجرایی در حکومت‌داری با مدل اجرایی بورقیبه چه فرقی داشت؟

زمینه های سیاسی ـ اجتماعی تغییرات  اندیشه ای در النهضه
از بعد زمانی باید گفت از زمان بازگشت غنوشی به تونس، النهضه سعی کرده است خود را 
به عنوان یک حزب متحد به تصویر بکشد. هر چند در عمل نیز نسبت به دیگر جریان های 
سیاسی با انضباط و سازماندهی بیشتر عمل کرده است، اما با گذر زمان شکاف های داخلی 
النهضه به تدریج آشکار شد. از ابتدای به قدرت رسیدن، اعضاء النهضه در رسانه ها و رادیو 
و تلویزیون ملی تونس بارها اختلاف نظرهای خود را پیرامون مسائل مهم بروز دادند. بیشتر 
این مخالفت ها هم بر سر مسائل سیاسی و نه ایدئولوژیک بوده است؛ که نمونه بارز آن بر سر 
نحوه برخورد با سران رژیم پیشین و یا مسئله کناره‌گیری از قدرت بعد از ترور سیاستمدار 

پان عرب »محمد البراهیمی« ظاهر شد.
اختلاف بر سر مشارکت سیاسی افراد وابسته به رژیم بن علی، از روز‌های اول پس از پیروزی 
مخالفان و نخست وزیری موقت »باجی قائد السبسی« آغاز شد. ابتدا مقرر شد تمامی اعضاء 
»جنبش دموکراتیک قانون اساسی« از گرفتن هر گونه پست در دولت جدید منع شوند؛ اما از 
آنجا که جنبش دموکراتیک قانون اساسی تنها حزب تونس در زمان بن علی بود و از جمعیت ده 
میلیون نفری کشور دو میلیون نفر عضو آن بودند، این تصمیم مورد بازنگری قرار گرفت و تنها 
کسانی که در بدنه اجرایی حزب مشارکت داشتند از مشارکت سیاسی در دوران جدید منع شدند

زمانی که النهضه قدرت را به دست گرفت، این اختلاف به درون حزب حاکم کشیده شد. 
در حالی که غنونشی خواستار تعلیق مشارکت سیاسی اعضاء جنبش دموکراتیک قانون اساسی 
با این رویه مخالفت کرده و یکی از مقامات جنبش  الجبالی«  بود، نخست وزیر »حمادی 
دموکراتیک قانون اساسی را به عنوان رییس بانک مرکزی منصوب کرد. این اختلاف را در 
جریان مناظره ها بر سر اصلاح بند یک قانون اساسی پیشنهادی که به موضوع جایگاه شریعت 
در قانون گذاری می‌‌رسد نیز شاهد بودیم. در حالی که برخی حامی عبارت »شریعت به عنوان 
یک منبع قانون گذاری در بین سایر منابع« بودند، گروه دیگری خواستار درج عبارت »شریعت 

به عنوان منبع اصلی قانون گذاری« شدند. )سلطانی نژاد، 1393: 15(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            26 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

217

فصلنامه علمی - پژوهشی

بعد از حضور النهضه در قدرت، آشکار شد که درباره ساختار و بنیان ایدئولوژیک و سیاسی 
جنبش النهضه میان رهبران تونس اختلاف نظر بسیاری وجود دارد، به گونه‌ای که این اختلافات 
در مرحله‌ای به مانعی در قبال جنبش برای تحقق اهداف و منافع عالی‌اش تبدیل می‌شود و در 
حالی که هنوز گرایش ها و امیال اعتقادی و مذهبی بر افکار و‌اندیشه های رهبران قدیمی آن حاکم 

است، بسیاری از اعضا و رهبران جدید عمل و اقدام سیاسی را ترجیح می‌‌دادند.
در جریان تحولات پس از ترور رهبران و مخالفان و شکل‌گیری جنبش تمرد، در حالی 
که »حمادی جبالی« بر تشکیل کابینه تکنوکرات ها و مصالحه با مخالفان تاکید داشت،  گرایش 
غنوشی به مقاومت بیشتر در برابر فشار ها و مصالحه نکردن زودهنگام با مخالفان بود. اختلافات 
تا جایی پیش رفت که »حمادی جبالی« استعفای خود را اعلام کرد و برخی صحبت از نیت 
او برای تشکیل حزبی میانه رو به موازات النهضه خبر دادند. در این مقطع حتی بسیاری تکرار 

)Zaydi, 2013( .تجربه اخوان‌المسلمین مصر را برای النهضه پیش‌بینی  کرده بودند
قبل از »حمادی جبالی« نیز »شیخ عبدالفتاح مورو«، از بنیان گذاران النهضه، به عنوان نیروی 
موازنه دهنده در برابر غنوشی عمل می‌کرد. »مورو« قبلا از غنوشی خواسته بود که برای حفظ 
حزب النهضه از رهبری حزب کناره‌گیری کند. هر چند این موضع بعد ها نرم تر شد و تنش 
میان دو رهبر قدیمی حزب فروکش کرد، اما »مورو« در اختلاف میان راشد غنوشی و حمادی 
 )Zaydi, 2013( .جبالی در مورد تشکیل دولت تکنوکرات ها، جانب حمادی جبالی را گرفت
»مورو« در این مورد بیان داشت: »من از موضع جبالی حمایت می‌کنم چرا که النهضه باید 
http://( ».تجربه خود را با تجربه دیگران در به دوش کشیدن بار حکومت‌داری ادغام کند

)www.biyokulule.com

عملگرایی النهضه و عدول از اصول  اندیشه ای
1. حوزه سیاست داخلی

النهضه چند هفته قبل از انتخابات سپتامبر 2011 برنامه‌ای را منتشر کرد، که در آن اصولاًً 
النهضه از دولت دموکراتیک »مدنی« سخن می‌گوید و دولت »دینی« را به مفهوم دین سالاری 
رد می‌کند. النهضه برای این منظور صراحتا خواهان مشارکت همۀ نیروهای سیاسی در تهیۀ 

قانون اساسی به عنوان »نقطۀ اوج انقلاب تونس« می شود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            27 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


218

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

در مقدمۀ این برنامه آمده است که نظام جمهوری »بهترین تضمین برای دموکراسی و استفاده 
از ثروت کشور به صلاح مردم« است. احترام به حقوق بشر در اینجا نیز ذکر شده و ضمناًً تصریح 
گردیده »بدون تبعیض جنس و رنگ پوست و جهان بینی و ثروت که لازمۀ آن تقویت حقوق 
زن برای برابری با مرد و آموزش و کار و مشارکت در زندگی اجتماعی است.« در مورد »نظام 
سیاسی دموکراتیکِِ« پیشنهادی، ارتباط مستقیمی بین رژیم های پسااستعماری بورقیبه و بن علی 
برقرار شده است: هدف ما »برکندن خودکامگی هایی است که در تاریخ ما ریشه دوانده و دولت 

را پس از استقلال از راه مأموریت )اصلی(اش منحرف ساخته است«. )روگلر، 2012(
تغییر مدول ها و فضای ارزشی النهضه با توجه به آنچه اشاره شد امری قابل پیش‌بینی به 
نظر می‌رسد، اقدام النهضه در باز تعریف خود در محیط داخلی تونس و یا به عبارتی گره زدن 
خود به ساختارهای قانونی و چهارچوب های حزبی، گاهی در جهت تغییر در روش اخوانی 
این جریان است. الغنوشی اخوان را نه تنها باعث رشد و پیشرفت سیاسی و اجتماعی نمی‌داند، 
افراطی گرایی و ویرانی داخلی کشورهای مسلمان می‌داند.  بلکه ساختار آن را سوق‌‌دهنده 
لذا از این بعد اقدام النهضه یک تصمیم پراگماتیسم محسوب می شود. از دیگر اقداماتی که 
می توان در چهارچوب مفهوم پراگماتیسم النهضه تعریف کرد، حضور پررنگ تر النهضه در 
عرصه سیاسی تونس به واسطه جدایی از اخوان بین‌المللی است؛ این مولفه به واسطه بدبینی 
گروه های سیاسی تونس و اتهام افراط گرایی به اخوان صورت گرفت. آن چنان که در مقدمه 
مطرح شد، پراگماتیسم علاوه بر موضوع اجرایی و اقدامی، مفهوم فکری و اندیشه‌ای نیز با 
خود به همراه دارد. شاید نمونه برجسته پراگماتیسم فکری النهضه را در رویگردانی از عرصه 

اسلام سیاسی و تقلیل آن به سمت یک حزب سیاسی ارزیابی نمود.

2. حوزه سیاست خارجی
ـ موضع در برابر غرب

در حوزه سیاست خارجی رعایت تعهدات خارجی تونس، اعطای امتیازات به غرب و 
تقویت همکاری با ایالات متحده و اتحادیه اروپا راهبرد النهضه در تعامل با غرب بود.

این واقعیت انکار ناپذیر است که 80 درصد تبادلات اقتصادی تونس با کشورهای اروپایی 
است. نگاه تونس نسبت به اروپا به عنوان یك طرف اصلی تجاری و اقتصادی بوده و این نگاه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            28 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

219

فصلنامه علمی - پژوهشی

همکنون نیز وجود دارد لذا النهضه زندگی بدون اروپا را برای تونس غیرقابل تصور می‌داند.
زمانی که النهضه بعد از حدود 40 سال مبارزه به عنوان جریان اسلامی هدایت امور را به 
دست گرفت ، می دانست كه اگر بخواهد به عنوان یك جریان سیاسی مؤثر در صحنه حضور 
داشته باشد می بایست از برخی از شعارها و رفتارها عدول نماید ، لذا به این نتیجه رسید 
كه امریكا و فرانسه را به عنوان یك قدرت بپذیرد و با آنها تعامل داشته باشد. النهضه جهت 
کسب اعتماد غرب تلاش کرد، پیامهای اطمینان بخشی از سیاست ها و برنامه های خود ارسال 
کند . در این راستا نظام تركیه را به عنوان یك الگوی مناسب برای خود معرفی کرد؛ نظامی که 
انتخابات مردمی دارد، با جهان اسلام و اسرائیل تعامل می کند . همچنین اعلام کرد که موضعی 
در برابر توریسم، وضعیت سواحل، مشروب فروشی ها و ... در تونس ندارد. چراکه یكی از 
تا سیاست  کرد  تلاش  النهضه  است.  توریسم  تونس،  در  اقتصادی  درآمد  منابع  اصلی ترین 
خارجی 5 ساله ای را تدوین کند که اصول آن شامل : تنش‌زدایی، تعامل با امریكا، فرانسه و 

دوری از شعارهای هیجانی انقلابی باشد.
اینگونه می توان گفت النهضه در راس قدرت مصلحت گرا شده بود یا به عبارت دیگر 
مسائل موجود تونس برخی سیاست ها را به النهضه دیكته کرده بود. النهضه‌ در توجیه این 
سیاست عنوان می‌کردند تونس نمی تواند یك اقتصاد بدون توریسم را تعریف كند و اگر مقابل 
غرب بایستد غرب فشار خواهد  آورد. به عنوان مثال پاریس هر موقع با تونس تنش سیاسی 
پیدا کند روزنامه های فرانسه با بزرگ جلوه دادن برخی درگیری ها و حوادث داخل تونس، 
باعث می شوند بسیاری از شركت‌های فرانسوی و خارجی سفرهای توریست ها به تونس را 
لغو كنند. از طرفی جریان معارض داخل نیز بر النهضه فشار می آورد که توان عمل و اقدامات 

انقلابی در تونس را ندارد. )فاضل، 1392(

ـ رژیم صهیونیستی
از  بسیاری  استقبال  با  که  رژیم صهیونیستی  قبال  در  النهضه  موضع‌گیری  با  ارتباط  در 
تونسی ها مواجه شد، عدم همکاری با این رژیم بوده . الغنوشی پس از دستیابی به قدر اشاره 
میکند که جنبش هیچ گونه تعاملی با اسرائیل نخواهد داشت و تاکید کرد، اگرچه ما با تمام 
کشورهای جهان و همه جهانیان رابطه برقرار خواهیم کرد و از این رابطه استقبال می‌کنیم، اما 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            29 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


220

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

این موضوع درباره اسرائیل مستثنی است، چون رژیمی اشغالگر است، به همین دلیل نه آن را 
به رسمیت می‌شناسیم و نه با آن رابطه برقرار می‌کنیم.

هر چند النهضه برای عدم ایجاد حساسیت در برابر هم‌پیمانان غربی اسرائیل، عنوان کرد که 
تونس به عنوان عضوی از اتحادیه عرب و جامعه بین‌الملل، تابع تصمیماتی است كه در این 
نهادها و شورای امنیت و سازمان ملل گرفته می شود. )مرتضوی، 1392( اما این نوع اظهارات 

در واقع در راستای نوعی اطمینان بخشی به غرب محسوب می شد .

ـ تطبیق نظری
تغییر گفتمان ها اگرچه گاهاًً نیازمند زمان طولانی است اما بسترهای اجتماعی و سیاسی و 
حتی بین‌المللی می توانند مانند کاتالیزوری عمل کنند و رویکردها و جهت‌گیری های گفتمان 
غالب را به چالش بکشند این تغییر به واسطه سست شدن مؤلفه های ثبات‌دهنده و یا تکیه به 
عدم واقعیت پایدار تعبیر می شود. نگاه پراگماتیسمی النهضه در برهه مذکور عملاًً در بعد اجرا 

و مفهوم آرمانی دچار تغییر شده است.
با توجه به آنچه اشاره شد پراگماتیسم علاوه بر بار اقدامی و اجرایی که در ترجمه به 
عمل گرایی تفسیر می شود، بار مفهومی و اعتقادی نیز به همراه دارد. اینکه در فضای جهانی، 
توجه به آنچه هست به جای آنچه می بایست باشد و نگاه به نتایج حاصله و چشم فرو بستن 
از آرمان های متافیزیکی و انگاره های مصنوعی همگی از مدل ذهنی شکل گرفته از پراگماتیسم 

محسوب می شود.
پس از بررسی مفهومی پراگماتیسم که دیگر به آن عمل گرایی صرف اطلاق نمی کنیم، 
می بایست حرکت النهضه را مورد ارزیابی قرار داد. مؤلفه ها و شاخص های اندیشه‌ای و فکری 
النهضه در اقدامات سیاسی، نقش های اجتماعی و سخنرانی های مسئولان آن قابل تحلیل است، 
نقطه عطف و بروز این تصمیم را می توان در خروجی کنفرانس دهم حزب مورد ارزیابی 

قرار داد.
راشد الغنوشی با مجموعه از تصمیمات و بیانات خود در واقع هویت و شناسنامه اخوان 
تونس را تغییر داد. او در حالی که نزدیک سه دهه جنبش تحت رهبری‌اش مولود خلف اخوان 
شناخته می شد النهضه را یک »حرکت فراملی« که در ابتدا بدان تأکید داشت به یک »حزب 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            30 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

221

فصلنامه علمی - پژوهشی

وطنی« تبدیل کرد و رشته دوستی سی ساله با متروپل مذهبی یعنی قاهره را از هم گسست.
 )http://www.islahweb.org( آنچنان که سمیه غنوشی، فرزند راشد غنوشی عنوان نمود
مهم ترین تحولاتی را که حزب النهضه پشت سر گذاشته است می توان به صورت زیر خلاصه 

کرد:
ابتدا آنکه النهضه از یک جنبش سیاسی رادیکال در رویارویی با نظام تمامیت خواه به 
حزبی تبدیل شد که بخشی از بار سنگین حکومت پس از انقلاب را به دوش می کشید و باعث 
شد در عملکرد سیاسی و چینش اولویت های خود به تغییری نوعی ایجاد کند. النهضه دیگر 
یک جنبش اعتراضی نیست که هدفش حمایت از خود و بسیج افکار عمومی بر ضد حکومت 
باشد؛ زیرا این بار قرار است به حمایت از حکومت و سهیم شدن در ساختار آن، پاسخ به 
خواست های مردم و اجرای دغدغه های عملی آنان در راستای رشد و توسعه، بهبود شرایط 
زندگی، کیفیت بخشی به آموزش و بهداشت، رویارویی با خطرات امنیتی و دیگر چالش ها 
و مشکلات بپردازد. این وضعیت جدید باعث شد النهضه رفته‌رفته در هویت سیاسی خود 
تعدیل کند و از اپوزیسیون رادیکال به حزب حاکم یا سهیم در حکومت تبدیل شود. بنابراین 
از منطق اعتراض و مخالفت فاصله بگیرد همچنان  منطق حکومت اقتضا می کند که لزوماًً 
که نقش معارضه‌ سیاسی در یک سیستم دموکراتیک با معارضه اعتراضی در سیستم سیاسی 

تمامیت خواه یا اقتدارگرا متفاوت است.
النهضه به خاطر برخی از ملاحظات معروف تاریخی در بستری از رقابت شدید با حکومت 
مستقل نشأت گرفت اما این شکاف پس از انقلاب رفته‌رفته در فرایندی ادامه‌دار و توأم با تأیید 
و درک متقابل تنگ تر شد؛ به طوری که حکومت دیگر به النهضه به عنوان یک خطر برای 
دولت و ثبات آن نگاه نمی کرد و در مقابل نیز اسلام گرایان تونسی هم آن نگرش خصمانه را 
به دولت نداشتند و به بخشی از معادله حکومت و ثبات کلی در کشور تبدیل شدند. این بدان 
معناست که النهضه به جای رویکرد مخالفت با دولت، به همان میزان به اصلاح و توسعه از 

طریق همان دولت روی آورد.
دوم اینکه النهضه به سمت نوعی تخصص اجرایی در حوزه سیاسی روی آورد و در عین 
حال سایر فعالیت های دینی و دعوی را در چارچوب استقلال کامل در اختیار جامعه مدنی 
گذاشت. طبیعت تغییرات پیش آمده در صحنه سیاسی تونس پس از انقلاب به علاوه مقتضیات 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            31 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


222

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

قانونی که مانع فعالیت هم‌زمان انجمنی و حزبی می شد، النهضه را به سمت این فرایند و تمایز 
سوق داد. این فرایند به اصل بهره‌وری و اثربخشی در چارچوب تقسیم نقش های اجتماعی 
بازمی گردد و چنان که برخی معتقدند هیچ ارتباطی به حرکت به سمت سکولارسازی پنهان 
یا آشکار ندارد. به اعتقاد غنوشی »آنچه النهضه دنبال می کند تقسیم و تمایز در مسئولیت هایی 
است که طبیعت جوامع نوین با مشخصه ترکیب و پیچیدگی مقتضی آن است. در فضای باز و 
دموکراتیک عاملی وجود ندارد که جمع میان سیاست و فعالیت اجتماعی خیری و امور دینی 
و دعوی را بر انسان تحمیل کند زیرا برای همگان بهتر آن است که هر یک از طرف ها نقش 
خود را به طور کامل و همراه با استقلال شغلی انجام دهند.« این تجربه در دیگر کشورهای 
عربی و اسلامی میان حرکت مادر و حزب سابقه‌دار است و در مراکش، الجزایر، اردن، یمن 
و... چنین تجاربی را شاهد بوده‌ایم. شاید تنها تفاوت در این باشد که این تجارب به جدایی 
میان حزب و حرکت مادر منجر شد در حالی که النهضه اختلاف طبیعی و اجتماعی را در قالب 
تقسیم مسئولیت ها انتخاب کرد؛ خواه مسئولیت های درون حزبی با آنچه به نقش های جامعه 

منی یا داخلی بازمی گشت یا مسئولیت هایی که به حکومت مربوط بود.
نباید فراموش کرد این تحولات ماحصل رخدادی دفعی نبوده بلکه تبیین و رابطه دین و 
سیاست در کنگره قبلی در سال 2012 مطرح گردیده است؛ لذا در برداشت ابتدایی می توان 
گفت این تحول در طول سالیان طولانی و به آرامی و تدریجی صورت پذیرفته است که 
نشان‌دهنده وجود زمینه های این اندیشه در میان رهبران حزب دارد. )سیداحمدی، 1397: 
65( به نظر می‌رسد علت اصلی اتخاذ چنین رویکردی در ساختارهای فکری اهل سنت باید 
جست‌وجو شود. باید توجه داشت انفعال احزاب سیاسی اسلام گرا در جهان عرب به واسطه 
درگیری و تصادم مواضع با آرمان های ملی و عربی است. باورپذیری جریان اخوان به این 
موضوع که اسلام توانایی اداره امور اجرایی، ساماندهی سیاسی، برنامه‌ریزی ارزشی و فرهنگی 
برای جامعه را دارد و حاکمان سیاسی موظف به انجام چنین دستورالعملی در سیاق خود 
هستند، امری بعید به نظر می‌رسد. دلایل مطروحه بالا نشان می‌دهد بستر دینی اسلام گرایان 
عربی در امور شخصی و فرهنگ سفارشی در امر به معروف و نهی از منکر خلاصه می شود 
و اجرای همه احکام و قواعد الهی را در اداره جامعه، سیاست، اقتصاد، فرهنگ غیرممکن 
می‌دانند. همچنین ترس ایشان از حرکت به سمت رادیکالیسم اسلامی باعث شده از اصول 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            32 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

223

فصلنامه علمی - پژوهشی

ابتایی نیز کنار بکشند. این گونه به نظر می‌رسد بسترهای دینی در اسلام اهل سنت ظرفیت لازم  
جهت تفاهم با مدرنیته را نداشته و پیش فرض النهضه نیز بر آن استوار شده است. در این 
میان گرایش و ورود فبه فضای بین‌الملل و کسب جایگاه بهتر در نگاه غرب جزء مؤلفه های 
اساسی تصمیم ساز ایشان محسوب می شود. در پایان نقش تحولات منطقه در مصر، لیبی و 
سوریه را نباید فراموش کرد. حرکت سریع گروه های افراط گرای اسلامی در این کشور عملاًً 
به نابودی آنها منجر شد و شاید فرار النهضه از این ورطه اقدامی در راستای قاعده دفع افسد 

به فاسد باشد.
دگردیسی اندیشه‌ای پس از 2011مدلول های النهضه پیش از 2011

جامعیت قواعد دینی
)دین برای اداره جامعه کفایت می کند(

محدودیت دینی
)وظیفه دین تربیت و تعلیم، ذکر، عبادت و تأسیس 

مؤسسات بهداشتی است(

برابر دین بامدنیت و دموکراسی
)اجرای احکام اسلامی مقوم دموکراسی و مدنیت است(

دین باعث نفوذ
)دین باعث نفوذ مسئولین در مردم و مانع دموکراسی و 

آزادی عقیده است(

حکومت اسلامی
)حکومت اسلامی امری واجب و بدیهی است(

سکولاریزه کردن حزب
)تفکیک نماز تبلیغی از حزب و حزب پسوند اسلامی (

امت محوری
)دور شدن از آرمان فلسطین به واسطه محدود شدن دیدگاه 
کشورهای اسلامی به مسائل داخلی و ادول از امت اسلامی 

به وجود آمده(

ناسیونالیسم دینی
اولویت منافع تونس بر احکام اسلامی و مسائل جهان 

اسلام

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            33 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


224

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

منابع فارسی :
ـ ابراهیم، محمد و دیگران " اخوان‌المسلمين مصر"  ترجمه : ترجمه جواد اصغري،نشر: مطالعات‌اندیشه سازان نور، 1391، 

تهران ،چاپ اول

ـ ابراهیم نیا، حسین، )1385(، جنبش های اسلامی تونس، در دائرالمعارف جنبش های اسلامی، جلد چهارم، پژوهشکده 

مطالعات فرهنگی و اجتماعی وزارت علوم، تحقیقات و فناوری

ـ ابراهيم متقي و ديگران، )1393(، »نقش بازیگران منطقه‌ای در رادیکالیزه  شدن نیروهای اجتماعی خاورمیانه«، فصلنامه 

سياست جهاني، دوره 3، شماره 2، تابستان.

-ابراهیم، محمد و دیگران، )1385(، اخوان‌المسلمين مصر، ترجمه مطالعات‌اندیشه سازان نور، تهران. چاپ اول

ـ آجیلی، ‌هادی، مهدی بیکی، )1395(، واكاوي دگرديسي سياسي جنبش اسلام گراي اخوان‌المسلمين تونس )النهضه(، 

فصلنامه پژوهش های سیاسی جهان اسلام، سال ششم، شماره اول، بهار

ـ سلطانی نژاد، محمد، )1393(، حزب‌النهضه تونس ميانه گرايي سياسي و شكاف هاي داخلي، تهران: موسسه مطالعات‌اندیشه 

سازان نور، شماره 130

-سیداحمدی ،سید محمد ، 1397 " دگردیسی در اندیشه و عمل اخوان المسلمین)مصر و تونس(؛ از جنبش تا دولت " تهران 

،  دانشگاه آزاد اسلامی ، پایان نامه دکتری تخصصی

-جان ال اسپوزيتو، )1389(، جنبش هاي اسلامي معاصر )اسلام و دموكراسي(، نشر ني، تهران.

ـ رویوران، حسین )1395(، ‌‌‌النـهضة‌ و تجدید فکری در جریان اخوان‌المسلمین، مجله فرهنگ اسلامی، آبان، شماره 40

ـ علی‌اکبر علیخانی، 1382، »اسلام و حکومت در اندیشه راشد الغنوشی«، مطالعات خاورمیانه، ش 33.

- مرکز الاستشارات و البحوث،1996 ،ترجمه: مؤسسه مطالعات اندیشه سازان نور ،تهران ، 1388،چاپ اول

ـ مرادی، مجید، )1397(،  نظریه دولت در‌اندیشه سیاسی حسن البنا، مجله علوم سیاسی، قم: دانشگاه باقرالعلوم، ش 19، 

پاییز .

ـ موسسه مطالعات‌اندیشه سازان نور، تحول در بنيان هاي فكري و سياسي جماعت اخوان‌المسلمين، گزارش پژوهشي، 

پاييز.1387 ،چاپ محدود

-مصلی، احمد، )1391(، گفتمان های بنیادگرایی جدید در باب جامعه مدنی و کثرت گرایی و مردم سالاری، ترجمه: محمد 

تقی دلفروز، تهران: فرهنگ جاوید

ـ نبوی، عبدالامیر )1384(، اسلام سیاسی در مصر؛گذار به حداقل گرایی سیاسی، فصلنامه مطالعات خاورمیانه، سال 

دوازدهم، بهار شماره41

ـ نبوی، عبدالامیر، )1395(، »تجدیدنظر النهضه آغاز یک مرحله تاریخی در حیات اسلام گرایی«، پژوهشکده مطالعات 

استراتژیک خاورمیانه، نشریه ترجمان خاورمیانه، شماره 2

منابع اینترنتی :

ـ لوتس روگلر، جنبش اسلامی النهضه، ترجمه منوچهر امیرپور، ژوئن 2012، قابل دسترسی در:

http://www.goethe.de/ges/phi/prj/ffs/the/a97/fa9514045.htm

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            34 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


ز...
س ا

تون
ضه 

لنه
ه ا

یش
اند

ت 
ولا

تح
 و 

 ها
رد

یک
رو

ی 
رس

بر

225

فصلنامه علمی - پژوهشی

ـ مجيد مرادي رودپشتي، تاریخ و گفتمان اسلام سیاسی در تونس، باشگاه‌اندیشه، 1397/11/15برگرفته از:

http://www.mapms.blogfa.com/page/p807

/https://www.khabaronline.ir

ـ اسکندری، مهدی، النهضه تونس؛ از »حرکت« تا »حزب«،‌اندیشکده تبیین، 6 مهر 1395 ، قابل دسترسی در:

http://www.tabyincenter.ir/qadim/index.php/menu-examples/child-items-6/1395070607

ـ الغنوشی: راشد، النهضه از اصول خود کوتاه نمی آید، العالم، 1392/1/13، قابل دسترسی در:

http://fa.alalam.ir/news/1459876

ـ اندیشه سیاسی شیخ راشد الغنوشی،  1390/3/22، قابل دسترسی در:

http://www.afran.ir/modules/smartsection/item.php?itemid=1483

سید افقهی ، سید هادی  1393 ،"تحولات فکری الغنوشی و حزب النهضه در تونس " موسسه آینده پژوهی جهان اسلام، 

https://iiwfs.com/%D8%AA%D8%AD%D9%88%D9%84%D8%A7% : گزارش بازدید

لوتس روگلر، جنبش اسلامی النهضه، ترجمه منوچهر امیرپور، ژوئن 2012، قابل دسترسی در:

htm.fa9514045/http://www.goethe.de/ges/phi/prj/ffs/the/a97

http://irdiplomacy. :حاجی کریم جباری، محمدرضا، )1390(، آینده لائیسیته در تونس ،2 آبان، قابل دسترسی در-

ir/fa/news/17311

https://www.farsnews.com/news/8911111001 :ـ خبرگزاری فارس، ، ۲۸ مهر1391، قابل دسترسی در

http://www.afran.ir/modules/ : موسسه مطالعاتی آفران، جنبش اخوان المسلمين مصر، 1390/10/2.  بازدید

publisher/category

https:// :الغنوشی: راشد، النهضه از اصول خود کوتاه نمی آید، العالم، 1993،  صفحه نگار ،108 ،قابل دسترسی در -

fa.alalam.ir/news/1459876/%D8%B1%D8%A7%D8%B4%D8%AF

http://alwaght.net/fa/  : بازدید  الوقت  سایت   ، تهران  بدر،  مجله   ، تخصصی  مصاحبه   ،  1393 البلدی،  فاضل 

Workgroup/581

http://  : بازدید    ، الوقت   سایت   ، تونس  کشور  کارشناس   ،1392 ، بدر  ،مجله  تخصصی  مصاحبه  مرتضوی  کریم 

alwaght.net/fa

منابع عربی:
ـ الهرماسی، عبداللطيف )1985(، الحركة الاسلامية في تونس، بيرم للنشر، الايداع القانوني، الثلاثية الثانية

ـ ابوزکریا، یحیی، )2003(، الحركة الإسلامية فى تونس من الثعالبى الى الغنوشى، نشر الکترونیا فی یولیو

ـ ابوسمر، محمد، )1384(، جنبش حماس: ريشه ها و ديدگاه ها، ترجمه: نور، تهران ، مؤسسه مطالعات‌انديشه سازان

ـ الغنوشی، راشد، )2003(، الحریات العامه فی الدوله الاسلامیه، مرکز دراسات الوحده العربیه. ط1، بیروت لبنان

مجله اوراق الشرق الاوسط، ش 12، نوامبر ـ مارس 1994.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            35 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html


226

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
01

ییز
، پا

وم
ه س

مار
 ، ش

هم
ازد

 دو
سال

منابع لاتین :
Deputy chairman of Tunisia`s Ennahdha party interviewed on political crisis, BBC 

Monitoring Middle East, Sited at: http://www.biyokulule.com/view_content.
php?articleid=5742

Ghannouchi,Rached, From Political Islam to Muslim Democracy The Ennahda Party and the 
Future of Tunisia, September/October 2016, Available at: https://www.foreignaffairs.
com/articles/tunisia/political-islam-muslim-democracy

Piscatori, James ، Islam in a world of Nation States (London، Royal Institute of Inter 
national Affairs، 1983) Chap 4.

Al-Zaydi, Mshari, Sheikhs against the Brotherhood, Sited at: http://www.aawsat.
net/2013/02/article55291065

Al-Zaydi, Mshari, Sheikhs against the Brotherhood, Sited at: http://www.aawsat.
net/2013/02/article55291065

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

سیداحمدی، سیدمحمد؛ حاتمی، محمدرضا؛ ابوالحسن شیرازی، حبیب الله )1401(، »بررسی رویکرد ها و 
تحولات اندیشه النهضه تونس از جنبش تا دولت« فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س12، ش3، 

پاییز 1401، صص 191-226.

DOI: 10.21859/priw-120308

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            36 / 36

https://priw.ir/article-1-1850-fa.html
http://www.tcpdf.org

