
نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

25

فصلنامه علمی - پژوهشی

 The Politics of Friendship in the Political Thought of 
Imam Khomeini

Tahereh Sharif1  Ebrahim Barzegar2  Mohamadbagher Khoramshad3  
Nafisehsadat Ghaderi4  

Date of Received: 2023/05/08        Date of Acceptance:2023/09/18

Abstract
The politics of friendship comes directly from discussing the conditions of human 
beings with one another.Living and communicating with others is important and 
undeniable based on human social nature.Now a day,with the expansion of private 
space, as opposed to the narrowing of the circle of human common space, friendships 
have faded. The issue of violence and enmity in the Islamic world has gained particular 
prominence with the rise of jihadi takfiri groups, as often theorized and elaborated by 
scientific and academic research.However, the issue of friendship, which is otherwise 
a political issue from Schmidt’s point of view, has been less addressed, especially in 
domestic research and especially in political philosophy. Contemporary Muslims have 
not been followed.Therefore, the present study seeks to discover indicators of friendship 
in the political thought of Imam Khomeini as a contemporary Muslim thinker and 

1. PH.D Candidate in Political Science, Department of Theology and Political science, Faculty 
of Law, Science and Research Branch, Islamic Azad University,Tehran, Iran.
 t.sharif1385@gmail.com
2. Professor, Department of Political Scienc and Law, Allame Tabatabaei University, Invited 
professor in Department of Theology and Political Science, Faculty of Law, Science and Re-
search Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran. (responding Author) , barzegar@atu.ac.ir
3. Professor, Department of political scienc and law.Allame Tabatabaei University, Invited pro-
fessor in Department of Theology and Political Science, Faculty of Law, Science and Research 
Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran. mb.khorramshad@gmail.com
4. Assistant professor, Department of Theology and Political science, Faculty of Law, Science 
and Research Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran. ghaderinafise@yahoo.com

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 13, No. 3, Autumn 2023, 25-51
DOI: 10.21859/priw-130302

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             1 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


26

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

leader of the Islamic Revolution based on the theories of Hanna Arendt and Jacques 
Derrida (with emphasis and adjustment). To accomplish this, it is important to use the 
approach Schleiermacher’s hermeneutics used qualitative content analysis, indentation 
and inference method. On this basis, the main question of the research is “How does the 
concept of friendship in Imam Khomeini’s thought make sense of politics and politics 
in the Islamic world?” and its hypothesis is that categories such as vows and covenants, 
power, acceptance of differences, acceptance of differences, acceptance The other is 
that forgiveness, responsible friendship, and negative self-negation are decisive in the 
form of friendship politics in their thinking system.

Keywords: Friendship politics, Derrida, Arendt, Imam Khomeini, Fahmi politics, 
policy making, identity, tolerance

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             2 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

27

فصلنامه علمی - پژوهشی

سیاست دوستی در اندیشه سیاسی امام خمینی
طاهره شریف1
ابراهیم برزگر2

محمدباقر خرمشاد3
نفیسه سادات قادری4

تاریخ دریافت: 1402/02/18             تاریخ پذیرش: 1402/06/27

چكيده
سیاست دوستی مستقیما از بحث درباره شرایط زیست انسان ها با یکدیگر سرچشمه می گیرد.زندگی و ارتباط با دیگران بر 

اساس سرشت اجتماعی انسان امری مهم و غیر قابل انکار است.امروزه با گسترش فضای خصوصی ، در مقابل تنگ شدن 

دایره فضای مشترک انسان ها ،دوستی ها رفته رفته کمرنگ شده اند. مسئله وارگی خشونت و دشمنی در جهان اسلام  با 

سربرآوردن گروه های تکفیری جهادی وجه خاصی پیدا کرده است ،به طوریکه اغلب پژوهش های علمی و دانشگاهی آن 

را تئوریزه کرده و بسط داده اند.امابه  مسئله دوستی که وجه دیگر امر سیاسی از نظر اشمیت است،کمتر پرداخته شده است.

بویژه این مقوله در پژوهش های داخلی و به طور خاص تردر فلسفه سیاسی متفکران مسلمان معاصر پیگیری نشده است.

لذا پژوهش حاضر در صدد کشف شاخص های دوستی دراندیشه سیاسی امام خمینی به عنوان متفکر مسلمانِِ معاصر و 

رهبر انقلاب اسلامی بر اساس نظریات هانا آرنت و ژاک دریدا )با جرح و تعدیل( است.این نوشتار از رویکرد هرمنوتیکی 

شلایرماخر ،روش تحلیل محتوای کیفی، تحلیل محتوای رندانه و روش استنطاق بهره برده است.بر این مبنا سوال اصلی 

پژوهش این است که » مفهوم دوستی در  اندیشه امام خمینی در سیاست داخلی و سیاست جهان اسلام چگونه سیاست 

سازی و سیاست فهمی می کند؟« وفرضیه آن است که شاخصه هایی مانند عهد و پیمان،قدرت،پذیرش تفاوت ها،پذیرش 

دیگری ،بخشش ، دوستی مسئولانه و نفی خود منفی درصورتنبدی سیاست دوستی درمنظومه فکری ایشان تعیین کننده است.   

واژه های كليدي: سیاست دوستی،دریدا،آرنت،امام خمینی ،سیاست فهمی،سیاست سازی،هویت،مدارا

1. دانشجوی دکتری علوم سیاسی،دانشکده حقوق،الهیات و علوم سیاسی،واحد علوم و تحقیقات،دانشگاه آزاد اسلامی،تهران،ایران.
t.sharif1385@gmail.com 

2. استاد گروه علوم سیاسی،دانشکده حقوق و علوم سیاسی،دانشگاه علامه طباطبائی،استاد مدعو واحد علوم و تحقیقات،دانشگاه 
barzegar.2010@yahoo.com )آزاد اسلامی،تهران،ایران.)نویسنده مسئول

استاد گروه علوم سیاسی،دانشکده حقوق و علوم سیاسی،دانشگاه علامه طباطبائی،استاد مدعو واحد علوم و تحقیقات،دانشگاه آزاد   .3
mb.khorramshad@gmail.com  .اسلامی،تهران،ایران

آزاد  تحقیقات،دانشگاه  و  علوم  سیاسی،واحد  علوم  و  حقوق،الهیات  الملل،دانشکده  بین  روابط  و  سیاسی  علوم  گروه  استادیار   .4
ghaderinafise@yahoo.com .اسلامی،تهران،ایران

 Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons
 Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال سیزدهم، شماره سوم، پاییز 1402، صص 51  - 25

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
30

30
2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             3 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


28

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

مقدمه
دوستی مدنی دردنیای امروز یک فضیلت کم رنگ شده است.درقرن حاضر بامحوریت انسان و غلبه 

فردیت پیوندهای ملی،اجتماعی خدشه دارشده و موجب ذره ای و اتمیزه شدن جامعه شده است.درجهان 

اسلام با تولد الهیات تکفیری،وهابیت و داعشی گری ، تنش ها و عملیات های انتحاری تصویرجهانی و 

رحمانی تمدن اسلامی را  به زیرکشانده است.مکاتب تکفیری-جهادی منطقه غرب آسیا را به نام جهاد 

صحنه و تجلی دوزخ زمینی نموده اند و فضای منطقه را نا آرام و ناامن نموده اند.براین اساس تئوری های 

درگیری و جنگ برای ما بیشتر شناخته شده ، جنگ و خشونت بیشتر شرح و بسط  یافته است .

درجوامع متجدد اسلامی مانند ایران ظهورایدئولوژی ها و مکاتب  غربی فراگیر با محوریت فرد -فرد 

انسان سبب از هم گسیختگی پیوندهای اجتماعی و تنها شدن انسانِِ اجتماعی شده است.انسان نیازمند 

رابطه  بادیگران است، تا در پرتو این رابطه کمبودها و خلاءهایی که خود به تنهایی نمی تواند پر کندبه 

واسطه دیگری جبران نماید.یک سنت فرهنگی یا به بیان بهتر هویت مشترک فرهنگی که مدت های دراز 

ملت ایران را در کنار یکدیگر نگه داشته بود ،اکنون با چالش مواجه شده است. بروزکنش های خشونت 

آمیز به دلیل فاصله گرفتن ازاصول و مبانی اسلامی و رنگ باختن اصول اخلاقی است.تحولات پاییز 1401 

گویای متزلزل شدن همبستگی های ملی،قومی وحتی مذهبی است.لذا مسئله چالش امروز ایران و جهان 

اسلام، توجه بیش از اندازه به تخاصم و درگیری، تئوریزه و دستگاهمند شدن دشمنی بیش از دوستی است.

امام خمینی به عنوان بنیانگذار انقلاب ایران و  رهبر جهان اسلام با نبوغ خود توانست در رویارویی 

مدرنیته و سنت اسلام را روز آمد سازی کرده و در مبانی فکری ایرانیان تحول ایجادکند. ایشان را می توان 

آغازگر عصری دانست که  توانست مباحث سیاسی-اجتماعی شیعه وحتی جهان اسلام،هم در مقام 

نظر و هم در مقام عمل به شکوفایی تازه‌ای برساند.بنابراین بازخوانی فلسفه سیاسی ایشان،استخراج و 

اکتشاف دیدگاه های وی در باب سیاست دوستی،می تواند اثرگذاری چشمگیری در فضای سیاستگذاری 

در ایران و جهان اسلام  داشته باشد.بر این اساس سوال اصلی پژوهش حاضر این است که»مفهوم دوستی 

دراندیشه امام خمینی درسیاست داخلی و سیاست جهان اسلام چگونه سیاست سازی و سیاست فهمی 

می کند؟« وفرضیه آن است که شاخصه هایی مانند »عهد و پیمان،قدرت،پذیرش تفاوت ها،پذیرش 

دیگری ،بخشش،دوستی مسئولانه و نفی خودمنفی درصورتنبدی سیاست دوستی درمنظومه فکری ایشان 

و رژیم صهیونیستی  کافران حربی،استکبارجهانی  این است که  پژوهش  تعیین کننده است.«مفروض 

دردستگاه فکری امام خمینی مشمول سیاست دوستی نمی شوند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             4 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

29

فصلنامه علمی - پژوهشی

به  این مقوله   درزمینه دوستی پژوهش های متعددی صورت گرفته است.درادبیات سیاسی غرب 

نیکوماخوس  این مدعاکتاب اخلاق  دراثبات  اثر  دارد.مهمترین  و منسجم وجود  تئوریزه شده  صورت 

ارسطو دردوره کلاسیک اندیشه سیاسی غرب و سیاست دوستی ژاک دریدا درقرن حاضرمی باشد.اثر 

مهم دیگرکه به زبان فارسی ترجمه شده کتاب دوستی در تاریخ اندیشه سیاسی غرب است.این کتاب  

مجموعه مقالات نویسندگان غربی است که توسط علوی پور و همکاران)1398( در دو جلد ترجمه شده 

است.منوچهری )1384؛1388(به نقل روایت های دوستی درتاریخ اندیشه  غرب پرداخته است و علوی 

پور)1395(نقد دریدا به روایت های دوستی رابه رشته تحریر درآورده است.پایان نامه دوستی فکری و 

همبستگی اجتماعی :بررسی مقایسه ای آرای ژاک دریدا و یورگن هابرماس )عزیزالهی 1396(آرای این 

دو متفکر غربی را در زمینه دوستی مورد مطالعه  و مقایسه قرار داده است.رحمان مرتضوی )1394( به 

رابطه میان واسازی و دوستی در فلسفه دریدا با شالوده شکنی متافیزیک غربی را زیر سوال برده  و سیاست 

دوستی دریدایی را ترسیم نموده است.

چون  واندیشمندانی  اسلام  سیاسی  درفلسفه  دوستی  زمینه  در  ها  پژوهش  دوم  ی  دسته 

سیاسی  درفلسفه  دوستی  و  نصیر)نوریان1393(  وخواجه  الملک  نظام  فارابی)بحرانی1380(خواجه 

اندیشه  در  دوستی  مفهوم  واکاوی  ارشدبه  نامه  پایان  . همچنین  پور1396(  و علوی  )بحرانی  اسلامی 

سیاسی ابن مسکویه و خواجه نصیر  طوسی)بیات سرمدی1401(را مورد مطالعه قرار داده اند.یکی از 

ایران سیاست دوستی در دولت های مهرورزی و  جدیدترین پژوهش ها درزمینه سیاست دوستی در 

عدالت )شهیدی1402(است.

از زوایای  امام خمینی  اندیشه سیاسی  بررسی مروری  و  به  مطالعه  دسته سوم پژوهش ها  صرفا 

امام خمینی  را مطالعه کرده و  اند.یحیی فوزی )1388(در کتاب خوداندیشه سیاسی  گوناگونپرداخته 

مهمترین نظریه وی  یعنی .لایت فقیه را مورد بحث و بررسی قرارداده است.بهاری اودلو  و شیخ احمد 

است.پژوهش های  کرده  مطالعه  اسپریگنز  نظری  رابا چارچوب  امام خمینی  )1394(اندیشه سیاسی 

دیگربه ابعادتربیتی اندیشه امام خمینی پرداخته اند)سلحشوری و همکاران1391(.برخی مبانی عرفانی 

انسان  مبانی  بعضی  موفق1395(  شناسی)عروتی  هستی  مبانی  ای  وی)مهاجرنیا1387(،عده  اندیشه 

امام خمینی)عیوضی1396( اندیشه سیاسی  شناسی)میرزایی1390(و در نهایت روش شناسی و فهم 

رابررسی کرده اند.تعداد قابل توجهی از پژوهش ها به رابطه اخلاق و سیاست در اندیشه امام پرداخته 

اند.احسانی)1397(انقلاب اسلامی و اخلاق اجتماعی دراندیشه امام خمینی از نظریه تا عمل را بررسی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             5 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


30

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

کرده است.رهبر و کیانی)1395(پنج شاخصه اخلاقی دراندیشه و عمل امام خمینی را به تحریر درآورده 

اند.خندان و رکابیان )1397( مولفه های سیاست اخلاقی دراندیشه امام خمینی را با فرض اخلاق تابع 

سیاست مورد مطالعه قرار داده اند.رضا و نجف لک زایی )1396( نظام اخلاق سیاسی امام خمینی را 

تحلیل نموده اند.نجمه کیخا )1396(سیاست اخلاقی در اندیشه امام خمینی را مورد بررسی قرار داده 

است.همچنین وی درمقاله دیگری به رابطه اخلاق و سیاست دراندیشه امام خمینی توجه نموده است.

علی اکبرمعلم )1393(اخلاق سیاسی امام خمینی راجهت انتقال به نسل سوم انقلاب اسلامی به نگارش 

درآورده است.با مرور پژوهش های موجوددر مقوله سیاست دوستی  و فکر سیاسی امام خمینی ،واضح 

است که هیچ پژوهش منسجمی درزمینه دوستی دردستگاه فکری و فلسفی ایشان صورت نگرفته و خلاء 

پژوهشی این مقوله احساس می شود.

این نوشتار با استخراج شاخصه های دوستی در فلسفه سیاسی هانا آرنت و نظرات ژاک دریدا در  کتاب 

سیاست دوستی و نیزکشف یک شاخص از امام خمینی براساس محورهای پذیرش تفاوت ها،پذیرش 

نظام پرسش ها راطراحی کرده  پیمان،قدرت،نفی خودمنفی  دیگری،بخشش ،دوستی مسئولانه،عهدو 

است.سپس با استفاده از روش استنطاق، پرسش هارا به متفکرموردی پژوهش عرضه کرده و پاسخ های 

اخذ شده را با رویکرد تفسیری )هرمنوتیک شلایرماخر(، روش کیفی و به طور خاص تر تحلیل محتوای 

رندانه تحلیل نموده است. روش جمع آوری داده ها دراین پژوهش اسنادی -کتابخانه ای  است .

براین اساس شکاف پژوهش حاضربا پژوهش های پیش ازخود اکتشاف شاخصه های سیاست دوستی 

درمنظومه فکری امام خمینی با بهره گیری ازالگوی نظری طراحی شده از اندیشمندان معاصر غربی)آرنت 

و دریدا(است.کشف مولفه های دوستی بر مبنای این سازه نظری دراندیشه  امام خمینی نه به عنوان یک 

متفکر محض بلکه به عنوان سیاستمدار می تواند مبنای سیاستگذاری در ایران و جهان اسلام قرار گیرد. 

چارچوب مفهومی و سازه نظری 
به طور کلی سیاست دوستی درزمره نظریه های هنجاری قرارمی گیردکه به توصیه و تجویز بایدها و 

نبایدها در سیاست می پردازد. درفلسفه کلاسیک ارسطو دوستی را به مثابه قیدی اخلاقی)هنجاری( می 

دانست که شهر یا نظام عمومی رابه یکدیگر پیوندمی زد؛درعصر مدرن با محوریت یافتن انسان و در پی 

آن فردیت ،فردیت تفکر لیبرالی در مقابل دوستی کلاسیک قرار گرفت و دوستی به دست فراموشی سپرده 

شد. دردوران معاصرتمامی مباحث به کمک پیشرفت های اخیر درفلسفه غرب و به ویژه بیدار شدن حس 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             6 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

31

فصلنامه علمی - پژوهشی

خودانتقادی در درون اندیشه مدرن صورتی جدید و تیزتر به خودگرفت.نیچه ،هایدگر،هابرماس،آرنت و 

دریدا این رویه راپی گرفتند.آرنت و دریدا برنقش دوستی دردوران معاصر بر خلاف عصر مدرنیته توجه 

ویژه داشته اند.

 اولین گام درجهت فهم جایگاه دوستی دراندیشههانا آرنت مفهوم زندگی عمل ورزانه و ارجحیت آن 

برزندگی نظرورزانه است.زندگی عمل ورزانه از نظروی تلاش برای ساختن زندگی مشترک میان انسان 

هاست. زندگی عمل ورزانه یا عرصه عمومی درمقابل عرصه خصوصی  متاثرازفلسفه یونان شکل گرفته 

است.

عرصه خصوصی، عرصه پیشاسیاسی وزحمت بودکه درکانون آن خانه وخانواده بود. قلمروعمومی  

آرنت شامل عرصه سیاسی که درآن کنش و گفتار مطرح بود.اما آرنت فضای سومی تعریف می کند به نام 

قلمرو اجتماعی که عرصه کار بود.)آرنت1390 ؛237،305،80،151(وی کار را عرصه سیاسی در نبود 

تکثر و دوستی می بیند و  بین عمل و نظر پیوند برقرارمی کند ؛دوستی را عمل توام بانظر می داند.آرنت 

معتقد بود درهر چیزی غایتی است و غایت حضور انسان در زمین دوستی و مهرورزی است.او دوستی 

راحد وسطی میان انزوا و خودمداری ،گفت و گوی درونی و ترس و وحشت عرصه عمومی می دانست.

به نظر او دوستی حوزه ای حفاظت شده بود که در آن می شد نظرات را مطرح ،اصلاح و تقویت کرد.

)رجایی1401،دایره المعارف بزرگ اسلامی1(

 به نظر آرنت درزندگی عمل ورزانه، همیشه درعمل نسبتی2 برقرار می شود که نوعی آشکارندگی3 یا 

شکل گیری نوعی بیناذهنیت پدیدمی آیدکه از طریق این آشکارشدن،روابط انسانی،دوستی ها و حوزه 

عمومی شکل می گیرد.از نظر آرنت فرد دراین فضای نمود یا آشکارندگی به چندطریق می تواند با دیگران 

ارتباط برقرارکند که آن ها نشان دهنده دوستی است.)شکراللهی 1401؛131-129(

بخشایش  دارد.او  وجود  ورزانه  عمل  درزندگی  که  است  ای  شاخصه  بخشایش   بخشایش4:    -1

رادرست نقطه مقابل انتقام  می داندکه درآن نوعی دوستی مستتراست.بخشش به صورت واکنشی نسبت 

به خطای اولیه و حتی چشم پوشی ازآن مطرح می شود و در اثر بخشایش  است که عمل ادامه یافته و به 

این ترتیب نوعی دوستی و عشق درآن دیده می شود.)آرنت1390؛354-352(

1. cgie.org
2. relation

3. disclosive
4. Forgiveness

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             7 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


32

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

2- عهد بستن1 )قول(: آرنت مفهوم عهدبستن را به عنوان مکمل بخشایش برای رهایی از پیش بینی 

ناپذیری عمل عدم قطعیت مطرح می کند یعنی عنصر قوام دهنده عمل درنظرآرنت قول  و پیمان است 

.عهد بستن به دوستی و عشق بازمی گردد.به این صورت که آرنت عهد بستن یا پیمان رانوعی اخلاق می 

داند و آن رامستقیماازخواست همزیستی با دیگران و زیست با دیگران را در زندگی عمل ورزانه  محقق می 

داند.)آرنت1390؛357-356(

به  متاثراز هایدگر  آرنت  .قدرت مدنظر  نیست  فیزیکی  او یک مفهوم  نظر  از  3-  قدرت2: قدرت 

معنای نوعی هستی است.قدرت آن چیزی است که حیطه عمومی انسان هایی که درفضای عمومی با هم 

عمل می کنند را شکل می دهد و شرط بقای قدرت را »باهم بودن انسان ها برای عمل کردن« می داند.

)آرنت1390؛305-307( قدرت فقط در جایی گسترش می یابد که افراد متعددی »به هم بپیوندند و با 

قول و قرار ،عهد و پیمان ،بیعت دو جانبه خود را به هم گره بزنند«)آرنت،1965:181( 1

 شامل یکی از بی نظیرترین فضیلت ها بود:وظیفه. برای آرنت، 
ً
4-وظیفه3: از نظر آرنت دوستی لزوماً

وظیفه نسبت به دوستان یک وسیله ضروری برای تضمین امکان آزادی بود. موضع آرنت بسیار واضح 

بود:شما نسبت به دوستان خود وظیفه داریدصرف نظر ازروابط آنها با یکدیگر.)نیکسون4 ،2015:162(

تجربه دردناک ژاک دریدا از جنگ جهانی دوم وی را به ردهرگونه نژاد پرستی رهنمون شد. به دلیل نگاه 

متفاوت دریدا ازهم عصران خود و تلاش برای بازاندیشی معنای دوستی با نام »سیاست دوستی « وی به 

رابطه باکسی است 
ً
اهمیت روابط انسانی مبتنی بردوستی درسیاست معتقد است ؛از نظروی دوستی قطعاً

که من نیست  و تفاوت بااو شرط لازم و پرهیز ناپذیردوستی است.)علوی پور ۱۳۸۸ ؛۵۷ (درواقع دریدا به 

وجود دیگری اذعان می کند و دیگری را همچون من باحقوق و آزادی هایی چون من پذیرامی شود. دریدا 

با الهام از سنت فکری نیچه به نقد شالوده های روایت دوستی می پردازد و با ارائه ضعف ها و کاستی های 

مبنایی آن ویژگی های اصیل دوستی را بر می شمارد:

1- پذیرش تفاوت5: درنظریه وی پذیرش تفاوتهااولین شاخصه دوستی است ؛ به این معنا که دوستی 

واقعی با پذیرش تفاوت هاست که تحقق می یابدو به جای تاکید بر مشابهت ها مانند ارسطو  پذیرش 

تفاوتهاراحیاتی می داند.

1. Promise
2. Power
3. Duty
4. Nixon
5. difference

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             8 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

33

فصلنامه علمی - پژوهشی

بدیهی  ؛بدین معنا که وجود دیگری  پذیرش دیگری1: دومین شاخصه دوستی دریدایی است   -2

وناگزیر است ؛آنچه اهمیت دارد نحوه مواجهه مابادیگری است؛نحوه مواجه نیزدرگرو نوع نگاه و بازنمایی 

دیگری در زندگی ماست از نظر او محوردوستی پذیرش دیگری است ،دوستی جا را برای دیگری باز می 

کند و به دیگری خوش آمد می گوید) مرتضوی۱۳۹۶؛۲۹(

3- آمادگی برای بخشایش2 سومین ویژگی است ؛تفکر دریدا در باب سیاست را دوستی ، در آن دو 

شهروند با وجود تفاوت عقایدشان خواهان همصحبتی و نوعی گفت و شنود دائمی با یکدیگر هستند. 

یکی از نقاط قوت نظریه دریدا بخشایش امرنابخشودنی است، زیرا بسیاری از نزاعها و خشونت ها بر سر 

همین امر نابخشودنی یا شر بنیادین است.)دریدا؛1387، 97-95(

4-در نهایت آخرین شاخص دوستی مبتنی بر پذیرش مسئولیت) دوستی مسئولانه( است .دریدا 

اعتقاد دارد باید دیگری را به رسمیت شناخت و در مقابلش مسئول بود.دریدا با تاسی از نیچه که آزادی و 

مسئولیت را از ضروریات دوستی می شمارد که با الویت بخشیدن دیگری نسبت به خود ،خود را در مقابل 

دیگری مسئول می داند.) کریچلی و دریدا و دیگران، ۱۹۹6 : 82(

در منظومه فکری امام خمینی یکی از مفاهیم محوری »حب نفس«است.ایشان حب نفس  را راس 

همه خطاها می دانند .»دقيقا رأس همه خطاها، همين خودخواهىهاست و تا اين خودخواهىها در بشر 

هست، اين جنگها و فساد ها و ستمگریها هست.«) صحيفه امام، 1389:ج16، 163 (ا مام خمینی 

در توصیه های مکرر خویش حب نفس را مذمت نموده اند. مذمت حب نفس،»خود منفی«،هواهای 

نفسانی و خودخواهی در یک مفهوم ساده فراموشی خود منفی خلاصه می شود که در این صورت افراد 

در رفتار سیاسی به دنبال منافع شخصی خودشان نیستند  و موجب رسیدن به وحدت و انسجام و مانع 

اختلاف و تفرقه  می شود.بنابراین خودفراموشی یا »نفی خودمنفی« یکی از مهم ترین شاخصه های 

دوستی نزد امام خمینی است.

 بنابر نظریات دومتفکر و همچنین امام خمینی »سیاست دوستی« براساس محورهای اصلی زیر با 

اندکی جرح و تعدیل دراندیشه متفکر موردی پژوهش پیگیری خواهدشد.بامحورهای اصلی مستخرج 

نظام پرسش ها برای  استنطاق از متفکر و سپس تحلیل داده ها تدوین شده است.

1- عهد و پیمان )وفای به عهد( 2- قدرت 3- پذیرش تفاوت ها 4- پذیرش دیگری 5- آمادگی برای 

بخشایش 6- دوستی مسئولانه 7- نفی خود منفی

1. other
2. forgiveness

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                             9 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


34

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

نمودار 1- سازه نظری-شاخصه های سیاست دوستی

نظام پرسش ها
1- عهد و پیمان چطور باسیاست دوستی مرتبط می شود؟

2-مفهوم قدرت چگونه به سیاست دوستی دراندیشه سیاسی منجر می شود؟

3-پذیرش تفاوت ها چگونه می تواند به سیاست دوستی بیانجامد؟

4-آیا دردستگاه فکری متفکر پذیرش دیگری و دیگرخواهی پذیرفته  شده است؟

5-بخشایش و بخشودگی دراندیشه سیاسی متفکر چطور می تواند به سیاست دوستی منجر شود؟

6-دوستی مسئولانه یا مبتنی بر وظیفه چگونه به سیاست دوستی می انجامد؟

7-نفی خود منفی یا خود فراموشی در اندیشه سیاسی چطور به سیاست دوستی منتهی می شود؟

رویکرد و روش پژوهش
رویکرد پژوهش حاضر تفسیری و هرمنوتیک است .هرمنوتیک یا به نیت مولف و کنشگر توجه دارد یا 

به باورهایی که ذهن یک مولف و کنشگر را شکل می دهد .زبان ،فضای زندگی،تجربه زندگی و تفسیر 

آنها،از عناصر اصلی رویکرد هرمنوتیک است.)منوچهری1379؛120-125( شلایرماخر به درستی پدر 

علم هرمنوتیک جدید محسوب می شود و هرمنوتیک را در فضایی دینی به کار برده است؛قرائت وی 

درباب کاربرد هرمنوتیک درمتن نوشتاراست نه هرمنوتیک درعلوم انسانی یا موارد مشابه.

نظریه هرمنوتیک شلایرماخر دارای دو کانون عمده است:1-فهم دستوری یا2- نبوغ خلاق وی .در 

نوع دستوری کارمفسر بررسی رابطه گفتار با زبان است ؛ شلایر ماخرهدف از فهم را ،بازسازی حیات 

ذهنی مولف می داند. اصلی که این بازسازی چه نحوی و چه روان شناختی راممکن می سازد اصل »دور 

سیاست 
دوستی

پذیرش 
تفاوت ها پذیرش 

دیگری
آمادگی برای 

بخشایش

دوستی قدرت
مسئولانه

عهد و 
پیمان

نفی خود 
منفی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            10 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

35

فصلنامه علمی - پژوهشی

هرمنوتیکی« است . )برزگر1393؛24-27(  دردور هرمنوتیکی شلایرماخرکل  از روی اجزا و بخشهای 

اجزا،از روی کل درک می شود.یک سر فهم کل و سر دیگر آن جزء یا اجزااست.دور هرمنوتیکی بادور 

باطل متفاوت است.دردور هرمنوتیکی،کل و جزء درهردور تکراری متحول می شود و در این دورکل و 

جزء به طور مرتب تغییر می کنند و بااطلاعات بیشتر و جدیدتری روبرو می شوند.دور هرمنوتیکی تنها 

یکبار صورت نمی گیرد بلکه این رفت و برگشت ها درذهن مفسر مکررانجام می شود تا زمانی که ذهن 

وی به رضایت و فهم قابل قبول برسد.زمانی دوربه پایان می رسدکه گردش اطلاعات جدیدی در رفت و 

برگشت ها صورت نپذیرد.لذا دلیل ترجیح قرائت شلایرماخر برسایر قرائت ها هم به جهت قرابت متفکر 

موردی پژوهش و هم به دلیل تجزیه و تحلیل متون است.

روش های کیفی بیشتر با تولیدتوصیف های استدلالی وکشف معناها و تفسیرهای کنشگران سر و کار 

دارد.در روش کیفی معمولا آمیختگی طولانی و عمیقی با دنیای مولف یامتن وجود دارد)بلیکی1399؛301( 

همچنین  رابطه محقق و متن دیالیکتیکی یارفت و برگشتی است .محقق در این روش حین اینکه  فاصله 

نیز دارد.)ذکایی1399؛53(روش تحلیل  فعال  و پژوهش حفظ می کند،نقش  داده ها ،متن  با  را  خود 

متن یا محتوا و یافتن نظم فکری و اندیشه متفکر به صورت قدم به قدم صورت می گیرد. باردن یکی 

ازکارکردهای مهم تحلیل محتوا راکارکرد اکتشافی آن می داند.)برزگر 1393؛13(دراین روش محقق می 

کوشد تاخطوط اصلی متن راشناسایی وخطوط فرعی را به آن هاپیوند دهد تا نظم فکری متفکردرزمینه 

موضوع مورد بررسی را دستگاه مند سازد.دراین پژوهش  به طور ویژه  از روش تحلیل محتوای رندانه و 

میان براستفاده شده است.یکی از شیوه های میان بر یا رندانه در تحلیل محتوای کمی بدون شمارش عددی 

واژگان برای پی بردن به کانونی بودن ،توجه به کاربرد واژه هایی چون»مکررا بیان کرده ام«،»کرارا گفته 

ام«،»تاکید می کنم« ،»هر و ..همیشه «است.در واقع با شمارش کمی به »محور بودن« ،»کانونی بودن« 

و »تکرار پذیری «آن مطلب در زبان و اندیشه سیاسی متفکران هم به اقرار و اعتراف خود متفکران پی می 

بریم. روش تحلیل محتوای کمی و کیفی به دنبال شمارش و فراوانی واژه ها و مضامین و قرار گرفتن آن ها 

در جایگاه های خاص به کشف و اثبات کانونی بودن  آن در ذهن متفکر بپردازد.در واقع شمار و کمیت 

زیاد واژه ها دلالت بر اهمیت آن نزد اندیشمند دارد.روش تحلیل محتوای میان بر فوایدی دارد.اول آنکه 

بی نیاز به شکار فراوان و شمارش داده در حجم زیاد است.دوم آنکه حاصل نتیجه گیری ها و محور یابی 

تحلیل محتوای متعارف ،ظنی پژوهشگر است؛در حالی که در روش تحلیل میان بر بیان کانونی بودن  آن 

در ذهن متفکر از سوی خود متفکرانجام می شودو به این دلیل از استحکام بیشتری در مقام شکار داده ها 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            11 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


36

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

برخوردار است.زیرا بر مبنای اقرار و اعتراف صریح خود متفکر انجام می شود.سوم آنکه در مقام داوری و 

روایی و اعتبار سنجی یافته های آن هم تحصیل حاصل است و از عبارت صریح خود کنشگر گرفته شده 

است در حالی که در روش تحلیل محتوای مرسوم این روایی خود نیازمند آزمون کفایت اعتبار است.این 

نوع خاصی از روش تحلیل محتواست که در این دسته از متفکران شفاهی به کار می رود.)برزگر؛1402: 

39-51( درنهایت در پژوهش حاضرروش استنطاق متن نیزبهره گرفته شده است.درروش استنطاق اول 

آنکه پرسشها از ادبیات نظری غرب درموضوع خاص استخراج می شود،دوم آنکه پاسخ آن پرسش ها 

ازمنابع و متفکران غربی اخذ نمی شود، سوم  آنکه نظام پرسشهای استخراج شده بر متون دینی و آرای 

متفکران اسلامی عرضه می شود و  چهارم  آنکه  پژوهشگرمی کوشد خود پاسخ فرضی آنان در قبال این 

پرسش ها را تدوین کند ،گویی در میزگردی علمی ،گفتگوی علمی و مصاحبه ای حضوری بین متفکران 

برقرار شده است؛پرسش و پاسخ و به عبارت بهتر استنطاق صورت می گیرد.این فرآیند ظرافت های 

کوچکی دارد که باید مد نظر قرار گیرد. محمد باقرصدر درکتاب اقتصادنا و دیگر آثارخود از روش استنطاق  

بهره برده و اصل آن از عبارت تجویزی امام علی )ع( است »ذلک القرآن فاستنطقواها« .در اینجا محقق با 

طراحی سازه نظری ترکیبی و روش ترکیبی  بر قدرت حساسیت نظری خود در پژوهش می‏افزاید . با طراحی 

نظام پرسش ها منطبق با محورهای اصلی استخراج شده جهت کندوکاو بیشتر و تعمق در مفهوم دوستی، 

دستگاه فکری اندیشمند مورد مطالعه را  در دستور کار قرار می‏دهد. 

نمودار2-الگوی روشی پژوهش

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            12 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

37

فصلنامه علمی - پژوهشی

یافته ها
الف-دوستی مبتنی بر عهد و پیمان)قول و تعهد(

عنصر قوام دهنده عمل در نظر آرنت است  عهد و پیمان است.وی عهد بستن ،پیمان  یا قول را نوعی 

اخلاق می داند و آن را مستقیما از همزیستی با دیگران  و با هم بودگی درعمل کردن محسوب می کند.

یکی از مفاهیم مهم و پرکاربرد درگفتار و نوشتار امام خمینی ،تعهد ، پیمان و وفای به عهد  است. وفای 

به عهد و پیمان، که یکی از فرایض و ازجمله آداب معاشرت و حسن سلوک با مردم به شمار می‌رود، باید 

همیشه مورد توجه  افراد باشد.این وفای به عهد در برابر دیگران را امام خمینی با عبارت»تعهد به اسلام« 

نیز  بیان می کنند.ایشان در توصیه خود به طلاب داشتن صلح و صفا و برادری را توام با وفای به عهد می 

دانند؛ به طوری که وفای به عهد نسبت به دیگران موجب وفای  به عهد  با خداوند  خواهد شد.ایشان 

همچنین در کنار توصیه به وفای به عهد به کنار گذاشتن اختلافات نیز توصیه می کنند »وفا كنيد به عهد 

من تا به عهد شما وفا كنم.« )بقره- 40(   نیز می شود.» با هم صلح و صفا داشته باشيد، دسته بندى و 

اختلافات را كنار بگذاريد، با هم برادر باشيد....و اگر شما به عهد خود وفا كنيد، خداى تعالى هم وفاى 

به عهد خواهد كرد«. )صحيفه امام، 1389:ج2، 412(

امام خمینی در صحبت با قوای مسلح شعار ملت را برادری دانسته که ارتش آن را پذیرفته و درکنار مردم 

بوده است و از خداوند می خواهند که آنان بر عهدی که با ملت بستند وفادار بمانند.» از جمله غلبه ها قضيه 

اتصال شما برادران بر ملت بود كه در آن روز شعارهاى ملت، دعوت شما به برادرى بود و شما هم پذيرفتيد 

و در كنار برادرانتان تا امروز مشغول جهاد مقدس هستيد...و من اميدوارم كه شما و همه ما و همه ملت به 

عهد خودشان و برای خداى تبارك و تعالى باقى باشند....«) صحيفه امام، 1389ج19، 161(

امام خمینی تعهد را هم ردیف  تعاون و همکاری  که سبب برطرف کردن نیازهای یکدیگر است 

،می دانند؛ لازمه این امر کنار هم بودن و با هم بودن است و این دو با هم سبب حفظ کشور از آسیب ها 

می شود .» تا اين روح تعاون و تعهد در جامعه برقرار است كشور عزيز از آسيب دهر ان شاء الله تعالى 

مصون است.«) صحيفه امام، 1389:ج21، 451( ایشان هم پیمان بودن و وفای به عهد داشتن  را مساوی 

با دوستی با یکدیگر و با  آحاد ملت دانسته اند.»شما همه بايد با هم همدست  و هم پيمان‏ باشيد؛ همه 

دوست هم باشيد، دوست ملت باشيد..«)صحيفه امام،1389: ج6، 391(

برای امام خمینی تعهد و پیمان در جهان اسلام نیز مهم است چنان که به اعراب  توصیه می کنند.»پيام 

من براى برادران عرب و مسلمان اين است كه بياييداختلافات راكنار بگذاريدو دست برادرى به كيديگر 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            13 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


38

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

بدهيد و همگام و هم پيمان‏ با همه برادران مسلمان غيرعرب، تنها اسلام را تيكه گاه خود قرار دهيد.«) 

اذعان می دارند:»م‏ىخواهيم  به کشورهای اسلامی  امام،1389: ج5، 83( همچنین درتوصیه  صحيفه 

كشورهاى اسلامى در كنار هم با تعهد اسلامى به دفاع ازحقوق مسلمين و كشورهاى اسلامى درمقابل 

متجاوزان و متجاسران ماننداسرائيل تجاوزگر بايستند.«) صحيفه امام،1389 ج16، 159(بنابراین عهد و 

پیمان مدنظر آرنت مترادف مفاهیم تعهد،وفای به عهد،پیمان،از شاخصه های دوستی مدنی درمنظومه 

فکری امام خمینی  است و این مفاهیم  و شاخصه ها می توانند به  تولید سیاست دوستی در اندیشه ایشان 

منتهی شود.

ب-دوستی مبتنی بر قدرت 

به نظر هاناآرنت قدرت آن چیزی است که حیطه عمومی انسان هایی  که با هم عمل می کنند شکل 

می دهد و شرط بقای قدرت را »باهم بودن انسان ها برای عمل کردن« می داند.

قدرت به معنای باهم بودن انسان ها برای عمل کردن  درفضای فکری وگفتار امام خمینی با مفاهیمی 

مانند »وحدت و اتحاد« معنا پیدامی کند.یکی از مفاهیم محوری در اندیشه امام خمینی وحدت است.

وحدت بین مردم،وحدت بین مردم و مسئولین ،وحدت بین مسلمانان و کشورهای اسلامی .به طوری که 

ایشان رمز پیروزی ملت و کشورهای اسلامی را وحدت می دانند.» ما همه برادر هستيم و همه با هم بايد 

باشيم. رمز پيروزى ما همين وحدت كلمه و هم پيوستگى ما به هم بود. اين رمز را حفظ كنيد، اين وحدت 

را حفظ كنيد ....«)صحيفه امام، 1389:ج6، 417(

امام خمینی در جمع دانشجویان دانشگاه تهرانوحدت را حائز اهمیت دانسته و حفظ آن را رمز حقیقی 

ایمان می دانند:»من اميدوارم كه اين  وحدت‏ محفوظ بماند براى ما، با وحدت كلمه همه مان با هم- همه 

با هم- با حفظ آن رمز حقيقى كه ايمان است.«)صحيفه امام،1389: ج7، 219(

و  اتحاد  و عدم وجود  دانند  بین کشورهای مسلمان می  را وحدت  و محبت  دوستی  ایشان لازمه 

كه  بزرگ، حكومتهاى ماست  دانند.»مشكل  بزرگ جوامع اسلامی می  را مشکل  آنها  بین  یگپارچگی 

نمىگذارند وحدت حاصل شود؛ و آنها مىخواهند منافع خودشان را تأمين كنند.از اين جهت كه شما 

مىخواهيد اطاعت امر خدا را بكنيد، نهى از منكر كنيد، حكومتها را نهى كنيد از مخالفتى كه با هم دارند و 

با ملت دارند، و با دشمنان اسلام- كه خدا فرموده مراوده نكنيم- محبت‏ مكىنند.همه ما بايد اين دشمنى 

را نهى كنيم، و وحدت اسلامى را شعارمان كنيم. با وحدت، و بودن زير پرچم »لا اله الا الله« پيروز 

مىشويم‏.«) صحيفه امام، 1389:ج7، 187(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            14 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

39

فصلنامه علمی - پژوهشی

امام خمینی بر لزوم حفظ وحدت بین مسئولین و مسئولین با آحادمردم تاکید داشتند.ایشان در توصیه به 

استاندارها لزوم حفظ وحدت بین خودشان و مردم را یادآوری می کنند.» آقايان استاندارها بايد توجه كنند 

كه وحدت خودشان را و وحدت خودشان با ملت را حفظ كنند، «)صحيفه امام، 1389:ج20، 252(

امام خمینی به طور مکرر  بر اهمیت با هم بودن ،حفظ انسجام و یکرنگی  تاکید دارند و به سران 

کشورهای اسلامی می گویند:»كرارا دولتهاى اسلامى را دعوت به اتحاد و برادرى نموده‏ام.«)صحيفه 

امام، 1389ج2، 488(در توصیه اکید به دولت های منطقه وحدت  و یکپارچه بودن را عامل قدرت 

می دانند به طوری که قدرت دشمنان در مقابل این اتحاد بی معناخواهد شد.»تا كنون كرارا ما به اين 

دولتهاى منطقه تذكر داده‏ايم كه ما با شما نمىخواهيم بجنگيم. ما مىخواهيم كه با همه اين كشورهاى 

اسلامى و خصوصا اينهاىي كه در منطقه هستند برادر باشيم. مىخواهيم همه آنها با هم دست به هم بدهيم 

وخداى تبارك و تعالى آن قدر مقدورات به اين كشورهاى اسلامى داده است، اگر بفهمند اين حكومتها 

و توجه به مسائل پيدا بكنند، قدرتى هستند كه در مقابل آنها قدرت ديگرى اندك است.«) صحيفه امام، 

1389:ج16، 392(

تاکید های مکرر امام خمینی بر لزوم داشتن »اتحاد و وحدت« بین ملت و ممالک اسلامی حکایت 

از کانونی بودن مسئله وحدت  در منظومه  فکری وی دارد به طوریکه انسجام و باهم بودن  را موجب 

بدست آوردن قدرتی در برابر قدرت های برتر جهان می دانند به طوریکه قدرت آنان نا چیز خواهد شد.لذا 

به طور کلی می توان گفت قدرت به معنای وحدت و اتحاد در فلسفه سیاسی امام خمینی می تواند فضای 

شکل گیری عمل باهم بودگی را تولید کند.این فضا و این محیط ،یعنی محیط شکل گیری عمل ،فضای 

تولد دوستی مدنی است. 

ج-دوستی مبتنی بر پذیرش تفاوت ها

به نظر دریدا دوستی واقعی با پذیرش تفاوت هاتحقق می یابد و بر خلاف ارسطو  به جای تاکید بر 

مشابهت ها  پذیرش تفاوتها را حیاتی می داند .پذیرش تفاوت در اندیشه امام خمینی تفاوت وتنوع در 

نژاد،قوم،زبان معنا و مفهوم پیدا می کند.ایشان بین نژاد ها تفاوتی قائل نیست و همه را انسان و مخلوق 

خداوند می داند.ایشان دردیدار با گروهی از بانوان اهوازی اذعان می دارند:» اين پيام مربوط به همه است. 

اسلام، ما بين عرب و عجم و ترك و كرد، هيچ فرقى نگذاشته است و ما مفتخريم كه اسلام از ميان عرب 

برخاسته، و در عين حال عرب را بر عجم و عجم را بر عرب برترى نداده است.«)صحيفه امام،1389: 

ج7، 353(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            15 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


40

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

تنوع و تکثر آرا  موجب  پویایی جوامع سیاسی و مدنی است.امام خمینی اختلاف نظر وسلیقه راهم 

مانع دوستی مدنی نمی دانند .با وجود تنوع و تکثر عقایدتوصیه به دوستی می کنند. »البته دو تفكرهست، 

بايدهم باشد. دورأى هست، بايدهم باشد. سليقه هاى مختلف بايد باشد، لكن سليقه هاى مختلف اسباب 

اين نمىشود كه انسان با هم خوب نباشد...اگر در يك ملتى اختلاف سليقه نباشد، اين ناقص است. اگر 

در يك مجلسى اختلاف نباشد، اين مجلس ناقصى است. اختلاف بايد باشد، اختلاف سليقه، اختلاف 

رأى، مباحثه، جار و جنجال اينها بايد باشد، لكن نتيجه اين نباشد كه ما دو دسته، بشويم دشمن هم بايد 

دو دسته باشيم در عين حالى كه اختلاف داريم، دوست‏ هم باشيم.«) صحيفه امام،1389 ج21،: 48(

عدم برتری نژادی در اندیشه و عمل امام خمینی مشهود است ، ایشان بین ملت  های مسلمان هم 

تفاوتی قائل نیست. »ما بين آن مسلمى كه در حبشه است، با آن مسلمى كه در اينجاست نمىتوانيم فرق 

بگذاريم، اسلام نگذاشته اينهارافرق بگذاريم. همه مثل هم هستند.«) صحيفه امام،1389: ج19، 486(

نظرات امام خمینی برگرفته ازدینی است که بین ابناء بشر هیچ تفاوتی نمی بیند. ایشان تمدن الهی و 

اسلامی راتمدنی می داند که »آنكه همه اقشار بشر را، سياه و سفيدش را هيچ فرق‏ نمىگذارد مگر اينكه به 

تقوا.  ميزان تقوا است، ميزان انسانيت است.«) صحيفه امام،1389: ج6، 344(ایشان بین  طوایف و اقوام 

قائل هیچ گونه مرزی قائل نیستند»كرارا عرض كرديم به همه برادرهاى كردمان كه آمدند اينجا،برادرهاى 

بلوچمان كه آمدند اينجا،كه اسلام اين طور مرزهاىي كه در ساير مسلكها هست ندارد...نسبت به همه 

عرب و عجم و كرد و ترك و اينها به طور على السواء همه نظر دارد. فرق نگذاشته است بين اين ناحيه كه 

كرد مىنشيند؛ آن ناحيه كه ترك مىنشيند؛ آن ناحيه كه عرب هست؛ آن ناحيه كه عجم است.«)صحيفه 

امام،1389: ج10، 292(

تاکید امام برعدم تفاوت بین قوم ها و نژاد ها همانطور هم که مکرر گفته اند نشان از محوری بودن  

شاخصه پذیرش تفاوت درفلسفه سیاسی ایشان است.بنابراین پذیرش تفاوت های قومی ،نژادی،زبانی و 

... می تواند برای ایجاد سیاست دوستی فضا گشایی نموده و مبنای نظری برای عمل در کشور و منطقه 

قرار گیرد.

د- دوستی مبتنی بر پذیرش دیگری

محوراساسی سیاست دوستی از منظر دریدا  پذیرش دیگری است بدین معنا که وجود دیگری بدیهی 

و  ناگزیر است و به عقیده وی آنچه اهمیت داردنحوه مواجهه ما با دیگری است. با توجه به مرزبندی هایی 

که امروزه در  ایران میان ما و دیگران بوجود آمده و  همچنین غیریت سازی های صورت گرفته از سوی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            16 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

41

فصلنامه علمی - پژوهشی

برخی از کشورهای اسلامی در دنیای اسلامفشناسایی  انواع دیگری در جامعه مدنی و پیگیری نوع نگاه 

امام خمینی به  دیگری  ها ضرورری است.  امام خمینی درقوانین جمهوری اسلامی به واسطه روحیه 

دیگرخواهی و دیگرپذیری برای تمامی اقلیت ها  بویژه اقلیت های دینی حق و حقوقی قائل هستند.ایشان 

در توصیه به همه اقشار ملت می گویند:» و من به همه اقشار ملت عرض مك‏ىنم كه در اسلام هيچ امتيازى 

بين اشخاص غنى و غير غنى، اشخاص سفيد و سياه، اشخاص گروههاى مختلف، سنى و شيعه، عرب 

و عجم، و ترك و غير ترك امتيازى ندارند...اقليتهاى مذهبى حقوقشان رعايت مىشود. براى همه اقشار 

احترام قائل است. كردها و  ساير دستجاتى كه هستند و زبانهاى مختلف دارند، اينها همه برادرهاى ما 

هستند و ما با آنها هستيم و آنها با ما هستند؛ و همه اهل يك ملت و اهل يك مذهب هستيم‏.«) صحيفه 

امام،1389: ج6، 462(

.پذیرش سنی  امام خمینی دیگرپذیری مذهبی است  اندیشه  از دیگر مصادیق پذیرش دیگری در 

مذهبان در کنار شیعیان.» ما همه برادر هستيم؛ ما با اهل سنت برادر هستيم و ما نبايد- بعضىمان بر بعض 

دیگر آقاىي كنيم؛ نبايد حقوق بعضيها را ملاحظه نكنيم...در قانون هم همه اقشار حقوقشان ملاحظه 

شده است ... هيچ فرقى ما بين گروه و گروهى در اسلام نيست؛ فقط به تقوا و به اتقاء عن الله تعالى فرق‏ 

است.«) صحيفه امام، 1389:ج6، 463(

دیگرپذیری  در نظر امام خمینی برگرفته  از سنت  پیامبر اسلام است  و آن را شاخصه محبت و 

دوستی می دانند آنطور که پیامبر نسبت به همه  محبت داشتند.»يك انسانى باشيد كه به همه عالم محبت‏ 

داشته باشيد. پيغمبر اكرم اين طور بوده كه حتى كفار را هم وقتى كه ملاحظه مىفرمود كه اينها مسلم 

نمىشوند، غصه مىخورد براى آنها كه چرا بايد اينها مسلم نشوند و بعد به آن شقاوتها و به آن عذابها برسند.

كوشش كنيد كه با خواهران خودتان، با برادران خودتان، با محبت باشيد؛ علاقه مند باشيد.«) صحيفه 

امام، 1389ج10، 247(

اقلیت های مذهبی از موارد کانونی و   به  اندیشه سیاسی امام خمینی پذیرش و احترام نسبت   در 

موکد است .» ما كرارا اين مطلب را گفته‏ايم كه  اسلام نسبت به اقليتهاى مذهبى احترام قائل است و آنها 

در اين مملكت ما آزادند و حتى حق رأى دارند، حق تعيين ويكل دارند. و اسلام هميشه با آنها به طور 

مسالمت رفتار كرده است و حتما زندگى آنها در حكومت اسلامى بهتر از الآنشان است. «)صحيفه 

امام، 1389:ج5، 433( .همچنین ایشان در سخنرانی در جمع اهالی عجب شیر و جوانرود در مورد 

دیگری های نژادی که می خواهند بوجود آوردند و غیریت سازی کنند ،آن ها را چون خود می دانند و  می 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            17 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


42

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

يكد كردم.  گویند:»من كرارا در خطابه هائى كه ايراد كردم و در نوشته هاىي كه داشتم دو مطلب را رويش تأ

يك مطلب اينكه در اسلام نژاد، گروه، دستجات، زبان، اين طور چيزها مطرح نيست. اسلام براى همه 

است و به نفع همه. و ما با شما برادر هستيم به حكم قرآن، به حكم اسلام؛ و از هم جدا نيستيم. با كردها، 

با تركها، با بلوچ ها، همه برادر و بايد با هم زندگى كنيم.«) صحيفه امام،1389: ج9، 360(

در نتیجه در منظومه فکری امام خمینی پذیرش انواع دیگری بر مبنای قواعد و قوانین اسلامی پذیرفته 

شده است و همین دیگر پذیری و دیگر خواهی  که مکرر اذعان داشته اند، منجر به دوستی،محبت و 

برادری  از نظر ایشان می شود  و محیط تشکیل دوستی مدنی را فراهم می آورد.

هـ-دوستی مبتنی بر آمادگی برای بخشایش

دریدا درچارچوب سیاست دوستی ،بخشایش را به صورت ناب خود بر مبنای تقویت خیر مشترک 

میان انسانها و امری غیرمشروط و شامل امرنابخشودنی تعریف می کند.بنابراین بخشایش در دوستی  

حتی به معنای بخشش امر نابخشودنی است.در اندیشه سیاسی امام خمینی عفو و بخشایش یکی از 

مواردی  است که مورد توجه واقع شده.ایشان در توصیه به  آحادمردم خواستار عفو و اغماض در حیطه 

دوستی ، نسبت به یکدیگر هستند .» از عموم ملت عظيم الشأن و خصوص دولتمردان مىخواهم كه از 

تجربه تلخى كه از اختلاف بعد از اتحاد اول پيروزی عبرت بگيرند، و برآن باشند كه مدتى هم تجربه 

برادرى و اتحاد را به كار برند و با محبت‏ و رحمت همكارى و همفكرى رااگر چه با تكلف هم باشد، پيشه 

خود قرار دهند و به كمك هم براى ساختن كشور بشتابند و نسبت به كيديگر با عفو و اغماض رفتار نمايند. 

مطمئن باشند كه وعده خداوند متعال بر آن است كه اخوت ايمانى و دوستى و محبت‏ با كيديگر موجب 

نجات است.«)صحيفه امام،1389: ج13، 543(

همچنین امام خمینی ازعموم مردم تقاضا می کنند عفو را روش و منش خود قرار دهندکه شیوه عطوفت 

و مهربانی است و با این شیوه زمینه سیاست سازی دوستی فراهم می شود»و من از عموم برادران ايمانى 

مىخواهم كه براى رضاى خداوند تعالى از انتقامجوىي و بهانه گيرى اجتناب كنند، و به پيروى از رسول 

اكرم)ص(عفو و اغماض را شيوه خود قرار دهند. و من از جوانان عزيز مىخواهم كه از خودعطوفت نشان 

يكد فرموده، پيروى كنند.«)صحيفه  دهند و ازشيوه احسان كه مرضى خداونداست و قرآن كريم برآن تأ

امام، 1389:ج12، 196(

امام خمینی حتی آمادگی برای عفو و بخشش را نسبت به سربازان ارتش بعثی عراق اعلام می دارند.

ارتش بعث عراق که مصداق کامل دیگری است  و به نوعی دشمن ملت و کشور ایران و غیریت ملت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            18 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

43

فصلنامه علمی - پژوهشی

مسلمان ایران بود؛ اما ایشان با آغوش باز تمایل به بخشش آنها دارند.»كسانى كه از ارتش بازى خورده 

عراق به ايران پناهنده شوند مورد عفو و محبت‏ و اغماض هستند و با آنان چون برادران خودمان رفتار 

مىشود؛ و كسى حق ندارد به غير از رفتار انسانى- اسلامى با آنان رفتار كند«)صحيفه امام، 1389:ج14، 

218(دوباره می  فرمایند:»پس از جنگ، در صورتى كه مايل باشند، در ايران مىمانند؛ و در صورتى كه 

تقاضا كنند، آنان را به كشور خودشان با احترام برمىگردانند. «)صحيفه امام، 1389:ج14،  219(

امام خمینی در مورد گذشت و عفو دیگری های که جرم کرده و آسیب به ملت رسانده اند و محبوسین 

یعنی» بخشش امر نابخشودنی «با تاکید می خواهند که مورد عفو و گذشت قرار گیرند. ،همچنین تاکید 

در این مسئله نشان از اهمیت و محوری بودن  عفو نابخشودنی ها در اندیشه ایشان دارد . » من امروز 

يكد كنم در اين امر كه راجع به اين محبوسين- البته به استثناى آنهاىي كه ما به حسب امر خدا  مىخواهم تأ

يكد كنم كه زودتر اين قضيه تمام بشود و رسيدگى زودتر بشود تا ان شاء الله،  نمىتوانيم عفو كنيم- باز تأ

براى عيد جديد يك عده چشمگيرى از اينها و اگر مىشود، همه آنهاىي كه مىشود، آنها را عفو كرد. حالا 

گناه دارند، يك گناهى است كه قابل عفو است، انحراف دارند انحرافى است كه قابل عفو است، تهيه كنند 

و براى عيد جديد اينها عفو بشوند.«)صحيفه امام،1389: ج16، 67(

لذا  آمادگی برای بخشایش  و عفو در اندیشه سیاسی امام خمینی یکی از شاخصه ها و محورهای 

کانونی  است که بستر شکل گیری دوستی را فراهم کرده و  می تواند منتهی به  سیاست دوستی شود .

و-دوستی مبتنی بر پذیرش  مسئولیت 

 دریدا مسئولیت را از ضروریات دوستی می شمارد که با الویت بخشیدن دیگری نسبت به خود ،خود 

را در مقابل دیگری مسئول می داند.به عقیده وی تنها زمانی مسائل اخلاقی و سیاسی و تمام دنباله هایشان 

موجودیت دارند که مسئولیت محدودیت پذیر نباشد.باپذیرش دیگری  و عدم انکار وی در مقابلش مسئولیت 

و وظیفه وجود دارد.امام خمینی ایران را محیط محبت و محیط برادری می دانند .» اين محيط محبت‏ را 

حفظ كنيد. ايران را يك محيط محبت‏ كنيد .«) صحيفه امام، ج6، 1389: 445( ایشان  در امتداد این 

محبت،افراد را در برابر یکدیگر مسئول می دانند.این مسئولیت شامل مسئولیت مردم به یکدیگر و مسئولیت 

مسئولین نسبت به مردم می شود.ایشان درباره ارتباط محبت و مسئولیت می گویند:»همه مان مثل شبانها 

هستيم؛ و همه مان مسئول هستيم از اين شبانى. همان طورى كه م‏ىدانيد شبان نسبت به آن گوسفندهاىي 

كه زيردستش است محبت‏ دارد، همه ما نسبت به هم اين طور بايد باشيم؛ مثل شبانى كه گوسفندهاى 

خودش را با محبت‏، بدون آزار، تربيت مكىند، ما هم اين طور باشيم. «)صحيفه امام، 1389:ج7، 492(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            19 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


44

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

در دستگاه فکری امام خمینی میان دوستی و مسئولیت نیز ارتباط  متقابل  وجود دارد و ایشان درباره دوستی 

و مسئولیت فرمودند:» ديگر قضيه، قضيه رژيم طاغوت نيست كه سربازش با مردم دعوا بكند؛ سربازش 

برادر مردم است و براى مردم است. وقتى اين طور شد، مردم هم براى شما م‏ىشوند؛ محبت‏ متقابل است. 

وقتى شما محبت‏ به مردم كرديد، مردم به شما محبت‏ مكىنند. آن روزى كه ارتش ايران شمشير كشيده بود 

دنبال مردم، مردم هم با تمام قوا با آنها مىجنگيدند. آن روزى كه ارتش آمد توى مردم و با مردم ]همدردى[ 

كرد، گل سرش م‏ىريختند. محبت‏ متقابل است.«) صحيفه امام، 1389:ج8، 381(

امام خمینی داشتن مسئولیت در برابر مردم و کشور را با خدمت کردن برابر می دانند.»كوشش كنيد كه 

الآن همه مسئول هستيم و بايد همه از عهده اين مسئوليت بيرون بياييم. و همه بايد خدمت بكنيم. الآن 

مملكت ما محتاج به خدمت است. چه آنهاىي كه انسان مىخواهند درست كنند و نيروى انسانى در دست 

آنهاست، و چه آنهاىي كه در قشرهاى ديگر هستند ؛ و شما به يك مملكتى كه از خودتان باشد خودتان در 

آن خدمت بكنيد؛ براى ملت خودتان و خودتان.. «).صحيفه امام، 1389:ج8، 70(

ایشان  در توصیه به اقشار مختلف معلمین رادارای مسئولیت سنگین می دانند که درنهایت شاگرد را  

به محبت دعوت  می کند.»نقش معلم در جامعه، نقش انبياست.انبيا هم معلم بشر هستند؛و مسئوليت 

بسيار زياد دارد. نقش مهمى است كه همان نقش تربيت است كه »إخراج من الظلمات إلى النور« همين 

سمت معلمى است. خداى تبارك و تعالى اين سمت را به خودش نسبت م‏ىدهد كه خداى تبارك و تعالى 

ولى مؤمنين است؛ و آنها را از ظلمات اخراج مكىند به سوى نور. و معلم اول خداى تبارك و تعالى است 

كه اخراج مكىند مردم را از ظلمات به وسيله انبيا و به وسيله وحى مردم را دعوت مكىند به نورانيت؛ دعوت 

مكىند به كمال؛ دعوت مكىند به عشق، دعوت مكىند به محبت‏.«) صحيفه امام، 1389:ج9، 292(

امام خمینی پرستاری را شغل مهمی می داند که با محبت خود مسئولیت هایش را انجام می دهد.» 

اين شغل پرستارى از شغلهاى بسيار شريفى است كه اگر چنانچه، انسان با وظايف انسانى و شرعى 

خودش عمل بكند، اين يك عبادتى است كه در تراز عبادتهاى درجه اول است. البته مسئوليت هاىي هم 

دارد. انسان با يك بيمارى به طور محبت‏، به طور برادرى، به طور خواهرى مراعات احوال او را بكند. شغل 

شما شغل بسيار شريفى است و از آن طرف مسئوليتش هم زياد است. مسئوليتش را خود شما مىتوانيد 

جبران بكنيد، به محبت‏ كردن به مرضى. اينها احتياج دارند به محبت‏، بيش از آنكه احتياج به دوا دارند. 

اين پرستارها با او با ملايمت، با رفتار انسانى، با محبت‏، مثل برادر و خواهر با او رفتار كنند.«) صحيفه 

امام، 1389:ج12، 509(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            20 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

45

فصلنامه علمی - پژوهشی

ایشان اصلاح مملکت را  در رابطه  بین محبت و مسئولیت را در دانشکده پلیس می دانند .»مسئوليت 

دانشكده پليس بيشتر از ساير مسئوليتهاست؛ براى اينكه اينها كارشان حساستر است. اگر از »دانشگاه 

پليس« آدمهاى اسلامى بيرون بيايد، آدمهاىي كه نسبت به مردم محبت داشته باشند بيرون بيايد، اين 

اصلاح مكىند يك مملكت را. بنا بر اين، اين شغل، شريفترين شغلهاست«)صحيفه امام،1389: ج8، 

)98

امام خمینی همچنان  در برابر ملت های مسلمان مظلوم مانند فلسطین هم احساس مسئولیت می 

کنند و با تاکید اذعان می دارند:»هميشه‏ بناى ما اين است كه دركنار برادران فلسطينى خود بايستيم و هر 

وقت هم قدرت پيدا كنيم، همان طورى كه آنها از حقشان دفاع مكىنند، ما هم مثل برادر با آنها همدوش و 

همرزم خواهيم بود. بيت المقدس بايد به مسلمين برگردد.«) صحيفه امام، ج4، ص: 444(

در اندیشه سیاسی امام خمینی محبت و دوستی با وظیفه و مسئولیت ملازمت دارد .این نوع دوستی 

مبتنی بر پذیرش مسئولیت  می تواند دوستی مسئولانه را شکل دهد و بستر سیاست فهمی  و پس از آن 

سیاست سازی بر مبنای دوستی را فراهم آورد.

ز-دوستی مبتنی بر نفی خود منفی

مادر بت ها بت نفس شماست                                         زان که آن بت مار و این بت اژدهاست

دانند  دنیا که منشاء آن حب نفس است می  تفرقه و اختلاف ها  را حب  امام خمینی ریشه همه 

و نتیجه آن دشمنی است نه دوستی)صحيفه امام، 1389:ج16، 459( به نظر وی »كسى كه از روى 

حب‏ نفس به مردم و اشياء نظر مكىند و به اشياىي كه نظر مكىند از راه دشمنى و بغض نظر مكىند؛ اين 

نمىتواند آزاد باشد«) صحيفه امام، 1389:ج14، ص 9(امام خمینی باور دارندانسانی که حب نفس دارد 

از شناخت خود به صورت آزاد هم محروم می ماند »انسان خودش از باب اينكه حب نفس دارد و هر 

چه را مىخواهد براى خودش مىخواهد، براى خاطر اين حب نفس شديد از بسيارى از امور غافل است؛ 

يعنى با اين حب نفس نمىتواند خودش را آزاد بشناسد.«) صحيفه امام، 1389ج14، ص 9(وی برای از 

بین بردن اختلاف وتفرقه هاتوصیه به تهذیب نفس می کنند.تهذیب نفس یا فراموشی خویشتن خویش 

می تواند موجب انسجام و پیروزی شود . »حالا بايد همه قشرهاىي كه هستند، با هم دست به دست هم 

بدهند. دست بردارند ازاين حب و بغضهاىي كه اساسش هم همان حب نفس‏ است. يك مقدار حب نفس‏ 

را كنترلش كنند، نمىتوانندخارجش كنند،كمش كنند،موقتا كمش كنند تا اين پيروزى حاصل بشود.«) 

صحيفه امام1389، ج14، ص 19(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            21 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


46

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

ایشان ریشه نزاع ها و درگیری ها حب نفس و خود خواهی می دانند و برای رفع نزاع ها توصیه به جهاد 

با نفس و »نفی خود منفی« می کنند که منتهی به برادری خواهد شد.» نزاع مال خودخواهى است. از نقطه 

نفس‏ انسان پيدا مىشود كه آنها نفس‏ را كشته‏اند. جهاد كرده‏اند. همه نزاعها براى اين است كه اين براى 

خودش يك چيزى مىخواهد، آن هم براى خودش يك چيزى مىخواهد. اگر مردم تربيت و تزکیه  بشوند 

همه اين نزاعها از بين م‏ىرود. همه اين گرفتاريهاىي كه براى بشر است از بين م‏ىرود.برادر مىشوند همه. 

همان طورى كه يك برادر براى برادر خودش خير مىخواهد.«) صحيفه امام،1389 ج11، 382(

همچنین ایشان عامل وحدت  و قدرت را هم نجات یافتن از بند خود و فراموشی خود می دانند.»ما 

و  بدهيد  نجات  را  است.و خودتان  پستى  و  كثافتكارى  كه  در خودمان هستيم  يك شيطنت هاىي  گرفتار 

خودمان را نجات بدهيم. اگر از اين بند نجات پيدا بكنيد، آن بعدش آسان مىشود، وحدت آسان مىشود، 

اما از اين بند بايد نجات پيدا بكنيم، از اين بند خودخواهى، هر چه هست براى خودم، خود محورى، من، 

نه غير. اين در همه نفوس هست مگر اينكه تهذيب بشود، همه نفوس در آنها اين مسأله هست كه براى 

اينكه فطرت الله هست« )صحيفه امام1389، ج17، 530(

امام خمینی خودخواهی و خودبینی  را چاه ویل می دانند ؛»من« از نظر ایشان »من شیطانی« است 

که عامل تفرقه و از بین رفتن انسجام ،اتحاد و وحدت می دانند و نفی آن و مهذب شدن از آن می تواند 

منجر به وحدت ،یکپارچگی ، محبت و در نتیجه زمینه ی تشکیل دوستی مدنی را فراهم کرده و سیاست 

دوستی صورتبندی خواهد شد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            22 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

47

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه گیری
با وقوع رنسانس و ظهور مدرنیته در پی آن شکل گیری مکاتبی چون لیبرالیسم و نولیبرالیسم تغییر در 

مفاهیم صورت گرفت .در این روزگار رابطه ما با دیگران دستخوش تغییر قرار گرفت .درهمه جای دنیا 

انسان تنها ترشده است؛نه قانون گرایی غربی پیوندها رامحکم کرد و نه فقه گرایی اسلامی توانسته موجب 

بروزمودت و دوستی  در دنیای اسلام شود.ظهور جنگ های فرقه ای و تولد قارچ گونه گروه های تکفیری 

بویژه در منطقه غرب آسیا جایی برای بروز اخلاق اسلامیبر مبنای رحمت و مودت باقی نگذاشته است.

لذا عصر معاصر عصری است که فلسفه و سیاست با همکاری هم هویت بیگانگی از دیگری  و یک 

جنگ دائمی را توجیه می کنند.برای نجات انسان ازتنهایی،جنگ و نزاع تنها یک راه پیش رو ست و آن 

دوستی مدنی  است.حفظ دوستی های در مدینه  در زمانه و گستره تفاوت ها امری دشوار به نظر می 

رسد اما علاج دردهای امروز ماست. بسط ،گسترش و دستگاهمند کردن تئوری های  سیاست دوستی 

در جهان اسلام و بویژه ایران اسلامی معاصر ضروری است.بر این اساس پژوهش حاضر با انتخاب امام 

خمینی به عنوان متفکر معاصر و مسلمان که توانست اسلام را معاصرسازی کرده و بر مبنای آن نظام سازی 

کند انتخاب نموده و سیاست دوستی را با شاخص های اخذ شده از هاناآرنت ، ژاک دریدا و  امام خمینی 

پیگیری کرده و ادبیات سیاسی امام خمینی را روزآمد سازی نمود.بر اساس یافته های پژوهش که با شیوه 

استنطاق، روش ابداعی محمدباقر صدر،  از متفکر موردی صورت گرفت،  این نتایج حاصل شد که 

سیاست دوستی در منظومه فکری امام خمینی با محورهای دوستی مبتنی بر عهد بستن،قدرت به معنای 

باهم بودن و اتحاد،پذیرش تفاوت های نژادی و زبانی و قومی،پذیرش دیگری مذهبی ،قومی و دینی ،آماده 

بودن برای بخشیدن خطاهای نابخشودنی در دیگری ها ، دوستی مسئولانه،نفی خود منفی  قابلیت بحث 

و دستگاهمند شدن دارد. امام تعهد داشتن افراد در برابر یکدیگر و کشورهای مسلمان نسبت به هم و هم 

پیمان شدن آنها با یکدیگر را نشانه وحدت،محبت و برادری می دانند.دوستی مبتنی بر قدرت در منظومه 

فکری امام خمینی با مفاهیمی مثل وحدت ،اتحاد و همبستگی معناسازی می شود.وحدت و انسجام 

بین مردم،مسئولین با مردم و کشورهای اسلامی موجب شکل گیری قدرت و فضای شکل گیری عمل در 

فضای مشترک می شود.دوستی  مبتنی بر پذیرش تفاوت در نظر امام خمینی با پذیرش تفاوت های قومی 

مانند کردها و زبانی مانند ترکها و نژادی مانند تفاوت قائل نشدن بین عرب و عجم منطبق می شود آن چنان 

که ایشان طبق قوانین اسلامی تبعیض و فرقی بین اقوام و نژادها نمی بینند.دیگرانی که توسط جامعه مدنی 

و برخی گروه های سیاسی ساخته شده اند در دستگاه فکری امام خمینی به طور کامل  با احترام به حقوق 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            23 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


48

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

اقلیت های مذهبی و دینی مانند ارامنه و برادران اهل سنت پذیرفته شده اند.در واقع دیگری های ساخته 

و پرداخته شده از سوی جامعه مدنی برای ایجاد شکاف  بین اقوام،مذاهب و نژاد ها بوجود آمده  که در 

فلسفه سیاسی امام به طور کامل مورد پذیرش قرار گرفته و ایشان دیگری ها را چون خود دانسته و پذیرا 

هستند. امام خمینی بخشش و عفو را شیوه و منش  خودقرار می دهند و از عموم ملت تقاضا می کنندعفو 

را راه خود قرار دهند عفو و گذشت بر مبنای روش تحلیل رندانه از موارد کانونی اندیشه وی است.ایشان 

ایران را محیط محبت می دانند که باید محبت را در آن حفظ کرد.امام خمینی در این محیط آحاد ملت 

و اقشار مختلف جامعه را دارای مسئولیت می دانند ؛ به باور ایشان ما در برابر ملت های مظلوم از جمله 

فلسطین مسئولیت داریم و باید برادرانه کنار آنها بمانیم.حب نفس و خودخواهی در اندیشه سیاسی امام 

خمینی مذموم واقع شده است به طوری که ایشان مکرر حب دنیا)که منشا آن حب نفس است( را راس 

همه خطاها می دانند. لذا مبدأ همه خطرها براى انسان خود آدم است، و مبدأ اصلاح هم از خود آدم 

بايد شروع شود و زمانی که اصلاح آغاز شود و خود منفی و شیطانی نفی شود،»من مثبت« آغاز به شکل 

گرفتن می کند.من مثبت و مهذب شروع به خودسازی می کند و پس ازآن می تواند وارد سیاست شده و 

برمبنای پرهیز از اختلافات و نزاع ها شروع به جامعه سازی کند.جامعه سازی منهای درگیری و نزاع منجر 

به انسجام و وحدت  می شود و به نظر ایشان محیط  و بستر محبت شکل می گیرد. بر اساس یافته های 

پژوهش و وجود شاخصه های دوستی بر اساس الگوی نظری طراحی شده  گام اول در سیاست فهمی 

دوستی  درون دستگاه فکری  ایشان برداشته شد؛پس از آن ، مقدمات سیاست سازی دوستی فراهم می 

شود. زمانی که سیاست دوستی در عمل محقق شود  و دوستی مدنی شکل بگیرد ،امکانات اجرای عدالت 

فراهم شده و اجرای عدالت نیز موجب ایجاد انسجام اجتماعی ،آزادی بیان و دیدگاه ها شده و بستر نقد 

سیاست ها به دور از هرگونه بغض فراهم می شود.با این بستر سازی سرمایه اجتماعی افزایش می یابد 

و دشمنی که وجه دیگر امر سیاسی است روند کاهشی پیدا کرده و رفته رفته از بین می رود ؛ در نهایت 

سیاست دوستی جایگزین تخاصم و درگیری می شود. دوستی عامل توافق سیاسی و پیش زمینه سیاست 

است،در جهان اسلام نیزموجب مهار اندیشه های تکفیری و رفتارهای جهادی می شود .دوستی تابع 

بزرگ ترین شکل ارتباط یعنی جامعه است و برای منافع عمومی موضوعیت پیدا می کند.دوستی نوعی 

قربت است ،نزدیکی است،ضرورتی دینی است و برای اهداف دین یعنی زندگی متعالی بشر به خدمت 

گرفته می شود.به طوریکه در منظومه فکری و عملی امام خمینی سیاست تقریب بین مذاهب اسلامی ،به 

بیان ملموس تر وحدت بین شیعه و سنی طراحی شد.همچنین یکی از مصادیق عینی و ملموس سیاست 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            24 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

49

فصلنامه علمی - پژوهشی

دوستی در اندیشه امام خمینی تدوین منشور برادری است.به صورتی که ایشان  احزاب و جناح های 

سیاسی را دعوت به دوستی و برادری می کنند. در مجموع سیاست دوستی با شاخص های اکتشافی در 

فلسفه سیاسی امام خمینی می تواند مبنای سیاست فهمی و در پی آن سیاست سازی در ایران و جهان 

اسلام قرار گیرد و موجبات کاهش نزاع ها ،درگیری ها ودر نهایت دشمنی رافراهم نماید.همچنین با این 

سیاست می توان در نظریه سازی و روزآمدسازی  و سیاست سازی دوستی مدنی در قرن معاصر گامی نو 

و موثر برداشت و آن را به  صورت یک کل منسجم بهم پیوسته ارائه کرد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            25 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


50

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
02

ییز
م، پا

سو
ره 

شما
م ، 

زده
 سی

سال

کتاب نامه
قرآن کریم

امام خمینی -وصیت نامه سیاسی  الهی)1378( تهران.موسسه نشر و تنظیم آثار امام خمینی.

امام خمینی-صحیفه نور )1389(جلد 1تا22،تهران، موسسه نشر و تنظیم آثار امام خمینی.

آرنت،هانا )1388(ریشه های توتالیتاریسم،ترجمه محسن ثلاثی،تهران،ثالث.

آرنت،هانا)1390(وضع بشر،ترجمه مسعود علیا،تهران،ققنوس.

آرنت،هانا)1394(حیات ذهن، ترجمه مسعود علیا،تهران،ققنوس.

آرنت،هانا)1398(آیشمن در اورشلیم.ترجمه زهرا شمس،تهران،برج.

امیرمحلاتی،محمدجعفر )1400(دوستی در سپهر اندیشگی شرق و غرب،تهران،طرح نو.

امیر محلاتی،محمد جعفر)1399(دوستی به مثابه جهان بینی،تهران،هرمس.

برزگر،ابراهیم)1393(اندیشه سیاسی امام خمینی ،سیاست به مثابه صراط،تهران،سمت.

برزگر،ابراهیم)1395(رهیافت بومی سازی علوم سیاسی،تهران،دانشگاه علامه طباطبایی.

برزگر ،ابراهیم)1402(صراط، سیاست سازی و سیاست فهمی در اندیشه آیت الله خامنه ای،تهران،انقلاب اسلامی.

برزگر،ابراهیم)1389(ساختار فهم اندیشه سیاسی در اسلام،دوفصلنامه دانش  سیاسی ،شماره12،پاییز و زمستان.

بحرانی، مرتضی )۱۳۹۳( بدایت و نهایت دوستی مدنی در فلسفه فارابی فصلنامه مطالعات میان رشته ای درعلوم انسانی 

سال ششم شماره ۲۲، زمستان. 

بحرانی مرتضی و شکوری ابوالفضل )۱۳۸۷( بررسی زبانی نسبت دوستی و ریاست در اندیشه ی سیاسی فارابی فصلنامه 

تحقیقات فرهنگی سال اول شماره ۴ زمستان.

بحرانی، مرتضی و علوی ،پور محسن )۱۳۹۶( “دوستی” در سنت فلسفه ی سیاسی اسلامی فصلنامه حکمت ،معاصر سال 

،هشتم شماره اول بهار.

بحرانی مرتضی )۱۳۹۴( دوستی مدنی و نوع مدینه نزد فارابی دو فصلنامه دانش سیاسی، سال یازدهم شماره اول بهار و تابستان.

بلیکی،نورمن )1399(ترجمه حسن چاوشیان،طراحی پژوهش های اجتماعی،تهران ،نشر نی .

بیات سرمدی،وحید)1401( مفهوم دوستی در اندیشه سیاسی ابن مسکویه رازی و خواجه نصیر الدین طوسی،تهران،دانشگاه 

علامه طباطبایی)ره(.

حقیقت،سید صادق)1391(روش شناسی علوم سیاسی،قم ،دانشگاه مفید.

دریدا،ژاک)1387(جهان وطنی و بخشایش،ترجمه امیرهوشنگ افتخاری راد،تهران،گام نو.

گاه. ذکایی،محمد سعید)1399( هنر انجام پژوهش کیفی:از مسئله یابی تا نگارش،تهران،آ

شهیدی نیا،علی)1402(سیاست دوستی در نگاه دولت سید محمد خاتمی)1384-1376(براساس نظریه دریدا،فصلنامه 

رهیافت انقلاب اسلامی،سال هفدهم،شماره62،بهار.

عزیزالهی، فهیمه )۱۳۹۶( دوستی فکری و همبستگی اجتماعی :بررسی مقایسه ای آرای ژاک دریدا و یورگن هابرماس، پایان 

نامه کارشناسی ارشد علوم سیاسی -دانشکده ی حقوق و علوم سیاسی دانشگاه خوارزمی تهران.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

                            26 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html


نی
خمی

ام 
ی ام

اس
 سی

شه
ندی

در ا
ی 

وست
ت د

اس
سی

51

فصلنامه علمی - پژوهشی

               علوی پور،محسن و همکاران)1398(دوستی در تاریخ اندیشه سیاسی غرب،روزنه،تهران.

                علوی پور، محسن )۱۳۸۸-۱۳۸۷( دوستی در اندیشه سیاسی و روان درمانی، دو فصلنامه تخصصی پژوهش 

سیاست نظری دوره جدید شماره پنجم، زمستان و بهار.

علوی پور، محسن )۱۳۹۵( نقد دریدا بر روایتهای دوستی در تاریخ اندیشه سیاسی فصلنامه رهیافتهای سیاسی و بین المللی 

سال هفتم شماره ۴۶ تابستان

منوچهری،عباس)1394(رهیافت و روش در علوم سیاسی،تهران،سمت.

منوچهری عباس )۱۳۸۸( دوستی در اندیشه سیاسی روایتی پارادایمی تحقیقات سیاسی و بین المللی پیش شماره ۳ پاییز، 

منوچهری عباس )۱۳۸۴( دوستی در اندیشه سیاسی پژوهش علوم سیاسی، شماره ۱، پاییز وزمستان

منوچهری عباس )۱۳۸۴( دوستی در فلسفه سیاسی دو فصلنامه پژوهش علوم سیاسی شماره اول

مرتضوی رحمان )۱۳۸۸( ،فلسفه سیاسی دریدا -پایان نامه ی کارشناسی ارشد فلسفه ی غرب دانشکده ی ادبیات و علوم 

انسانی- دانشگاه اصفهان.

منابع لاتین 
Derida, Jacque(1988), The Politics of Friendship, Journal of Philosophy.

Derrida, Jacques (1997). The Politics of Friendship, London, Verso.

Derida, Jacque(2005), 1London New York George Collins, Verso,

Nixon,john(2015) Hannah Arendt and the Politics of Friendship, Bloomsbury Academic.

______________________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

نفیسه سادات )1402(، »سیاست دوستی در  قادری،  ابراهیم؛ خرمشاد، محمدباقر؛  برزگر،  شریف، طاهره؛ 
اندیشه سیاسی امام خمینی« فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س13، ش3، پاییز 1402، صص 

.25-51

DOI: 10.21859/priw-130302

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
16

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            27 / 27

https://priw.ir/article-1-1862-en.html
http://www.tcpdf.org

