
ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

1

فصلنامه علمی - پژوهشی

Analysis of the future-research process of the political 
thought of Shia thinkers regarding legitimacy in the 
foundations of governance of the Islamic Republic of 

Iran
Hamidreza Moamari1, Jalal Dorakhshah2, Seyyed Mostafa Abtahi3  

Date of Received: 2023/10/09        Date of Acceptance:2024/03/17

Abstract
Political thought, having great antecedents in the history of thought, has had a decisive place in the life, 
governance and social objectivity of human politics, and the political thinkers of countries have played an 
important role in identifying policies and strategies to achieve a desirable future. The rule of the Islamic 
Republic of Iran with the claim of Islamic and Shia civilization is no exception to this. Therefore, the growth 
of political thought depends on having a decisive position in the governance components of Iran. This research 
tries to use the interdisciplinary method of future studies and rely on the trend analysis, while presenting a 
situation of the political thought of Shia thinkers regarding the component of political legitimacy, to show a 
picture of the future of this component in the governance of the Islamic Republic of Iran in order to take a step 
in the direction of politics. The macro investment of this field of knowledge should be removed.

Keywords: Process, political thought, legitimacy, governance

1. Doctoral student of Political Thoughts, Faculty of Law, Theology and Political Sciences, 
Science and Research Unit, Islamic Azad University, Tehran, Iran. armanemrouz@gmail.com
2. Professor of the Department of Political Science, Political Thought in Islam, Imam Sadiq 
University (AS) and part-time faculty member of the Department of Political Science, Fac-
ulty of Law and Political Science, Research Sciences Unit, Islamic Azad University,TEH-
RAN,IRAN (responsible Author) , j.dorakhshah@yahoo.com
3. Assistant Professor, Department of Political Science, Faculty of Law, Theology and Political 
Science, Faculty of Law and Political Science, Research Science Unit, Islamic Azad University, 
Tehran, Iran. s.mostafaabtahi@gmail.com 

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 2, Summer 2024, 1-25
DOI: 10.21859/priw-140201

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

2

فصلنامه علمی - پژوهشی

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

3

فصلنامه علمی - پژوهشی

آینده پژوهی اندیشه سیاسی شیعه پیرامون مشروعیت در مبانی حکمرانی 
ج.ا.ایران

حمیدرضا معمری1
جلال درخشه2

سیدمصطفی ابطحی3

تاریخ دریافت: 1402/07/07             تاریخ پذیرش: 1402/12/27

چيكده
اندیشه سیاسی با دارابودن پیشینه‌ای سترگ در تاریخ تفکر، جایگاهی تعیین کننده در حیات، حکمرانی و عینیت 

اجتماعی سیاست بشری داشته است و متفکران سیاسی کشورها نقش مهمی در شناسایی خط مشی ها و راهبردها 

داعیه تمدن گرایی اسلامی و شیعی،  با  ایران  آینده مطلوب داشته‌اند. حکمرانی جمهوری اسلامی  به  نیل  برای 

مستثنای از این مهم نیست. از همین رو بالندگی اندیشه سیاسی منوط به برخورداری از جایگاهی تعیین کننده در 

مولفه های حکمرانی ج.ا.ایران است. این پژوهش تلاش دارد با بهره گیری از روش‌ بینارشته‌ای آینده پژوهی و تکیه 

بر تحلیل روند، ضمن ارائه وضعیتی از اندیشه سیاسی متفکران شیعه در خصوص مؤلفه‌ی مشروعیت سیاسی، 

تصویری از آینده این مؤلفه در حکمرانی ج.ا.ایران را نمایان سازد تا گامی در راستای سیاست گذاری کلان این 

حوزه دانشی برداشته شود.    

واژه های كليدي: روند، اندیشه سیاسی، مشروعیت، حکمرانی

1. دانشجوی دکترای اندیشه های سیاسی دانشکده حقوق، الهیات و علوم سیاسی واحد علوم و تحقیقات دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، 
armanemrouz@gmail.com .ایران

2. استاد گروه علوم سیاسی، اندیشه سیاسی در اسلام، دانشگاه امام صادق)ع( و هیات علمی نیمه وقت گروه علوم سیاسی، دانشکده 
j.dorakhshah@yahoo.com )حقوق و علوم سیاسی واحد علوم تحقیقات دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران )نویسنده مسئول

3. استادیار گروه علوم سیاسی، دانشکده حقوق، الهیات و علوم سیاسی دانشکده حقوق و علوم سیاسی واحد علوم تحقیقات دانشگاه 
s.mostafaabtahi@gmail.com  . آزاد اسلامی، تهران، ایران

Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال چهاردهم، شماره دوم، تابستان 1403، صص 25  - 1

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

20
1

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

4

فصلنامه علمی - پژوهشی

1-1 مقدمه
یکی از شگردهای کارآمد آینده پژوهی که در روند سیاست گذاری و حکمرانی کشورها بسیار موردتوجه و 

کاربرد قرار گرفته، آینده پژوهی از طریق تحلیل روند است. به طوری که ترسیم چشم‌انداز به عنوان یکی از 

این روش ها با پویش و پیمایش محیطی آغاز می گردد. از طرف دیگر اندیشه سیاسی جایگاهی برجسته 

در حکمرانی سیاسی داشته است و متفکران سیاسی در کشف نقشه راه و برنامه اقدام برای نیل به آینده 

مطلوب ایفای نقش داشته‌اند.

بنابراین، تصویری دقیق از وضع موجود در حوزه اندیشه سیاسی، به نظام سیاسی اجازه می‌دهد تا بداند 

برای دستیابی به وضعیت مطلوب باید چه تغییراتی ایجاد کند و افق آینده این منظومه دانشی به چه نحوی 

رقم بخورد.

علاوه بر این گره‌زدن این آینده به افق حکمرانی مطلوب هم از سویی زمینه را برای رشد و بالندگی 

ارتقای  موجب  دیگر  سویی  از  هم  و  می آورد  فراهم  حکمرانی  در  مؤثر  نقش آفرینی  و  سیاسی  اندیشه 

 در سه محور مبانی، الگوها و کارکرد یا اهداف حکمرانی 
ً
مولفه های حکمرانی می شود. این مؤلفه ها عمدتاً

قابل‌دسته بندی است.

در همین راستا مؤلفه‌ی مشروعیت سیاسی به عنوان یکی از مهم ترین مبانی حکمرانی در ج.ا.ایران 

مطرح است و تحلیل روند اندیشه سیاسی متفکران شیعه باتوجه به جهان بینی محوری این حکمرانی گام 

بلندی در تحقق مطلوبیت های فوق‌الذکر خواهد بود.

1-˗2 مفهوم شناسی
1-˗2-˗1 آینده پژوهی

چگونگی،  چیستی،  مورد  در  آینده  نظام یافته  مطالعۀ  و  آینده سازی  برای  پژوهیدن  آینده پژوهی، 

مطلوبیت ها، بدیل ها، پیامدها، عوامل و پیش‌ران های آینده است. )منطقی 1390، 57-60 البته چند واژۀ 

رایج دیگر نیز وجود دارد که به نظر می‌رسد، با معانی مشابهی در آینده پژوهی به کار رفته‌اند؛ اما در واقع 

دارای معانی متفاوتی می باشند. این واژه ها عبارت‌اند از: پیش نگری1، حدس2، پیش بینی3 و پیش گویی.4  

1. Anticipation
2. Conjecture
3. Forecasting
4. Prediction

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

5

فصلنامه علمی - پژوهشی

آینده پژوهی نسبت به تحقیقات آینده پژوهانه متداول تر بوده و به طور گسترده در بحث های دانشگاهی مورد 

پذیرش واقع شده است. براین‌اساس آینده پژوهی دانشی است که بر دورنماها و پیش‌انگاشت های ویژه 

استوار است که با کمک آنها به تفکر نظام یافته صریح پیرامون آینده می پردازد. در این دانش، نظریه ها و 

روش ها و ارزش های وجود دارد که با شناسایی آینده های بدیل و تعیین آینده‌های ممکن، محتمل و مرجح، 

آینده فراهم ساخته تا کنترل بر آن افزایش یابد. )منطقی 1390، 59-58(

تاریخی  فلسفۀ  و  است  آن  بر  آینده پژوهی  مبانی  که  غربی  تاریخی  فلسفۀ  میان  است  کید  تأ قابل 

مورد قبول فلاسفه‌ی اسلامی، تضاد سفت و سختی وجود علی‌الخصوص پیرامون »گشودگی تاریخ« 

دارد. در میان آینده پژوهان معاصر، اندیشمندانی تلاش کرده‌اند از الگوهای فکری غربی دور شده و به 

الگوهای بومی دست یابند. در این میان ضیاءالدین سردار و مهدی المنجره دو آینده پژوه نامدار هستند 

که آثار متعددی با گرایش های اسلامی از ایشان به انتشار رسیده است. بااین‌وجود، هیچ یک از این دو 

نفر نتوانستند رهیافتی کاربردی و راهگشا برای آینده پژوهی اسلامی ارائه کنند و تلاش های ایشان برای 

جهت‌دهی به آینده‌ی امت اسلامی، آن چنان که رقبای غربی موفق بوده‌اند، توفیق نداشته است. )پدرام و 

عیوضی 1395، 91 ـ 111(

1-˗2-˗2 تحلیل روند

تحلیل روند1 یکی از روش های متداول در آینده پژوهی است. اندیشمندان آینده پژوهی در خصوص 

تحلیل روند و ارائه وضعیتی مشخص پیرامون منظومه های معرفتی - دانشی، تعاریف گوناگونی را به کار 

برده‌اند. نویسندگانی چون شوماخر، جیمنز، کالینز و پوراس، به صراحت نحوه ارزیابی وضع موجود و 

پیمایش محیطی را مشخص کرده‌اند. به‌زعم این نویسندگان هدف از تحلیل روند وضع موجود، صورت 

واقع بخشیدن به چشم‌انداز و ایجاد درکی از مرحله اول در نگاه به آینده است. درحالی که بعضی دیگر 

چون استوارت معتقدند که چشم‌انداز فارغ از تحلیل وضع موجود، برای توصیف وضع مطلوب تدوین 

می شود و بنابراین با تحلیل وضع موجود )حال( و گذشته، مغایرت دارد. )میرشاه ولایتی 1390، 68(

در یک  آنها  میان  روابط  و  روندها  رویدادها،  اطلاعات در خصوص  روند، جمع آوری  تحلیل  در 

حکمرانی و اینکه کدام یک از این اطلاعات به چشم‌انداز مدنظر یاری می‌رساند، اهمیت دارد. بسیاری از 

اندیشمندان، شناسایی روند و رویدادهای تأثیرگذار را حائز اهمیت می‌دانند. در تحلیل روند می توان به 

1. Trends

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

6

فصلنامه علمی - پژوهشی

دنبال اهدافی همچون: شناسایی پیشران های اصلی یا بنیادی و پیشران های بالقوه اندیشه سیاسی به همراه 

شناسایی رویدادها و روندهای سیاسی مؤثر بر آن، تعیین فرصت ها و تهدیدهای بالقوه برای مطالعات 

)Andy 2006,18-21( .گاهی به نخبگان سیاسی نسبت به این روندها و رویدادها، بود سیاسی و پیش آ

1-˗2-˗3 اندیشه سیاسی

به گفته یلینک »هیچ علمی به‌اندازه سیاست نیازمند دانش واژه های دقیق نیست.« براین‌اساس گستردگی 

و تنوع مفاهیم اندیشه سیاسی حتی نام آن را نیز دربرگرفته است. در کنار اینها می بایست تعدد قرائت های 

صورت گرفته را نیز افزود. این مسئله به‌ویژه وقتی مفاهیم سیاسی باارزش داوری‌ها و تمایلات ایدئولوژیک - 

گاه هم هستند - آمیخته می شود، نیز شدت می یابد. )حقیقت 1387، 136-150( لئواشتراوس  که گاه ناخودآ

اندیشه سیاسی را تأمل درباره آرای سیاسی یا ارائه تفسیری از آنها معرفی می‌کند. )اشتراوس، 1373: 5( 

می توان گفت اندیشه سیاسی مجموعه آرای سیاسی نیست بلکه حرکت ذهنی یا علمی برای کسب و شناسایی 

آراء و جعل نظریه جدید پیرامون پدیده سیاسی است. ) اعتمادی بزرگ و سایرین، 1401: 17(

نفس طرح اندیشه سیاسی در ماهیت پیش برندگی، تحول آفرینی و برساختن نظام مطلوب حکمرانی 

است. چنانچه اسپریگنز گفته است: »وظیفه، آرزو و نوید نظریات سیاسی آن است که بشر را از کج 

بینی ها و پس از آن از چنین نظام های اجتماعی سرکوب کننده نجات دهد.« )اسپریگنز، 1370، 29( این 

یک وظیفه تاریخی و عقلی عظیم موجود در اندیشه های سیاسی است که هربرت مارکوزه از آن به عنوان 

یک نیروی واژگون ساز نام می برد که انسان را در جهت تحقق آزادی، عدالت و حقیقت به پیش  می برد. 

)1964,122,Marcuse(

1-˗2-˗4 حکمرانی

»حکم« در لغت به معنای فرمان، قاعده، مقررات، نظام، تنظیم، قانون، و امثال آن است و »راندن« به 

معنای اجرا، اعمال قدرت، پیش بردن، راهبری، اداره، هدایت و امثال آن می باشد. )معین، 1386: 1036( 

تعبیر حکمرانی که مرکب از واژه »حکم« و »ران« و به انضمام نشانه »یاء« است، نوعی معنای مصدری 

را افاده می نماید. حکم به عقیده لغت‌دانان به معنای »منع« است و »حکمران« را ازآن جهت »حکمران« 

نامیده‌اند که از »ظلم«، ممانعت می نماید. با این تمهید، می توان مدعی شد که بار معنایی عدالت در 

دلالت های لفظی واژه »حکمرانی« مستور است. )مستقیمی، 1395(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

7

فصلنامه علمی - پژوهشی

در واژه شناسی لاتین، حکمرانی به واژه یونانی Kubernan به معنای هدایت کردن یا اداره کردن است؛ 

کسفورد مترادف با واژه حکومت Government استعمال شده است. افلاطون مفهوم  اما در فرهنگ آ

Kurbernan  را برای طراحی نظام حکومتی بکار می برد که در قرون وسطی به واژه Gubernare  تبدیل 

می شود که بر حکمروایی کردن دلالت دارد. یعنی عمل و شیوه حکومت کردن یا کارویژه حکومت. )کایر، 

1386: 3( در متداول ترین استفاده، حکمرانی1 نسبت به تعریف حکومت2 یعنی »رویکرد قانون گذاری 

 جزئی است« تلاش دارد تا 
ً
بالا - پایین که به دنبال تنظیم رفتار افراد و نهادها به شکل مشخص و کاملاً

»مولفه های دستگاه را طوری تنظیم کند که افراد و نهادها در درون آن عمل کرده و در نتیجه خود تنظیمی3 

به وجود آمده و دستگاه به نتایج موردنظر دست پیدا کند« و یا جایگزینی »اعمال قدرت بر4« با »واگذاری 
6)Tait&Lyall, 2005 : 3( .کید دارد قدرت به5« تأ

تبیین مفهوم حکمرانی در منابع دینی ناظر بر مسئله ولایت و حکومت نیز آمده است. آیات قرآن در 

این حوزه ترسیم کننده خطوط کلی و راهنما برای شیوه حکمرانی در یک جامعه الهی می باشد و بااین‌وصف 

برخی تعاریف ناظر به ولایت و حکومت و یا سیاست که مبتنی بر مبانی قرآنی ارائه شده است. برخی از 

مؤلفین با استفاده از نوشته های شیخ مفید در این مورد چنین بیان داشتند که سیاست حکمرانی به کارگیری 

قدرت در جهت تدبیر امور دینی و دنیوی مردم نظارت بر ابعاد مختلف زندگی سیاسی و اجتماعی آنها و 

امرونهی ایشان در جهت تأمین خیر و صلاح دنیوی و اخروی آنان است. )خالقی، 1386: 44( اضافه 

می نماید در دیدگاه قرآنی اداره جامعه و حکمرانی منحصر به حاکمان نیست؛ بلکه آحاد جامعه نیز حق و 

تکلیف مشارکت در آن را دارند. چه اینکه آیه شریفه »وََلْتَْکَنْْ مِِنْْکمْْ أُمَُّ�ّۀٌٌ یدْْعُُونََ إِلَِیَ الْخََْیرِِ وََیأْْمُُرُُونََ بِاِلْمََْعْْرُُوفِِ 

وََینْْهََوْْنََ عََنِِ الْمُُْنْْکرِِ«7 مسلمانان را جمعیتی می‌داند که یکدیگر را به نیکی فرا می خوانند و امر به معروف 
نموده و از منکر بر حذر می‌دارند.

براین‌اساس تعریف حکمرانی در اندیشه سیاسی شیعه که ظهور و بروز آن در چارچوب حکمرانی 

1. Governance
2. Government
3. Self- regulation
4. Power over
5. Power to
6. Lyall, c,i.Tait. (2005) . shifting policy debates and the implications for governance. Pp. 1-17 
c. Lyall and j.Tait (eds), new modes of Governance, Developing an Integrated Approach to 
Science, Technology, Risk and the Environment. Aldershot, England: Ashgate publishing.

7. سوره آل عمران آیه 104

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

8

فصلنامه علمی - پژوهشی

ج.ا.ایران نمایان می شود، با تعاریف مصطلح در واژگان سیاسی و به طور نمونه حکمرانی خوب که در دهه 

 این مفهوم 
ً
پایانی قرن بیستم به طور گسترده در فضای اندیشه سیاسی ترویج شد، متفاوت است. اساساً

مطابق سازوکار جهانی و معیار دولت های حداقلی و لیبرال تعریف شده است.

فاصله  و  شکل گرفته  محیط  با  متناسب   
ً
کاملاً بستری  در  ج.ا.ایران  نظام  در  حکمرانی  درحالی که 

معناداری با الگوهای رایج جهانی دارد. اگر از منظر رویکردهای جهانی به ج.ا.ایران نگاه کنیم، به علت 

نقش پیشتازی دولت در گردش سازوکارهای نظام سیاسی و حضور دولت در قالب زمینه ها و عرصه ها 

یعنی عرصه های سیاسی، اقتصادی، اجتماعی و فرهنگی، امکان بررسی و سنجش دولت وجود ندارد 

یا نقش کم‌رنگ بخش خصوصی نیز در این بررسی به مثابه چالشی جدی در نظر گرفته می شود. مقوله 

مشارکت و جامعه مدنی نیز به همین صورت برجسته خواهد شد.

1-˗2-˗5 مشروعیت

اما  با احکام شرع و دین است؛  به معنای مطابقت  به لحاظ لغوی در فارسی و عربی  مشروعیت 

 به شرع و شریعت و دین و دین‌داران اختصاص ندارد. مشروعیت در 
ً
این واژه در اندیشه سیاسی صرفاً

زبان انگلیسی معادل واژه Legitimacy است که از ریشه لاتینی به معنای Law یعنی قانون مشتق شده 

است. مشروعیت ارتباط نزدیکی با مفهوم تعهد و التزام به فرمان برداری دارد. واژۀ مشروعیت در حوزه های 

مختلفی کاربرد دارد که در صورت تفکیک نکردن آنها، خلط هایی در بحث پیش خواهد آمد.

محققان علوم سیاسی تعاریف گوناگونی برای واژه »مشروعیت« ارائه داده‌اند. اما همه آنها به توجیه 

عقلی اطاعت مردم از زمامدارن و اعمال قدرت زمامداران بر مردم پرداخته‌اند، چرا که همه نظام های 

سیاسی تمایل دارند مردم از اوامر آنها اطاعت نموده با کمترین چون‌وچرا تصمیمات دولت را معتبر بدانند. 

هرچه حمایت عموم مردم از سردمداران نظام های سیاسی بیشتر باشد، عمران کشورها زیادتر، و نیاز آنها 

برای به کارگیری زور و فشار جهت اجرای تصمیمات، کمتر می گردد.

گاهانه مردم از تصمیمات قدرت سیاسی حاکم را در اصطلاح  چنین فرمان بری داوطلبانه و پذیرش آ

سیاسی »مشروعیت« یا »برحق بودن« و یا »حقانیت« می گویند. »مشروعیت«، همان قدرت پنهانی و 

ذهنی است که در جامعه وجود دارد و مردم را بدون فشار و زور، وادار به اطاعت می کنند. »مشروعیت« یا 

»حقانیت«، یکسان بودن چگونگی به‌قدرت‌رسیدن رهبران و زمامدارن جامعه با نظریه و باورهای همگان 

یا اکثریت جامعه در یک‌زمان و مکان معین است و نتیجه این باور، پذیرش حق فرمان‌دادن برای رهبران و 

وظیفه فرمان بردن برای اعضای جامعه یا شهروندان است. )ابوالحمد، 1368، 4: 260-245(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

9

فصلنامه علمی - پژوهشی

با نگاهی به تفکر سیاسی شیعه که هم‌زمان با رحلت نبی مکرم اسلام )ص( بر سر مسئله جانشینی 

ایشان شکل گرفت، متوجه خواهیم شد که سنگ بنای زیرین این اندیشه در پاسخ به این دو سؤال حیاتی 

 حق حاکمیت بر جامعه پس از پیغمبر منتسب از سوی حضرت حق تعالی 
ً
و کلیدی بنا نهاده شد که اولاً

 مبنای مشروعیت حاکم و حکومت چیست؟ به بیانی در اندیشه سیاسی شیعه مفهوم 
ً
با کیست؟ و ثانیاً

مشروعیت با حق اعمال حاکمیت در هم تنیده است.

نظریه های مشروعیت در شیعه را در یک تقسیم ابتدایی به دو دوره حضور و غیبت می توان تقسیم 

کرد. در دوره حضور هر چند برخی از علمای معاصر همچون مرحوم مهدی حائری یزدی در نظری نادر 

به مشروعیت مردمی نیز توجه نمودند، اکثر قریب به اتفاق علمای شیعه مشروعیت سیاسی پیامبر )ص( 

 بر نصب الهی مبتنی کرده‌اند. براین‌اساس از منظر شیعه در زمان حضور امام معصوم 
ً
و ائمه )ع( را صرفاً

 باتوجه به اندیشه امامت می توان به این قول تکیه 
ً
)ع(، حکومت دیگران مشروعیت نخواهد داشت و اصولاً

کرد که مشروعیت به معنای تام به معنایی که وفاداری مطلق اتباع را اقتضا کند فقط در عصر حضور شکل 

می گیرد. اما چنین اجماعی در عصر غیبت وجود ندارد و نظریه های متنوع و اختلافات بسیار در این حوزه 

به چشم می‌خورد. )حسینی‌زاده 1395، 96(

به طور کلی فقها در قالب سه گفتمان فقهی به این مسئله نگاه کرده‌اند: ۱. مشروعیت بخشی به نظام 

اسلامی ناشی از شرع است و مردم در این زمینه دخالت ندارند. )نظریه انتصاب( ۲. مردم مسلمان بنا 

بر خرد جمعی، نظام اسلامی را آزادانه بر سرنوشت خویش حاکم می کنند. )نظریه انتخاب یا توکیل( ۳. 

با تفکیک مشروعیت و مقبولیت، زمانی که بین قوانین شرع و رای مردم، اتفاق و هماهنگی ایجاد شود، 

نظام اسلامی تحقق عینی می یابد. اندیشه سیاسی شیعه متناسب با دوره حضور امام معصوم )ع( معنای 

حقانیت را از مشروعیت برداشت می کند. اما در دوره غیبت و مطرح شدن سایر الگوهای حکمرانی، 

معنای مشروعیت با مقبولیت و قانونیت خلط شده است. از همین‌رو سه گانه »انتصاب«، »انتخاب« و 

»ترکیب انتصاب و انتخاب« در خصوص حق اعمال حاکمیت در دوره غیبت مطرح شده است.

1-˗3 روش شناسی
آینده پژوهانه  الگوی  از  ترکیبی  بر  بینارشته‌ای،  دانش های  از  بهره گیری  بر  کید  تأ به  باتوجه  نوشتار  این 

ح شده است: 1.احصای 
ّ

کید دارد. این چارچوب روشی در دو بخش منقّ مارتالیزلی1 و ادوارد لیندامن2 تأ

1. Martha Lasley
2. Edward Lindaman

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

10

فصلنامه علمی - پژوهشی

ادامه  تا حال  و  از گذشته شروع می شود  که  داده می‌دانند  در  منظم  تغییرات  را  روندها  ایشان  روندها: 

گاهی از امکانات وضع موجود(  می یابد.1   2. آینده سازی: پس از پیمایش محیطی )شناخت روندها و آ

با تصویر کشیدن آینده، هویتی ساخته می شود که در احساس شهروندان رسوخ نماید. این آینده تصویر 

شده2 از دو مؤلفه »اهداف پرمخاطره« و »توصیف شفاف« تشکیل می شود. کالینز و پوراس این نوع 

اهداف را به‌اختصار بی هگ3 )هدف بزرگ سخت متهورّّانه( نامیده‌اند. )لیندگرن، باندهولد 1386، 91(. 

این اهداف، علاوه بر تعیین سمت‌وسوی بلندمدت )10 تا ۳۰ ساله( نشان می‌دهند که نظام سیاسی جهت 

تحقق اندیشه سیاسی کارآمد، در صدد چه اقداماتی است و دومین مؤلفه آینده تصویر شده، توصیف 

شفاف از جایی است که نظام سیاسی با اهداف متهورانه، به آن خواهد رسید.

1-˗4 طیف بندی اندیشه سیاسی متفکران شیعه
شناخت و تحلیل روند اندیشه های سیاسی متفکران، راه های گوناگونی دارد که دسته بندی یکی از رایج ترین 

آنهاست. سیدحسین نصر در کتاب »اسلام سنتی در دنیای متجدد« چهار دسته کلی تجددگرایی، موعود 

گرایی، بنیادگرایی و سنت گرایی یا اسلام سنتی را برای اندیشه ها و جریان های سیاسی‌اجتماعی جهان 

اندیشه های اسلام گرا  اسلام پیشنهاد می کند. )نصر 1386، 482( مصطفی ملکیان سه قرائت اصلی 

را در سه جریان اسلام بنیادگرا، اسلام تجددگرا و اسلام سنت گرا جای می‌دهد. )ملکیان 1378، 10-

به سه دسته اصلی  را  ایران معاصر  در  اندیشه های سیاسی‌اجتماعی اسلامی  13( محمدتقی سبحانی 

»شریعت گرایی اسلامی«، »تجددگرایی اسلامی« و »تمدن گرایی اسلامی« تقسیم می کند. )سبحانی 

1381، 220-280( حسن بشارتی‌راد از سه جریان اصلی اندیشه‌ای در جهان اسلام بحث کرده است 

که ایران را نیز در بر می گیرند که یکی از دسته بندی ها مشتمل بر جریان های سنت گرا )در مقابل مدرنیته(، 

ظاهرگرا - سلفی، باطن گرا )تصوف( و تمدن گرا می باشد. )بشارتی راد 1394، 52(

یکی از کانون های اصلی اندیشه سیاسی شیعی در نیم قرن اخیر پیرامون فقه حکومتی شکل گرفته 

است. این موضوع پس از طرح شدن نظریه ولایت فقیه توسط امام خمینی )ره( و متعاقب آن تشکیل 

جمهوری اسلامی بسیار موردتوجه و بررسی قرار گرفته است. دو گرایش عمده درون دینی در این زمینه را 

1. به تعبیر جیمز دیتور، آینده حاصل کنش 4 عامل مهم است؛ 4 عاملی که با تأثیر بر یکدیگر، در نهایت آینده و چشم انداز مطالعات 
سیاسی ساخته می شود. این 4 عامل عبارتند از :  1.روندها، 2.رویدادها،  3.تصویرها و 4.اقدامات.

ر.ک: اسلاتر، ریچارد و همکاران، نو اندیشی برای هزاره نوین، تهران، مرکز آینده پژوهی علوم و فن آوری های دفاعی، 1387

2. enivisioned Future
3. “BHAG”:  Big Hairy Audacious Goal

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

11

فصلنامه علمی - پژوهشی

می توان به معتقدان اسلام حکومتی و اسلام فقاهتی بدون حکومت تقسیم کرد. هر یک از این ها می تواند 

به گونه‌ای دقیق تر یا ترکیبی، تقسیم بندی شود؛ مانند فقه گرای نوگرا و سنتی، فقه گرای اجتهادی و نص گرا. 

)علیخانی 1399، 125( حقیقت معیارهای طبقه بندی ارتباط دین و سیاست را از معیارهای طبقه بندی 

رابطه نهاد دین و دولت جدا و بیان کرده است. )حقیقت1383، 5-30(

همانطور که مشاهده می شود ما با طیف های متنوعی از متفکران سیاسی شیعه و نظریه های گوناگون 

اندیشه سیاسی مواجه هستیم که پرداختن بدان از ظرف این پژوهش خارج است. از همین رو برای تحدید 

کید بر طیف هایی حائز اهمیت هستند که پیرامون ارزش اساسی دین اسلام به بیان عام  و تدقیق پژوهش، تأ

و مذهب شیعه به بیان خاص و نسبت آن با اندیشه سیاسی و جایگاه تأثیرگذاری آن در حکمرانی ج.ا.ایران 

شکل گرفته‌اند.

 طیف بندی مبتنی بر شاخص دین اسلام و مذهب شیعه و نسبت آن با اندیشه سیاسی 
ً
بنابراین، اولاً

انجام می پذیرد و احصای آن از زاویه نسبت اندیشه سیاسی و دین و مولفه های اساسی در حکمرانی صورت 

می پذیرد. همچنین طیف بندی اندیشه سیاسی پیرامون بررسی آرای چهره های برجسته و جریان ساز هر 

 این پیمایش محیطی در محدوده ی 
ً
روند که متفکران شیعه ذیل آن را در بر می گیرد، انجام می گیرد. ثانیاً

ایجاد و تداوم حکمرانی ج.ا.ایران لحاظ می شود و در این محدوده زمانی، اندیشه های سیاسی مورد بحث 

قرار می گیرد. براین‌اساس هرچند احصای طیف بندی اندیشه سیاسی شیعه با دشواری همراه است؛ اما سه 

طیف زیر در خصوص اندیشه سیاسی شیعه در دوره حکمرانی ج.ا.ایران قابل احصاء است:

1. طیف اتحاد، اندماج و پیوستگی اندیشه سیاسی با دین اسلام که با اختصار از آن با عنوان طیف 

اتحاد اندیشه سیاسی با اسلام نام برده می شود. این طیف ذیل روند همگرای اندیشه سیاسی مطلوب در 

چارچوب حکمرانی ج.ا.ایران قرار گرفته و دامنه نقش آفرینی دین در سیاست در آن از نقش آفرینی حداقلی 

تا ایفای نقش حداکثری قابل تعریف است.

2. طیف انفکاک، استقلال و گسستگی اندیشه سیاسی با دین اسلام که با اختصار از آن با عنوان طیف 

انفکاک اندیشه سیاسی با اسلام نام برده می شود. این طیف ذیل روند واگرای مطالعات سیاسی مطلوب 

 به قائل به ایفای نقش دین در سیاست نمی باشد.
ً
در چارچوب حکمرانی ج.ا.ایران قرار گرفته و اساساً

3. طیف تعامل و تعاضد اندیشه سیاسی با دین اسلام که با اختصار از آن با عنوان طیف تعامل اندیشه 

سیاسی با اسلام نام برده می شود. این طیف ذیل روند واگرای مطالعات سیاسی مطلوب در چارچوب 

حکمرانی ج.ا.ایران قرار گرفته و قائل به دو ساحت مستقل برای دین و سیاست است؛ اما در الگو، شیوه و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

12

فصلنامه علمی - پژوهشی

کارکردهای حکمرانی قائل به نوعی تعامل ما بین این دو ساحت مستقل از هم است.

هر کدام از این طیف بندی ها را می توان با شاخص میزان ارتباط و پیوستگی اندیشه سیاسی با دین 

اسلام و مذهب شیعه و الگوی حکومتی مدنظر دسته بندی کرد. در این زمینه متناسب با روش به کار گرفته 

شده، جهان بینی محوری حکمرانی ج.ا.ایران در گزینش این طیف ها برای تحلیل روند مؤثر است که در 

این خصوص در نوشتاری دیگری به طور مفصل پرداخته شده است.

بنابراین، متفکران شیعه در قامت دوره حکمرانی ج.ا.ایران، افراد قابل ملاحظه‌ای را در بر می گیرند که 

از میان ایشان و قائلین به طیف اتحاد اندیشه سیاسی با اسلام مطابق با چارچوب روش شناختی برای درک 

جایگاه اثرگذاری ایشان بر حکمرانی ج.ا.ایران پنج نفر انتخاب می شوند که عبارت‌اند از: حضرات آیات 

عظام امام خمینی )ره(، سید علی حسینی خامنه‌ای، محمدتقی مصباح یزدی و شهیدان مرتضی مطهری 

و سیدمحمد بهشتی.

1-˗5 تحلیل روند اندیشه سیاسی متفکران شیعه پیرامون مشروعیت
در این بخش به ترتیب تحلیل روند اندیشه سیاسی پنج متفکر برگزیده پیرامون مؤلفه‌ی مشروعیت مطرح 

می-شود. از منظر امام خمینی )ره( منشأ مشروعیت حکمرانی تنها خداوند متعال است و آنچه اعمال 

قدرت سیاسی را توجیه و الزام آور می کند، توحید ذات اقدس اله است. حضرت امام، اعتبار حکومت 

اسلامی را به رعایت شرع مقدس یعنی قانون الهی و معطوف به منابع معرفتی دینی و وحیانی که از منابع 

شیعه یعنی قرآن، سنت، عقل و اجماع به دست آمده است، می‌داند. ایشان در همین ارتباط خطاب به 

نمایندگان مجلس خبرگان قانون اساسی می فرمایند: »همه شما هم اگر چنانچه یک چیزی بگویید که 

برخلاف مصالح اسلام باشد، وکیل نیستید، از شما قبول نیست، ما به دیوار می‌زنیم حرفی را که بر خلاف 

مصالح اسلام باشد.« )صحیفه امام 1378، ۹: ۳۰۱ - ۳۰۴(

امام خمینی )ره( حاکمیت و حکومت را حق الهی می‌داند و مشروعیت قدرت سیاسی و اطاعت 

سیاسی را تنها در انحصار ولایت تشریعی خداوند معرفی می کند. برخی از نظرات حضرت امام )ره( 

نمایانگر است که ایشان قائل به نظریه نصب الهی یا انتصاب فقیه از ناحیه شارع به طور عام می باشند؛ 

ایشان در کتاب البیع می فرمایند: »هرکس بدون نصب از جانب شارع حکومت کند، طاغوت است و 

اطاعت از او جایز نیست.« )امام خمینی 1379، 1: ۴۷۲-۴۹۵( اما در خصوص انتصاب خاص یعنی 

مصداق بارز ولایت فقیهی که باید در رأس حکومت اسلامی قرار بگیرد، حضرت امام به هر دو وجه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

13

فصلنامه علمی - پژوهشی

انتصاب از جانب شارع و انتخاب مردم توجه دارد. البته فقیهی که از جانب شارع، ولایت یافته به عنوان این 

 رئیس حکومت هم باشد و باید شرایطی را از جمله بینش صحیح و قدرت 
ً
مشروعیت، نمی تواند مستقیماً

تصمیم گیری داشته باشد. )صحیفه امام 1378، ۲۱: ۱۷۷ تا ۱۷۸(

یکی از نقاط برجسته اندیشه سیاسی امام خمینی )ره( اهتمام ایشان به رعایت مصلحت است به 

نحوی که اهتمام به این اندیشه و ضرورت شناسایی مصلحت نظام موجب نهادسازی در ج.ا.ایران شده 

است. از منظر امام خمینی )ره( هرچند نظام جمهوری‌اسلامی در برابر قانون اساسی مسئول و ملزم است، 

اما اگر جایی مسئله حفظ نظام مطرح باشد، سازوکار مصلحت به میان آمده و تصمیمات متخذه، مقید به 

قانون اساسی هم نیست. چالش های این وجه از اندیشه سیاسی در سبک حکمرانی طی استفساریه مهم 

جمعی از نمایندگان مجلس در خصوص اشکال پیش آمده درباره مجمع تشخیص مصلحت نظام که به 

 نمایان است که تأیید حضرت امام )ره( را نیز به دنبال 
ً
امور قانون گذاری به طور رسمی پرداخته بود، کاملاً

داشته است. )صحیفه امام 1378، 21: ۲۰۳(

امام خمینی )ره( به معنای حقیقی کلمه به نقش یگانه مردم در ایجاد و استمرار حکومت معتقد بود. از 

 این حکمرانی را منوط به 
ً
 حکمرانی ج.ا.ایران را با قید قانون اسلام تخصیص می‌زنند و ثانیاً

ً
همین رو اولاً

اراده و خواست مردم معرفی می‌دارند. )صحیفه امام 1378، ۵؛ ۲۱۳( البته منشأ قانون گذاری در هر حال 

س دانسته شده است: »شارع مقدس اسلام یگانه قدرت مقننه است.« )امام خمینی 1376، 
ّ

شارع مقدّ

۴۴( این اندیشه در حکمرانی ج.ا.ایران به دلیل اهمیت آن، نهادسازی دیگری را به دنبال داشته است؛ 

تشکیل شورای نگهبان قانون اساسی برای تأمین این اصل است.

وجوه  امام  حضرت  ادبیات  جمهوری‌اسلامی،  پایه‌ریزی  و  انقلاب‌اسلامی  شکل گیری  موازات  به 

واضح تری را در خود نشان می‌دهند. در همین راستا ولایت شرعی موید و ضامن اصلی حکمرانی و 

خواست و اراده مردم پشتیبان این ولایت دانسته شده است: »ما دولت را تعیین کردیم هم به حسب قانون 

ما حق داریم و هم به حسب شرع حق داریم. ما به حسب ولایت شرعی که داریم و به حسب آرای ملت 

که ما را قبول کرده است.« )صحیفه امام 1378، ۶: ۶۸ تا ۶۹( حضرت امام به رای و نظر مردم بسیار 

کید دارد و تبعیت از آن را در چارچوب شرع، ضروری می‌داند. )صحیفه امام 1378، ۱۱: ۳۴( توجه و تأ

ایشان در یکی از نامه های معروفش که حدود یک ماه قبل از رحلت شان به نگارش درآمد، نفوذ 

حکم حاکم را در چارچوب خبرگان رهبری مبتنی بر انتخاب مردم دانسته است. )صحیفه امام 1378، 

۲۱: ۳۷۱( منبع مشروعیت حکومت اسلامی از نظر امام خمینی )ره(، نه شخصی و نه کاریزماتیک بلکه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

14

فصلنامه علمی - پژوهشی

 خداوند سبحان 
ً
 امری الهی است و حتی مردمی و حق‌الناس نیست؛ بلکه منشأ حاکمیت صرفاً

ً
منحصراً

می باشد و به جز او هیچ کس حق حکومت ندارد. علاوه بر این انتخاب مردم در تعیین و ثبوت و تحلیل 

مقام زعامت فقیه واجد نقش اثباتی نیست؛ بلکه نقش تثبیتی دارد و در منشا حاکمیت و اعمال آن با فقیه 

شریک نمی باشد. )خسروپناه، 1396، ۵۹۴ -۵۹۵(

استاد فرزانه شهید مطهری هر چند به دلیل شهادت زود هنگامش در طلیعه پیروزی انقلاب اسلامی 

از  اندیشه سیاسی ایشان حجمی اندک  اندیشه سیاسی خود نشد؛ لذا مباحث  تبیین و تنقیح  به  موفق 

میراث فکری و ذخیره علمی این اندیشمند فرزانه را به خود اختصاص داده است. از نظر ایشان، برگزیدن 

پیامبر اسلام )ص( به ولایت و رهبری سیاسی مسلمانان از سوی خداوند است و می توان از آن به عنوان 

مشروعیت الوهی تعبیر کرد. )مطهری 1377، 3: 287( 

شهید مطهری، مشروعیت الهی ولایت فقیه به نحو انتصاب کلی را مسلم می‌داند و از مباحث ایشان 

مشروعیت علم فقیه در مقام ولایتی که به او رسیده است، برداشت می شود. )مطهری 1374، 153-

154( هرچند شواهدی نیز به خصوص پیرامون تحقیقات ناتمام ایشان دال بر این وجود دارد که برخی را 

بر آن داشته که نظریه انتصاب را نمی توان به ضرس قاطع از چارچوب اندیشه استاد مطهری حاصل آورد. 

مطالبی که برای اثبات این مدعا به آنها ارجاع داده می شود، اعتقاد شهید مطهری به موقتی بودن حکومت 

و محفوظ دانستن حق مردم در انتخاب حاکم است. )مطهری 1374، 63( مطابق با نظریه مشروعیت 

الهی - مردمی، نقش مردم در اداره کشور، حیاتی و اساسی است. )مطهری 1361، 166(

که  است  حکومتی  شکل  »جمهوری  می گوید:  جمهوری  تفسیر  در  مطهری  شهید  این  بر  علاوه 

حکومت عامه مردم است؛ یعنی حکومتی که در آن حق انتخاب با همه مردم است.« )مطهری 1374، 

80( ایشان، حکومت و حاکم و ولی فقیه را منتخب مردم می‌داند و آن را مطابق قواعد دموکراسی معرفی 

می کند. )مطهری 1374، 86( البته استفاده از واژه انتصابی در این گفتار به قرینه به کار رفته نشان از آن 

دارد که مضمون مربوط به شیوه نصب پی در پی فقها دارد. مضامین فکری شهید مطهری، رأی ایشان را در 

ماهیت الهی و مردمی حکومت و رأس آن یعنی ولی فقیه محکم تر می سازد. )مطهری 1374، 86-85(

گفتنی است کسانی که شهید مطهری را جزو معتقدین به ولایت انتخابی مقیده فقیه می‌دانند به نظر 

می‌رسد که از عبارت رئیس حکومت می خواهند همان ولایت فقیه را استنباط کنند، در حالی که باتوجه به 

 به کارگیری آن عبارت در مقام تفسیر جمهوری 
ً
قرائن مختلف نمی توان این تفسیر را پذیرفت؛ زیرا اولاً

به عنوان شکلی از حکومت مردم است؛ در حالی که نقش ولی فقیه، نقش شکلی و ساختاری نیست. بلکه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

15

فصلنامه علمی - پژوهشی

نقش محتوایی و ماهوی است. شهید مطهری معتقد است منظور از ولایت فقیه آن نیست که فقیه خود در 

 حکومت کند. ایشان شأن ولی فقیه را حکومت نمی‌داند. در نتیجه وقتی 
ً
رأس حکومت قرار گیرد و عملاً

 در حکومت نقش ایفا کند و امور اجرایی را به دست گیرد، رئیس حکومت که در 
ً
ولی فقیه نخواهد عملاً

عمل حکومت می کند کسی جز رئیس جمهور نخواهد بود. بنابراین؛ با این جمله که عامه مردم، رئیس 

ت انتخاب می کنند ناظر به نظریه خود در باب ولایت فقیه نیست که بگوییم 
ّ
حکومت را برای مدت موقّ

آیا این ولایت به انتخاب است یا انتصاب و یا اینکه بگوییم مقید است یا مطلقه. از نگاه شهید مطهری، 

انتخاب مردم پیرامون شخصی به عنوان ولی فقیه همچون انتخاب آنان در مورد مرجع تقلید است. به بیانی 

دیگر انتخاب مردم، موجب مشروعیت یافتن اجتهاد فقیه نمی شود. )جعفرپیشه 1383، 98-93(

آیت‌الله بهشتی معتقد است که بر طبق مبانی اسلام، مشروعیت حکومت اسلامی و حاکم اسلامی 

در عصر غیبت از آرای مردمی، حاصل می گردد؛ به گونه‌ای که فقیه با وجود دارا بودن جامع شرایط ولایت، 

نمی تواند خود را بر مردم تحمیل کند؛ زیرا تحمیل و زورمداری در اسلام مورد مذمت است و برخلاف 

منطق قرآن و اندیشه شیعی می باشد. چنانچه رهبران و مراجع تقلید شیعه نیز هرگز خود را بر مردم تحمیل 

نکردند. )حسینی بهشتی 1390، 74-76( آیت الله بهشتی در نگارش اصل پنجم قانون اساسی بر این 

کید کرد که با هدایت او به عنوان یکی از مبانی قانون اساسی درآمد. )صورت مشروح مذاکرات  اندیشه تأ

مجلس بررسی نهایی قانون اساسی ج.ا.ایران، 1:393( علت نقش مبنایی مردم در کنار شرایط مذکور این 

است که اسلام برای مردم و به عبارتی »ناس«، ارزش و اعتبار قائل است و هدف اصلی‌اش نیز خدمت به 

انسان هاست. )حسینی بهشتی 1390، 39-10(

آیت‌الله بهشتی، مشروط بودن مشروعیت رهبری در عصر غیبت را در اصول دیگر قانون اساسی نیز 

جاری و بیان می‌دارد که طبق قانون اساسی ج.ا.ایران هیچ حکومتی بدون دخالت تام رأی مردم محقق 

نمی گردد. )صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی ج.ا.ایران، 2:45( دیگر علت 

این امر، غیر تحمیلی بودن امامت امامانِِ معصوم منصوب منصوص و به طریق اولی، امامت ولی فقیه در 

عصر غیبت است. )حسینی بهشتی 1390، 39( آیت‌الله بهشتی مبنای مشروعیت ولایت فقیه در عصر 

غیبت را رضایت و پذیرش مردم در کنار تحقق جامع شرایط مذکور در شرع مقدس اسلام می‌داند به 

گونه‌ای که هیچ کدام به تنهایی منجر به تحقق مشروعیت نمی گردد. )صورت مشروح مذاکرات مجلس 

بررسی نهایی قانون اساسی ج.ا.ایران، 1:417(

شهید بهشتی بعد از بررسی دیدگاه اسلام در خصوص رهبری و تصریح به دو گونه رهبری انتصابی و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

16

فصلنامه علمی - پژوهشی

رهبری انتخابی بیان می‌دارد که انتخاب زمامدار مسلمین در عهد غیبت امام معصومین جزو گونه رهبری 

انتخابی است: »زمام‌داران دارندگان عهد خدا نیستند. این ها دارندگان عهد ما هستند. بین ما و آنها یک 

نوع رابطه از طریق خود ما برقرار شده است.« )حسینی بهشتی 1390، 167( بنابراین شهید بهشتی عمده 

بحث خود را بر وجه انتخابی ولی فقیه در حالت شکل گیری حکمرانی متمرکز کرده‌اند لذا از نظرات ایشان 

رویکرد انتخابی بیشتر درک می شود.

آیت‌الله مصباح معتقدند نباید مشروعیت را با مشروع، متشرعه و متشرعین که از شرع به معنای دین 

گرفته شده است، همسان گرفت. )مصباح یزدی 80، ۱؛۱۰( آیت‌الله مصباح منشأ مشروعیت حکومت را 

کید  نصب الهی دانسته و در عین حال بر نقش منحصر به فرد مردم در عینیت بخشیدن به حکومت فقیه تأ

می‌ورزد.   آیت‌الله مصباح با نفی نظریه مشروعیت تلفیقی حکومت فقها با منشأ مشروعیت حکومت 

نیز نقش مردم در این باره می گوید در زمان غیبت، مشروعیت حکومت از سوی خداست و نقش مردم 

در عینیت بخشیدن به حکومت است نه مشروعیت بخشیدن به آن. )مصباح یزدی 1377، ۴۹ -۵۱( 

آیت‌الله مصباح در مقام تبیین نقش مردم در تشکیل حکومت اسلامی می‌گوید: »ولی فقیه مشروعیت 

خود را به‌واسطه از خداوند می گیرد و مردم تنها در تحقق و فعلیت بخشیدن به حکومت نقش دارند. نظریۀ 

انتصاب، نظریۀ مشهور در میان فقیهان شیعه و مورد تأیید ماست.« )مصباح یزدی 1394، 335(

از منظر آیت‌الله مصباح، مشروعیت مبین حق حاکمیت و لزوم اطاعت مردم از حاکم است. به 

اعتقاد ایشان میان حق حاکمیت و تکلیف مردم در اطاعت تلازم برقرار است. یعنی وقتی کسی حق 

داشت، دیگران تکلیف دارند آن حق را رعایت کنند. سپس نتیجه می گیرند که می توان گفت مشروعیت 

الهی و  انتصاب  پایه  بر  یعنی حقانیت. )علیخانی و سایرین 1390، ۴۰۰( تحلیل مسئله مشروعیت 

گزینش حاکم برای مجلس خبرگان بر اساس کشف، یکی از ابتکارات آیت‌الله مصباح در فلسفه سیاسی 

بر مبنای  کید  تأ با  ایشان در تحلیل تمایز اساسی میان مقبولیت و مشروعیت  به شمار می‌رود.  اسلام 

اعتقادی مشروعیت ولایت فقیه را ادامه ولایت معصومان دانسته‌اند و معتقدند مقبولیت فقط به حکومت 

دینی عینیت می بخشد؛ زیرا حاکم دینی حق ندارد حاکمیت خویش را تحمیل کند و بنابراین مشروعیت 

منوط به مقبولیت آن نیست. )مصباح یزدی 1382، ۲۳( گفتنی است ایشان مشروعیت تلفیقی را نیز نقد 

می کنند؛ مشروعیت تلفیقی بدان معناست که مشروعیت حکومت و ولایت هم به نصب الهی و هم به 

رای مردم است به تعبیر دیگر رای مردم همراه با نصب الهی، دو جز تعیین کننده برای مشروعیت حکومت 

است. )مصباح یزدی 1382، ۱۹(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

17

فصلنامه علمی - پژوهشی

در فلسفه سیاسی حضرت آیت‌الله خامنه‌ای، مفهوم مشروعیت فراتر از مفهوم رایج مشروعیت در 

علوم سیاسی و همچنین فراتر از مفهوم مقبولیت است. مشروعیت از بار اعتقادی برخوردار بوده و به 

معنا و مفهوم گسترده تر و عمیق تری می باشد که آن انطباق با نظام تشریع الهی و هماهنگی عمل و نظر با 

قرآن و سنت است. بر همین اساس است که حق انتخاب حکومت در چارچوب ارزش های دینی و الهی 

پذیرفته شده است. از طرف دیگر حضور مردم یک شرط برای حقانیت و مشروعیت زمام‌داری دانسته شده 

است. در فلسفه سیاسی آیت‌الله خامنه‌ای، مردم سالاری دینی امر مرکبی از مردم سالاری و دین نیست؛ 

بلکه امر واحد درون دینی است؛ مشروعیت این نظام هم امر واحد و بسیطی است که از آموزه های دینی 

کید شده که حق حاکمیت و حکومت در مرحله نخست از آن  ناشی می شود. در این نظریه بر این اصل تأ

آفریدگار متعال است و حق فرمانروایی و حاکمیت اجتماعی از سوی خداوند به افراد برگزیده‌اش یعنی 

پیامبر )ص( و امام )ع( و توسط آنان به وارثان راستین رسالت و امامت یعنی عالمان و فقیهان واجد شرایط 

رهبری واگذار شده است. حال چه به صورت نصب خاص و تعیین مصداق که مخصوص زمان حضور 

معصوم )ع( است و چه به صورت نصب عام و بدون تعیین مصداق که مربوط به عصر غیبت است. 

)خسروپناه و سایرین 1398، ۷۹۲(

بر سه عنصر صلاحیت دینی،  بر اساس مردم سالاری دینی مبتنی  ایشان مشروعیت ولایت فقیه را 

در  مردم  مقبولیت  و  پذیرش  بر  ایشان  عنصر،  سه  این  میان  در  می‌دانند.  کارآمدی  و  مردمی  پذیرش 

مداوم  صورت  به  حکومت  توسط  باید  مردم  همچنین  دارند.  بسیار  کید  تأ ولی فقیه،  به قدرت‌رسیدن 

گاهی بخشی با عنوان بصیرت به عنوان یکی  گاه سازی شوند. )اشرفی و علیزاده 1395، 48( مضمون آ آ

از وظایف اصلی حکمرانی در قبال مردم تا حدی در نگاه ایشان اهمیت دارد که ابزارهای مرسوم برای 

مراجعه به آرای عمومی نیز متوقف به انجام درست این وظیفه است. در اندیشه حضرت آیت‌الله خامنه‌ای 

مشروعیت هنجاری با مشروعیت جامعه شناختی و توصیفی جمع شده است؛ یعنی یک امر واقعی و 

یک اعتبار اجتماعی در موضوع واحد محقق شده‌اند. به اعتقاد ایشان مشروعیت واقعی مقوله‌ای نظری و 

انتزاعی است که هر حکومتی می تواند آن را دارا باشد یا نباشد برای مردم و رضایت آنان یا قرارداد منعقد 

شده توسط آنان دخالتی در تحقق نفس‌الامری این امر واقعی و یا عدم تحقق آن ندارد.1  

کید داریم که نظرات آیت‌الله خامنه‌ای و حضرت امام خمینی )ره( در زمینه‌ی مشروعیت  در پایان تأ

تفاوتی ظریف با سایر متفکران دارد. از این منظر که ایشان باتوجه به تجربه ریاست حکمرانی کشور در 

1382/09/26 .1

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

18

فصلنامه علمی - پژوهشی

ردای ولی فقیه به نقش و جایگاه مردم در قوام حکمرانی توجه کرده‌اند. علاوه بر این مضمون رشد و تعالی 

مردم در سایه حکومت اسلامی است که معتقد به استحکام پایه های حکمرانی برآمده از اراده الهی متبلور 

در مردم است. ایمان و اعتقاد مردم که در رای و نظر آنها نمود می یاید. براین‌اساس اتکای حکمرانی به 

 یک رای انداخته شده در صندوق نیست؛ بلکه یک رابطه دوطرفه در حرکت توحیدی 
ً
خواست مردم صرفاً

امت به سوی مبدا جهان است.

1-˗6 آینده متصور اندیشه سیاسی متفکران شیعه پیرامون مشروعیت
از آنجائیکه در میان عمده‌ی اندیشمندان سیاسی شیعه در تعریف مفهوم مشروعیت مبنی بر »حقانیت 

س« اتفاق نظر و در خصوص منشأ حقانیت برآمده از خواست 
ّ

اعمال حکومت با انتصاب به شارع مقدّ

الهی و خواست مردم اختلاف نظرهایی وجود دارد، چالش های حکمرانی در خصوص حق و تکلیف 

شرعی و عرفی و توازن میان آنها ادامه خواهد داشت؛ بخشی از وجوه این چالش ها به حوزه اختیار و 

دخالت حکمرانی در عرصه های عمومی و مقبولیت اقداماتی مربوط می شود که زیست مردم را دچار تغییر 

و تحول خواهد کرد. یکی از ابعاد این چالش، نهادینه نشدن حق و تکلیفی است که تضمین کننده اصل 

پاسخگویی و مسئولیت-پذیری در حکمرانی است و تمامی عناصر ارشد و نهادهای حکمرانی را به طور 

مستقیم و غیرمستقیم در برابر مردم پاسخگو می کند.

از آنجائیکه تبیین مشروعیت در اندیشه سیاسی شیعه بیشتر پیرامون حقانیت حکمرانی تداوم یافته، 

قانونیت، مقبولیت و کارآمدی به عنوان جنبه های دیگر مشروعیت - که در تأسیس و استقرار و حفظ و 

تداوم حکمرانی مؤثر هستند - مورد غفلت قرار خواهد گرفت. این در حالی است که کارآمدی هر نظام 

تابع انسجام و منطقی قوی از اندیشه ایست که آن نظام را ایجاد کرده است. تا هنگامی که عناصر مختلف 

سیاسی، اقتصادی و به خصوص فرهنگی جامعه ای از انسجام و منطق درونی برخوردار نباشد نمی توان 

مجموعه آن جامعه را در مسیر پیشرفت یا توسعه یافتگی سوق داد.)موسوی شربیانی و دیگران 1402، 58(

به بیان دیگر طی دهه پیش‌رو آنچنان که پیرامون حقانیت حکمرانی از حیث انتصاب حاکم و حکومت 

به شرع، اندیشه پردازی خواهد شد، در مورد قانونیت، مقبولیت و کارآمدی - که از قضا در اسناد بالادستی 

حکمرانی نیز این مضامین مشحون است - نظریه پردازی نخواهد شد. همین وضعیت به عقب ماندگی 

اندیشه سیاسی شیعه از تقدیرات مردم‌سالارانه حکمرانی دامن خواهد زد. این در حالی‌است که توجه به 

مردم سالاری انسان محور غیربومی از جانب روندهای واگرا برای تخطئه اصل مشروعیت در حکمرانی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

19

فصلنامه علمی - پژوهشی

ج.ا.ایران دنبال می-شود و کار را برای سربرآوردن و رشد تفکرات بومی دشوارتر می نماید.

نهادسازی های حاکمیتی و اصول نظری و عملی حکمرانی که برآمده از انتصاب به شارع مقدس 

کید بیشتر بر اسلامیت و وجه  و دین مبین اسلام باشند، تقویت می‌‌شوند؛ اولین مصداق در این مورد تأ

اسلام مدارانه نهاد مردم سالاری دینی متبلور در جمهوری‌اسلامی است. از مردم سالاری دینی به عنوان 

امر واحد درون دینی تفسیر مشخص و کاربردی ارائه نمی شود تا بتوان چالش های حکمرانی را در این 

خصوص مرتفع ساخت. با این وجود مردم سالاری دینی با توجه مولفه های مستتر در اسلام تمدن گرا به 

سمت جهان شمولی بیشتر حرکت خواهد کرد و کنش های برآمده از اسلامیت در جمهوری‌اسلامی نمود 

برجسته تری خواهد یافت. امری که برونداد آن به تشکیل حرکت به سمت تشکیل امت اسلامی تعبیر 

می‌شود.

در همین راستا اصول برآمده از اسلام در حکمرانی ج.ا.ایران همچون اصل نفی سلطه شرق و غرب 

و یاری مظلومان جهان و مبارزه با زورگویان به طور مجدانه‌ای پیگیری خواهد شد. گفتنی است کثرت 

تعارض آمیز، ذات و جوهره‌ی جوامع بشری نیست، هرچند همین تعارض ها در سراسر تاریخ مشاهده 

می شود. ظهور ادیان الهی علی‌رغم منازعاتی که برای گسترش حوزه نفوذ سیاسی و اجتماعی آنها پدیدار 

شد، مدنیت همسانی را نیز پدید آورده است و اسلام به عنوان خاتم ادیان از امر مستثنا نیست. بنابراین؛ 

زمینه بر جهانی شدن این حکمرانی اسلامی فراهم تر از گذشته می‌شود.

تفاسیر پیرامون مضمون نظارت ذیل نهادسازی دیگری که در حکمرانی ج.ا.ایران تحت عنوان شورای 

نگهبان قانون اساسی صورت گرفته از دیگر چالش هایی است که تداوم خواهد داشت؛ ماهیت این نظارت 

طبق تفسیر شورای نگهبان به طور استصوابی است که بنا به دلیل همین عدم شفافیت در مبانی مشروعیت، 

 شخصی و نه مر قانون افزایش یافته و چالش های 
ً
امکان سازوکار تفسیر قانون بر اساس نظرات بعضاً

حکمرانی در دهه پیش‌رو را افزایش خواهد داد. کما اینکه این چالش ها در دهه فعلی نیز اثرات سوئی بر 

روند مشارکت مردم در انتخابات در کنار سایر علل قابل احصاء گذاشته است.

رعایت قاعده مصلحت تحت سازوکارهای نهاد مجمع تشخیص مصلحت بنا بر همین اختلاف 

این  ارائه نمی کند.  ثانویه  در مبانی مشروعیت، میزان مشخصی در رعایت مصلحت و صدور احکام 

تصریح  انقلاب  رهبری  قول  از  که  نظام  تشخیص مصلحت  رئیس مجمع  اخیر  نظر  اظهار  در  مسئله 

 تعطیل کرد مصلحت ضروری است؛ نه صرف 
ً
کردند »مصلحتی که با آن بشود حکم اولی شرع را موقتاً

مصلحت راجحه« نمایان می‌شود. در حالی که پیش تر بنا به رأی گیری و موافقت بیش از نیمی از اعضاء، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

20

فصلنامه علمی - پژوهشی

 
ً
مصلحت مورد شناخت، لازم‌الاجرا معرفی می شد. از همین رو کارکرد مجمع تشخیص مصلحت عمدتاً

به سمت نظارت بر سیاست های کلان‌ حکمرانی حرکت خواهد کرد.

از دیگر وجوه اثرگذاری و جایگاه اندیشه سیاسی شیعه در مؤلفه مشروعیت در حکمرانی ج.ا.ایران این 

است که طی دهه پیش‌رو، ابهام در سازوکار نقش آفرینی و مراجعه به خواست و نظر مردم تداوم خواهد 

داشت؛ یکی از سازوکارها مراجعه به اصل 59 قانون اساسی و رفراندوم است. این مسئله در مورد نحوه 

اخذ خواست مردم و شناخت شرایط برای تغییر احتمالی شکل نیز وجود دارد. این در حالی‌است که 

اسناد بالادستی و آرای رهبران فکری نظام ج.ا.ایران بر نقش مردم و اراده‌ی آنان به عنوان علت محدثه و 

کید دارد؛ اما به دلیل عدم نظریه پردازی و اختلاف آرای اندیشمندان سیاسی شیعه  مبقیه حکمرانی کشور تأ

در خصوص مشروعیت همچنان در نحوه اجرایی سازی دچار اشکال است. این مسئله در زمینه تقویت 

حضور مردم در بخش های مختلف و واسپاری مدیریت در عرصه های حکمرانی به ملت نمود بیشتری 

خواهد یافت.

با همه‌ی این وجود مظاهر حضور مردم در حکمرانی به خصوص فعالیت های جمعی که به منزله‌ی 

و  بهمن  راه پیمایی های روز قدس و 22  )از جمله  تأیید جهان بینی محوری حکمرانی ج.ا.ایران است 

سایر مناسبت-های اعلامی حکمرانی و حرکت های مردمی در تأیید نظام( طی دهه پیش‌رو صعودی 

خواهد بود. اما این دستاورد محدود به مشارکت توده‌ای و عمومی خواهد بود و همکاری جوامع نخبگانی 

برای جامعه پردازی نظام یافته در حکمرانی را به دنبال ندارد؛ مشارکت نهادمند سیاسی در قالب احزاب و 

مشارکت مدنی در قالب سازمان های مردم نهاد نیز از همین قسم خواهند بود.

البته افزایش مشارکت عمومی به معنای فقدان فعالیت های جمعی که در اعتراض به کم توجهی به سایر 

جنبه-های مشروعیت به خصوص مقبولیت و کارآمدی شکل می گیرد نیست. بلکه بالعکس به موازات 

این غفلت از وجوه مردم سالارانه حکمرانی، حرکت های اعتراضی در جامعه به طور تصاعدی خواهد بود.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

21

فصلنامه علمی - پژوهشی

1-˗7 جمع بندی
تحلیل روند اندیشه سیاسی متفکران شیعه نشان می‌دهد که آرای این حضرات از حیث »حضور در بافتار 

سیاسی« و »عنایت به بن مایه های معرفتی و جهان بینی« متوازن با یکدیگر در حکمرانی جاری نشده و 

برخوردار از تطور سیاسی ناهمگن و ناتمام است. در خصوص مؤلفه‌ی مشروعیت از منظر تمامی این 

حضرات، اعتبار حکومت منوط به رعایت قانون الهی و ریشه تمامی حقوق از خداوند متعال دانسته است 

اما؛ در خصوص ماهیت انتصابی، انتخابی یا ترکیبی این منصب در حکمرانی اتفاق نظر ندارند.

ولی فقیه به طور عام منصوب خداست و حق شرعی و حق عرفی برای حکمرانی دارد. از منظر امام 

خمینی )ره( اگر تعارضی بین خواست مردم و مصالح اسلام پیش آید اولویت با تشخیص مصلحت 

توسط ولی فقیه است و کارکرد مطلقه برای همین بزنگاه است که محل تفاوت آرا ما بین اندیشمندان مذکور 

قرار داشته است. بهره گیری از احکام فقهی از جمله قاعده مصلحت، احکام حکومتی، ایده ولایت فقیه و 

بهره گیری از قاعده نفی سبیل بیانگر رویکرد اجتهادی و آینده نگرانه‌ای در اندیشه امام خمینی )ره( است که 

قابل مقایسه با سایر حضرات نیست. 

تمایزهای ظریفی در زمینه‌ی میزان میدان دادن به جمهور مردم، نقش نظارتی ولی فقیه و عدم قرار 

گرفتن در رأس حکومت و نپذیرفتن زمام اجرایی امور دیده می‌شود. آینده متصور این روند نیز نمایانگر 

آن است که مسائل حکمرانی در خصوص حق و تکلیف شرعی و عرفی به عنوان ضامن پاسخگویی و 

مسئولیت پذیری تداوم خواهد داشت. طی دهه پیشرو وجوه قانونیت، مقبولیت و کارآمدی پیرامون مؤلفه 

 شخصی و ابهام 
ً
مشروعیت مورد غفلت قرار می گیرد. امکان سازوکار تفسیر قانون بر اساس نظرات بعضاً

پیرامون سازوکار نقش آفرینی و مراجعه به خواست و نظر مردم استمرار دارد.

آن فقهی که باید از گهواره تا گور انسان را در یک نظام حکمرانی فراهم آورد، در نبود مسئله یابی های 

 در بخشی از حکمرانی و در حیطه 
ً
درست و راه حل های واقعی از منابع شیعی پیش بینی نمی شود و صرفاً

با شرع« دنبال  با رویکرد شناخت »عدم مغایرت« و نه کشف »تطابق  قانون-گذاری وضعیت کنونی 

می شود. مقوله قلمرو دین در ساحت اندیشه سیاسی شیعه گرانیگاه هرگونه آینده سازی است و تا زمانی که 

مبتنی بر تعریف حیطه‌ی دین در اندیشه سیاسی شیعه، نقشه راه دارای راهبرد و راهکنش های معین منقح 

 آینده-سازی دانشی با توفیق چندانی همراه نخواهد بود. 
ً
نشود عملاً

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

22

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
کتاب ها و پایان نامه ها

ابوالحمد، عبدالحمید. )1368(. مبانی سیاست، تهران، نشر طوس، 

گه اسپریگنر، توماس. )1370(. فهم نظریه های سیاسی. ترجمه فرهنگ رجایی، تهران: آ

اشتراوس، لئو. )1373(. فلسفه سیاسی چیست؟، ترجمه فرهنگ رجایی، تهران: علمی و فرهنگی

بشیریه، حسین. )1400(. از این جا تا ناکجا، تهران: نی

پدرام عبدالرحیم و همکاران. )1388(. آینده پژوهی مفاهیم و روش ها، تهران: مرکز آینده پژوهی علوم و فناوری و دفاعی، 

مؤسسه آموزشی و تحقیقاتی صنایع دفاعی

پدرام، عبدالرحیم. محمدرضا عیوضی. )1395(. درآمدی بر آینده پژوهی اسلامی، تهران: مؤسسه آموزشی و تحقیقاتی 

صنایع دفاعی

حقیقت، سیدصادق. )1383(. مبانی اندیشه سیاسی در اسلام، قم: دانشگاه مفید

زیباکلام، صادق. )1386(. سراب علوم سیاسی در ایران، کنکاشی در اسباب و علل عقب ماندگی علوم سیاسی در ایران، در 

همایش بررسی وضعیت آموزش و پژوهش علوم سیاسی و روابط بین‌الملل در ایران، تهران: انجمن علوم سیاسی ایران

شیرخانی، علی. )۱۳۹۶(. علوم سیاسی در ایران: بررسی وضعیت دانش سیاسی در جمهوری اسلامی تا پایان سال 1391، 

تهران: خرسندی

علیخانی و همکاران. )1390(. اندیشه سیاسی متفکران مسلمان، تهران: پژوهشکده مطالعات فرهنگی و اجتماعی

حسینی بهشتی، سید محمد. )1380(. مبانی نظری قانون اساسی گفتارهای حسینیه ارشاد و مشهد شهید بهشتی، چاپ 

سوم، تهران، بقعه

حسینی بهشتی، سید محمد. )1390(. ولایت، رهبری، روحانیت، تهران، بنیاد نشر آثار شهید بهشتی

آیت‌الله‌العظمی  بیانات حضرت  از  تنظیم شده  اسلامی  و حاکم  الهی  )1391(. ولایت، حکومت  علی.  خامنه‌ای سید 

خامنه‌ای، مؤسسه جهادی صهبا، تهران

خسروپناه، عبدالحسین و سایرین. )۱۳۹۶(. منظومه فکری امام خمینی )ره(، انتشارات پژوهشگاه فرهنگ و اندیشه اسلامی، 

تهران

صورت مشروح مذاکرات مجلس بررسی نهایی قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران. )1364(. دوره سه جلدی، تهران، 

اداره کل امور روابط عمومی و فرهنگی مجلس شورای اسلامی

صحیفه امام. )1378(، تهران، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی

فوزی، یحیی. )1400(. علوم‌انسانی و الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت، تهران: پژوهشگاه علوم‌انسانی و مطالعات فرهنگی

قربانی آتانی، جواد. )1391(. چشم‌انداز اندیشه سیاسی در جمهوری اسلامی ایران. پایان نامه دوره دکتری اندیشه سیاسی. 

دانشکده حقوق و علوم سیاسی. دانشگاه علامه طباطبایی

آموزش علوم سیاسی؛  ایران، در همایش  اندیشه سیاسی  آموزش  از وجوه هنجارین  کاشی، غلامرضا. )1387(. غفلت 

چشم‌اندازها و راهکارها، تهران: انجمن علوم سیاسی ایران

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ر...
ت د

وعی
شر

ن م
مو

یرا
ه پ

شیع
ی 

اس
 سی

شه
ندی

ی ا
وه

ه پژ
ند

آی

23

فصلنامه علمی - پژوهشی

گودرزی، غلامرضا و همکاران. )1400(. دانشگاه آینده با نگاهی به روندهای جهانی و ملی، تهران: دانشگاه امام صادق )ع(

لیندگرن. ماتس و هانس باندهولد. )1386(. طراحی سناریو؛ پیوند بین آینده و راهبرد، ترجمه عزیز تاتاری، تهران: مرکز 

آینده پژوهی علوم و فناوری دفاعی، مؤسسه آموزشی و تحقیقاتی صنایع دفاعی  

موسوی خمینی، روح‌الله . )1376(. شرح حدیث جنود و عقل، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی )ره(

موسوی خمینی، روح‌الله. )1379(. البیع، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، تهران

موسوی خمینی، روح‌الله. )1376(. ولایت فقیه، مؤسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی، تهران

ملکیان، مصطفی. )1378(. اندیشه های سیاسی در اسلام و ایران، تهران، انتشارات سمت

منوچهری، عباس. )1386(. علم سیاست در ایران پساانقلابی - الزامات معرفتی و ظرفیت های کاربردی، در همایش بررسی 

وضعیت آموزش و پژوهش علوم سیاسی و روابط بین‌الملل، تهران: انجمن علوم سیاسی ایران

میرشاه ولایتی، فرزانه. )1390(. راهنمای عملی تدوین چشم‌انداز، تهران: مؤسسه آموزشی و تحقیقاتی صنایع دفاعی

مجموعه مقالات ششمین کنفرانس الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت. )۱۳۹۶(. تهران، مرکز الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت

مصباح یزدی، محمد تقی. )1394(. حکیمانه ترین حکومت؛ کاوشی در نظریه ولایت فقیه، پژوهش و تحقیق توسط قاسم 

شعبان نیا، مؤسسه پژوهشی و آموزشی امام خمینی )ره(، قم

مصباح یزدی، محمدتقی. )۱۳۸۲(. نظریه سیاسی اسلام، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی، جلد اول

مصباح یزدی، محمدتقی. )۱۳۸۰(. پرسش ها و پاسخ ها، قم، مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی

مصباح یزدی، محمدتقی. )1394(. پاسخ استاد به جوانان پرسشگر، قم، انتشارات مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمینی 

)قدس سره(

مطهری، مرتضی. )1361(. بررسی اجمالی مبانی اقتصاد اسلامی، انتشارات حکمت

مطهری، مرتضی. )1374(. پیرامون انقلاب اسلامی، انتشارات اسلامی، قم

مطهری، مرتضی. )1361(. ده گفتار، انتشارات صدرا، تهران

مطهری، مرتضی. )1377(. مجموعه آثار، مؤسسه صدرا

و  سیاسی  نظریه  و  سیاسی  اندیشه  سیاسی،  فلسفه  سه گانه  های  پاردایم  رابطه  به  نگاهی   .)1387( حسینعلی.  نوذری، 

آسیب شناسی آنها در مراکز علوم سیاسی، در همایش آموزش علوم سیاسی؛ چشم‌انداز و راهکارها، تهران: انجمن علوم 

سیاسی

مقاله ها
اعتمادی بزرگ، امیر، فوزی، یحیی، حسینی، سید علیرضا، کسرایی، محمد سالار. 1401. بنیادهای نظری اندیشه تعالی در 

اندیشه سیاسی ایران معاصر رویکرد هستی شناسانه و معرفت شناسانه، فصلنامه پژوهش های سیاسی جهان اسلام، 

سال دوازدهم، شماره چهارم.

کید بر علوم سیاسی، نشریه پژوهش و نگارش کتب  برزگر، ابراهیم. 1388. کاربرد بومی سازی کتب درسی علوم‌انسانی: با تأ

دانشگاهی، سال چهارم، شماره 2، پیاپی 22

باوی، محمد.1377. وضعیت رشته علوم سیاسی در ایران، گزارش های علمی، سال اول، شماره 3

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

24

فصلنامه علمی - پژوهشی

سال  سیاسی،  علوم  سیاسی،  مطالعات  در  چشم‌انداز  روش  کاربرد   .1390 محمود.  علیپور،  غلامرضا.  لک،  بهروزی 

چهاردهم، بهار 1390 شماره 53

بشارتی راد، حسن.1394. درآمدی بر جریان شناسی فکری معاصر در جهان اسلام، فصلنامه پژوهش های منطقه‌ای، شماره 9

درخشه، جلال. 1378. نظریه حکومت در اندیشه سیاسی علمای شیعه ایران بین سال های 1320 – 1357، فصلنامه دانشگاه 

امام صادق، شماره 10

درخشه، جلال 1380، جستاری در تفکر سیاسی علمای شیعه از مشروطیت تا سال 1320، فصلنامه دین و ارتباطات، 

شماره 13 و 14

دلاوری، ابوالفضل.1385. ویژگی ها و گرایش های علوم سیاسی در ایران: نگاهی از دریچه نشریات تخصصی این رشته، 

پژوهشنامه علوم سیاسی، شماره 5

حقیقت، سیدصادق. 1391. آسیب شناسی رشته علوم سیاسی در ایران، راهبرد فرهنگ، شماره نوزدهم

جعفر پیشه، مصطفی. 1383. بازتاب اندیشه سیاسی، مبانی مشروعیت نظام اسلامی در نگاه شهید مطهری، حکومت 

اسلامی، شماره 31

سال  سیاسی،  علوم  پژوهشنامه  آینده،  و  اکنون  سیاسی؛  علوم  رشته  وضعیت  مکرمه. 1397.  جمالی،  حسین.  جمالی، 

سیزدهم، شماره چهام

رنجبر، مقصود. 1382. بحران علم سیاست در ایران، فصلنامه علوم سیاسی، سال ششم، شماره 4، پیاپی 24

زارعی، مجتبی، آرایی، وحید. 1400 . واکاوی و نقد الگوی حکمرانی خوب، پژوهش های انقلاب اسلامی، دوره 10 ، 

شماره پیاپی 37

روند،  تحلیل  الگوی  اساس  بر  ایران  در  سیاسی  علوم  وضعیت  آینده پژوهی  غلامرضا. 1398.  حداد،  حسین.  سلیمی، 

پژوهشنامه علوم سیاسی، سال پانزدهم، شماره نخست

امام خمینی)ره(،  اندیشه  و  ایران  اسلامی  بالادستی جمهوری  اسناد  در  احمد. 1398. جایگاه حکمرانی خوب  ساعی، 

رهیافت انقلاب اسلامی، سال سیزدهم، شماره 48

شوشتری، عباسعلی. 1398. ماهیت و شاخص های حکمرانی در نظام سیاسی جمهوری اسلامی، فصلنامه پژوهش های 

سیاست اسلامی، سال هفتم، شماره شانزدهم

علوم سیاسی، سال  پژوهشنامه  ایران،  در  اندیشه های سیاسی  دسته بندی  و  الگوی شناخت  علی‌اکبر. 1399.  علیخانی، 

شانزدهم، شماره نخست

مصباح یزدی، محمدتقی. ۱۳۷۷. حکومت و مشروعیت، فصلنامه کتاب نقد، تابستان شماره ۷

معمری، حمیدرضا، غلامرضا بهروزی لک. 1400. تحلیل روند آینده پژوهانه از مطالعات سیاسی در جمهوری اسلامی 

ایران، پژوهشنامه انقلاب اسلامی، دوره 10، شماره 37، شماره پیاپی 37

موسوی شربیانی، سیدجلال، علیانسب، سید حسین، نائیج، علیرضا. 1402 . ملاک های تحقق شاخصه-های کارآمدی 

نظام ولایت فقیه در جمهوری اسلامی ایران بر اساس مقدورات و موانع، فصلنامه پژوهش‌های سیاسی جهان اسلام، 

سال سیزدهم، شماره دوم 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html


ه...
دگا

 دی
 از

ران
و ای

ق 
عرا

در 
ن 

عیا
شی

به 
ش 

داع
د 

هدی
ی ت

رس
بر

25

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع لاتین
Marcuse,Herbert,one Dimesional Man, Boston: 1964

Hines Andy, Strategic, Foresight  The state of the art. World future society , futurist 2006

Lyall, c,i.Tait. (2005) . shifting policy debates and the implications for governance. Pp. 
1-17 c. Lyall and j.Tait (eds), new modes of Governance, Developing an Integrated 
Approach to Science, Technology, Risk and the Environment. Aldershot, England: 
Ashgate publishing

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

شیعه  سیاسی  اندیشه  »آینده پژوهی   ،)1403( سیدمصطفی   ابطحی،  جلال؛  درخشه،  حمیدرضا؛  معمری، 
مبانی حکمرانی ج.ا.ایران« فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س14، ش2،  پیرامون مشروعیت در 

تابستان 1403، صص 1-25.

DOI: 10.21859/priw-140202

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            25 / 25

https://priw.ir/article-1-1867-fa.html
http://www.tcpdf.org

