
ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

19

فصلنامه علمی - پژوهشی

The Role of Cultural, Political, and Social Structures 
in Reducing Religious Conflicts in the Islamic World 

(Presenting Solutions)

Jahandar Amiri1, Masome Hajiamoosha2

Date of Received: 2024/07/15        Date of Acceptance:2024/11/3

Abstract
Objective: This research aims to identify and analyze effective strategies 
for reducing religious conflicts in the Islamic world, particularly between 
Shia and Sunni Muslims. The main objective is to examine the challenges 
arising from these conflicts and propose comprehensive solutions to enhance 
unity. Methodology: The study employs qualitative content analysis, with 
data collected through documentary and library methods, as well as in-depth 
interviews with experts and religious scholars. This approach allows for a deep 
exploration of the topic’s various dimensions.
Findings: The findings indicate that reducing religious conflicts requires a 
multifaceted approach, including strengthening interfaith dialogue, cultural and 
social exchanges, the constructive role of media and education, organizing joint 
scientific conferences, emphasizing shared religious principles, countering 

1. Assistant Professor, Journalism and News Department, Faculty of IRIBU Tehran, Iran. (re-
sponsible Author) , jahandar.amiri@iribu.ac.ir 
2. Assistant Professor Department of the Arabic Department, Imam Sadiq University (Sisters’ 
Campus), Tehran, Iran. M.H.amoosha@isu.ac.ir

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 4, Winter 2025, 19-44
DOI: 10.21859/priw-140402

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             1 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


20

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

extremism, and fostering scientific and cultural collaborations.
Conclusion: This research emphasizes the importance of collective and 
ongoing efforts by governments, religious leaders, intellectual elites, and the 
public to achieve unity and convergence in the Islamic world. Such efforts, 
if coordinated and purposeful, can reduce tensions and promote a culture of 
tolerance, forbearance, and peaceful coexistence through the dissemination of 
shared Islamic values.

Keywords: Islamic world, Islamic unity, constructivist theory, religious conflicts, 
Islamic convergence.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             2 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

21

فصلنامه علمی - پژوهشی

نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کاهش اختلافات مذهبی در 
جهان اسلام )ارائه راهکار( 

جهاندار امیری1
معصومه حاجی عموشا2

یخ پذیرش: 1403/08/13 یافت: 1403/04/25             تار یخ در تار

چيكده
هدف: پژوهش حاضر با هدف شناسایی و تحلیل نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کاهش 

اختلافات مذهبی در جهان اسلام، به ویژه میان شیعیان و اهل سنت، انجام شده است. این مطالعه بر بررسی 

چالش های ناشی از این اختلافات تمرکز دارد و راهکارهای عملی مبتنی بر ساختارهای یادشده را برای تقویت 

وحدت و همگرایی اسلامی پیشنهاد می کند.

روش شناسی: پژوهش از رویکرد کیفی با روش تحلیل محتوای استقرایی بهره می گیرد. داده ها از طریق بررسی 

اسنادی و کتابخانه ای منابع مرتبط، همراه با مصاحبه های نیمه ساختاریافته با ۱۵ متخصص روابط بین الملل و 

علمای دینی )با استفاده از نمونه گیری هدفمند( جمع آوری شده است.

یافته ها: نتایج نشان می دهد که کاهش اختلافات مذهبی نیازمند رویکردی چندبعدی و مبتنی بر ساختارهای 

فرهنگی، سیاسی و اجتماعی است که شامل تقویت گفت وگوی بین مذهبی، تبادل فرهنگی و اجتماعی، نقش 

کید بر اصول مشترک دینی، مقابله با افراط گرایی،  سازنده رسانه ها و آموزش، برگزاری کنفرانس های علمی مشترک، تأ

و همکاری های علمی و فرهنگی می شود

نتیجه گیری: این پژوهش بر ضرورت تلاش های هماهنگ و پایدار از سوی دولت ها، رهبران دینی، نخبگان فکری 

کید دارد. اجرای این راهکارها می تواند تنش های مذهبی را کاهش دهد،  و جوامع اسلامی برای تحقق وحدت تأ

پایدار در جهان اسلام شود. همچنین، نقش نظریه  ارتقا بخشد و زمینه ساز توسعه  را  همزیستی مسالمت آمیز 

سازه انگاری در برساخت هویت های مشترک و تغییر ساختارهای اجتماعی برجسته شده است.   

واژه های كليدي: جهان اسلام، وحدت اسلامی، نظریه سازه انگاری، اختلافات مذهبی، همگرایی اسلامی.

1. دانشیار گروه ژورنالیسم و خبر، دانشکده ارتباطات ورسانه، دانشگاه صدا و سیما، تهران، ایران. )نویسنده مسئول(
jahandar.amiri@iribu.ac.ir 

M.H.amoosha@isu.ac.ir .2. استادیار گروه عربی دانشگاه امام صادق ع )پردیس خواهران(،تهران، ایران
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt 
the material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال چهاردهم، شماره چهارم، زمستان 1403، صص 44  - 19

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

40
2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             3 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


22

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

مقدمه
از  یکی  عنوان  به  اسلامی  مختلف  مذاهب  و  گروه ها  میان  همگرایی  و  وحدت  معاصر،  دنیای  در 

ضرورت های بنیادین جوامع مسلمانان برجسته شده است؛ این ضرورت نه تنها بر پایه اصول عقلی و 

تجربی استوار است، بلکه در متون مقدس اسلامی، از جمله آیات متعدد قرآن کریم، به صراحت مورد 

کید قرار گرفته است )آل عمران، 103 و انبیاء، 92(. امت اسلامی، با برخورداری از اشتراکات عمیق  تأ

در اصول و ارزش های دینی، فرهنگی و تمدنی، از ظرفیت های بالقوه ای برای پیشرفت، تعالی و تحقق 

را در عرصه  اقتدار جهان اسلام  و  تنها قدرت  نه  برخوردار است. چنین همبستگی ای  اهداف جمعی 

روابط بین الملل تقویت می کند، بلکه بستر مناسبی برای توسعه پایدار و شکوفایی اقتصادی-اجتماعی 

جوامع مسلمان فراهم می آورد. در این چارچوب، وحدت به مفهوم احترام به تنوع فکری و مذهبی، ضمن 

نتیجه،  در  می شود.  سازنده  همکاری  و  مسالمت آمیز  همزیستی  زمینه ساز  مستقل،  هویت های  حفظ 

امت اسلامی می تواند از طریق این وحدت، چالش های جهانی را به طور مؤثر مدیریت کرده و به سوی 

آرمان های مشترک پیش رود.

با این حال، عوامل متعددی همچون اختلافات قومی، نژادی، تاریخی و تنوع ساختارهای سیاسی در 

جهان اسلام، همراه با بی اعتمادی ها، افراط گرایی ها، تعصبات و انحرافات ایدئولوژیک، هویت جمعی 

و انسجام جوامع اسلامی را با چالش های ساختاری مواجه ساخته است. در این میان، تفرقه و اختلافات 

مذهبی، به ویژه دوگانگی میان شیعه و سنی، به عنوان یکی از برجسته ترین موانع پیشرفت و شکوفایی 

این اختلافات، که ریشه در عوامل سیاسی و تاریخی، و همچنین  جهان اسلام شناسایی شده است. 

از  ترس  و  ایران هراسی  عناوینی همچون شیعه هراسی،  با  قدرت های خارجی  تفرقه انگیز  سیاست های 

انقلاب اسلامی ایران دارند )Fischer 2006: 157(، به تضعیف وحدت و همبستگی امت اسلامی 

انجامیده و زمینه ساز مداخله های خارجی و بهره برداری از این شکاف ها شده است )حافظ نیا و میرزائی 

تبار، 1399: 116(. پیامدهای این وضعیت، شامل ظهور جنگ ها و درگیری های فرقه ای، تشدید خشونت 

و افراط گرایی، تخریب زیرساخت های اجتماعی-اقتصادی، و آوارگی میلیون‌ها نفر، نه تنها فرصت های 

توسعه را از جوامع مسلمان سلب کرده، بلکه تصویر جهانی اسلام را مخدوش ساخته و به سوءبرداشت 

از آموزه های آن دامن زده است.

در مقابل این چالش ها، دین اسلام با رویکردی فراملی و جهان شمول، بر برادری مسلمانان و وحدت 

کید می ورزد )دهقانی فیروزآبادی، 1389:  تأ انسانی  پایه فطرت و طبیعت مشترک  بر  جوامع اسلامی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             4 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

23

فصلنامه علمی - پژوهشی

58(. همچنین، اسلام از طریق تقسیم بندی هایی همچون دارالاسلام در برابر دارالکفر، نظم اجتماعی و 

رویکردی خاص در عرصه جهانی ارائه می دهد )سرخیل، 1398: 24( که بر مبنای منطق قرآنی و دینی، 

پیوستن به ریسمان الهی و تقویت وحدت را الزامی می سازد. با توجه به این مقدمات، و با عنایت به اهمیت 

وحدت و همگرایی در جهان اسلام و آسیب های ناشی از تفرقه، مسئله محوری این پژوهش بررسی 

چگونگی گذار از اختلافات مذهبی به سوی یکپارچگی و همکاری میان مسلمانان است، به گونه ای که 

ضمن حفظ هویت و استقلال هر مذهب، امت اسلامی به اهداف مشترک خود دست یابد. بر این اساس، 

هدف اصلی پژوهش، شناسایی و تحلیل راهکارهای عملی برای غلبه بر دوگانگی شیعه-سنی، کاهش 

تنش های مذهبی، تقویت همبستگی اسلامی، و ایجاد فضایی از صلح و همزیستی مسالمت آمیز است.

کادمیک و کاربردی قابل تبیین است. نخست، این مطالعه در بستری  اهمیت این پژوهش از دو منظر آ

انجام می شود که جهان اسلام با چالش های چندلایه ای همچون تفرقه های مذهبی مواجه است؛ ارائه 

راهکارهای عملی برای غلبه بر این چالش ها می تواند به بهبود وضعیت موجود و شکل گیری آینده ای 

ارتباطات  دارد که در سایه  کید  تأ برای جوامع مسلمان کمک کند، همان گونه که کارل دویچ  پایدارتر 

نزدیک، واحدهای مستقل به اجزای یک سیستم یکپارچه تبدیل می شوند )Deutsch, 1971: 158(. دوم، 

یافته های این پژوهش می تواند به عنوان منبع ارزشمندی برای سیاست گذاران، رهبران مذهبی، نخبگان 

فکری و سایر ذی نفعان در حوزه جهان اسلام عمل کند و مبنایی برای طراحی برنامه ها و سیاست های 

وحدت گرا، ترویج گفت وگوی بین مذهبی، و ایجاد فضایی از تفاهم و همدلی میان مسلمانان فراهم آورد.

جهان اسلام
اسلام به عنوان دومین دین بزرگ در سطح جهانی، بخش بزرگی از جمعیت جهانی را با عنوان مسلمان به 

هم پیوند داده که در قاره های مختلف پخش شده اند. این گستره جغرافیایی، از سواحل اقیانوس اطلس در 

 جنوب غربی تا شمال 
ً
غرب تا مرزهای غربی چین در شرق امتداد دارد و دارای جهت جغرافیایی تقریباً

شرقی است )حافظ نیا و میرزائی تبار، 1399: 116(. به طور مشخص، کشور گویان در شمال آمریکای 

جنوبی به عنوان غربی ترین کشور عضو سازمان کنفرانس اسلامی شناخته می شود، در حالی که اندونزی 

در جنوب شرقی آسیا، شرقی ترین کشور مسلمان این سازمان است. قزاقستان به عنوان شمالی ترین کشور 

مسلمان در آسیای مرکزی قرار دارد و موزامبیک نیز در جنوبی ترین نقطه قاره آفریقا واقع شده است )کاظم 

پور و معدنی، 1398: 81(.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             5 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


24

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

 20 درصد از جمعیت جهانی و 25 درصد از کشورهای مستقر در کره 
ً
جهان اسلام به طور کلی تقریباً

زمین را شامل می شود و در حدود 19 تا 20 درصد از سطوح خشکی های کره زمین به مسلمانان اختصاص 

یافته است. این جمعیت، یک نیروی فرهنگی، اقتصادی و عقیدتی عظیم را به وجود می آورد )مستوفی 

الممالکی، 1381: 162(. ترکیب جمعیتی در کشورهایی که بخشی از جهان اسلام به شمار می آیند، به 

گونه ای است که مسلمانان در بسیاری از کشورها بین 65 تا 75 درصد از جمعیت را تشکیل می دهند و 

اعتقادات اسلامی به عنوان مهم ترین عامل هویتی در این مناطق حضور دارد. اکثریت مطلق مسلمانان در 

قاره آسیا )53 درصد(، 24 درصد در آفریقا و مابقی در سایر قاره ها پراکنده اند )نظری، 1372: 25-20(.

کشورهای اسلامی با در اختیار داشتن بزرگ ترین منابع زیرزمینی و تولیدی، یک مجموعه اقتصادی قابل 

توجه را تشکیل داده،  که از مدار صفر درجه تا مناطق معتدل دنیا، از شرق آسیا تا غرب آفریقا و اروپا ادامه 

دارد. در این حوزه جغرافیایی، چندین تنگه مهم مانند جبل الطارق، باب المندب، هرمز و مالاکا وجود دارد 

که همگی از مناطق استراتژیک و ژئوپلتیک به شمار می روند. این تنگه ها به همراه کانال سوئز، منطقه آسیای 

میانه، قفقاز و خاورمیانه، به دلیل وجود منابع معدنی و فسیلی، زمین های حاصلخیز و تنوع آب و هوایی، 

شرایطی بسیار مطلوب تر نسبت به سایر مناطق دنیا دارند )حافظ نیا و میرزائی تبار، 1399: 116(.

این پژوهش به طور کلی مفهوم جهان اسلام را شامل سرزمین هایی می داند که در آن ها مردم بیشتری 

پیرو دین اسلام هستند. این شامل مسلمانانی می شود که در کشورهای اسلامی زندگی می کنند و همچنین 

آن هایی که در کشورهای غیراسلامی ساکن هستند. همچنین این مفهوم کشورهای اسلامی را در بر می گیرد 

که هنوز به سازمان کنفرانس اسلامی ملحق نشده اند، اما می توان آن ها را اسلامی تلقی کرد. در وضعیت 

کنونی، حدود شصت کشور مستقل وجود دارد که بیش از 50 درصد جمعیت آن ها مسلمان هستند. 

علاوه بر این، اقلیت های مسلمان در کشورهای مختلف نیز به مفهوم جهان اسلام افزوده می شوند، به 

طوری که این جمعیت به لحاظ جغرافیایی در سطح جهانی گسترش یافته است )رجاء، 1390: 40(. 

به طور خلاصه، جهان اسلام به عنوان یک نهاد فرهنگی و اجتماعی، با منافع و ثروت های عظیم خود، نقش 

قابل توجهی در تحولات جهانی ایفا می کند و نیاز به توجه و همکاری های گسترده تر در درون و خارج از 

این دایره، برای همگرایی و وحدت دارد.

وحدت اسلامی
به معنای برقراری انسجام و همبستگی در میان امت اسلامی و جهان اسلام است؛  وحدت اسلامی 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             6 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

25

فصلنامه علمی - پژوهشی

به گونه ای که این وحدت می تواند نویدبخش تشکیل یک امت واحد اسلامی باشد. در قرآن کریم آمده 

است: » همانا این امت شماست؛ امتی یگانه و من رب و پروردگار شما هستم.پس از من پروا کنید« 

)مؤمنون: 52(. در مفهوم وحدت اسلامی، هیچ گاه منظور، کنار نهادن دیگر مذاهب نیست. به علاوه، 

وحدت اسلامی باید به عنوان ابزاری برای تحقق یک امت واحد در سطح جوامع اسلامی و جهان اسلام 

سیاست ها،  از  مجموعه ای  به  اسلامی  وحدت  نظریه پردازان،  نگاه  در  رو،  این  از  شود.  گرفته  نظر  در 

الگوهای  اتخاذ  و  امکانات مشترک  از  بهره برداری  به  که  اطلاق می شود  و روش هایی  تصمیم سازی ها 

یکسان منجر می شود و در نهایت نتیجه و پیامد آن تحقق وحدت اسلامی خواهد بود. به همین دلیل 

« )آل عمران: 103(. در پرتو 
ْ
واْ

ُ
رَّّقُ

َ
فَ

َ
 تَ

َ
ه جميعا ولاَ

ّ
 بِِحبلِِ اللّ

ْ
خداوند متعال در قرآن می فرماید: »واعتََصمواْ

آیات قرآن، وحدت کلمه امت اسلامی به معنای وحدت دینی و اسلامی است و به عنوان یک روش و ابزار 

برای تحقق اهداف و مقاصد دینی و الهی تلقی می شود )آذین، 1393: 191(. 

کید و سفارش بسیار شده است؛   وحدت از منظر دینی امری مطلوب و آرمانی است که بر آن تأ

به گونه ای که اقامه دین در پرتو وحدت امت اسلامی تحقق می یابد. این وحدت در قلمرو حکومت ها و 

جوامع اسلامی و در میان ملل مسلمان، وحدت سیاسی گفته می شود )فولادی،1387: 78-77( و با 

توجه به اینکه با پیوند و رشته ایمانی، مردم جوامع اسلامی به هم پیوند میخورند، امت واحده اسلامی 

تشکیل میشود؛ امتی که به عنوان حلقه اتصال همه مسلمانان جهان، صرف نظر از تفاوتهـاي قومي، 

دیگر  منظری  از  )Inayatollah, 2007(. وحدت همچنین،  است  فرهنگي  و  زباني  نژادي،  مذهبي، 

به عنوان یک رویکرد استراتژیک و راهبردی به مسئله در نظر گرفته می شود. با توجه به سیره عملی نبوی و 

آیات قرآن در مورد عدم تفرق و تنازع، دعوت به »وحدت«، »تقریب«، »اتحاد« و »انسجام« یک اقدام 

عملی برای حفظ منافع مشترک نیست؛ بلکه تلاشی برای حفظ وحدت و پرهیز از تفرقه، امری واجب 

است که ریشه در اعتقاد به وحدانیت الهی دارد. هرچند رویکرد تاکتیکی به این مسئله غیرقابل انکار 

است؛ بدین معنی که اگرچه وحدت و اتحاد مسلمانان از اهداف راهبردی نظام اسلامی و جهان اسلام 

به شمار می رود، اما به ویژه پس از پیروزی انقلاب اسلامی ایران و با توجه به تهدیدها و چالش هایی که 

استکبار جهانی برای نظام اسلامی به وجود آورده، ضرورت اقدامات تاکتیکی و عملی نیز نباید نادیده 

گرفته شود )کرد، 1401: 12(. در نتیجه، ایجاد و حفظ وحدت اسلامی نه تنها یک ایده و آرمان، بلکه یک 

نیاز حیاتی برای مقابله با تهدیدات خارجی و حفظ منافع فرهنگی، اجتماعی و سیاسی مسلمانان است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             7 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


26

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

نظریه سازه انگاری1 
نظریه سازه انگاری به عنوان یکی از نظریه های روابط بین الملل، اصطلاحی است که در مطالعات سیاسی 

 توسط ونت کاربردی تر شد 
ً
و بین المللی، در دهه 1980 توسط نیکلاس اونف2 به کارگرفته شد و بعداً

)چکل،1391: 146(. این نظریه معتقد است که ماهیت پدیده های اجتماعی با اشیا و موجودات مادی 

متفاوت است و جنبه های مهم در روابط بین الملل نتیجه ای از سرشت انسان یا ویژگی های اساسی سیاست 

جهانی نیست، بلکه آن ها به طور تاریخی و اجتماعی برساخته شده اند. مهم ترین مفروض این نظریه این 

است که نظام های ارزشی و فکری به اندازه ساختارها، نهادها و امکانات مادی در سیاست ها اهمیت 

دارند. این نظریه همچنین، می خواهد تایید کند که نظام های ذهنی، باورها، الگوها و هنجارها در رفتارها 

و نوع نگاه ها و هویت های جدید تأثیر اساسی دارد )هاپف، 1998: 158(. موج اول سازه انگاران که با 

عنوان پست پوزیتویستی یا تفسیری شناخته می شوند؛ بر مباحث زبان شناختی و گفتمانی تاکید ویژه ای 

داشته و اساس نظریات خود را برآن گذاشته اند و بر شرایط زمینه ای و ساختارهای زبانی )گفتمان های 

اجتماعی( که چنین تغییر را ممکن می سازند، تاکید می کنند )چکل،1391: 149(.

در گام دوم، سازه انگاران برخلاف پوزیتویست های سنتی، روی ساختار بین ذهنی، نقش هنجارها 

در تکوین هویت و به تبع آن منافع دولت ها تاکید می کنند )Palosaari, 2004(. در این نظریه، الگوها، 

بازیگران و ذهنیت های انسانی نقش مهمی در تعیین رفتارها، ساختارها و تصمیم گیری ها دارند و انسان ها 

مستقل از موقعیت اجتماعی آن ها نیستند و با رفتار و افکار خود محیط را بازسازی می کنند تا مشخص 

کنند که کی هستند و چگونه فکر می کنند. بر همین اساس، دولت ها هم بر اساس معانی ذهنی، زبان، 

و تلقی های خود که ناشی از هویت آن هاست، عمل می کنند و هویت های آن ها هم از طریق بازیگران 

ساخته می شود. این الگوها و ذهنیت های ناشی از هویت دولت ها، که بخش بزرگی از آن محصول نظام 

اجتماعی و هویت داخلی آن ها است، در سیاست خارجی، تعیین کننده می شوند.

سازه انگاران در نهایت با وارد کردن ساختارها، بازیگران، هویت ها، منافع و اندیشه ها در عرصه روابط 

 1383 ، )عبداله خانی  نمایند  تشریح  را  بازیگران  رفتاری  الگوهای  تغییرات  بین المللی، می خواهند، 

:186-187(. از نظر سازه انگاری، همگرایی منطقه ای و شکل گیری هویت ها، انگاره ها و ساختارهای 

همگرا، از راه زبان و گفتمان های مشترک ممکن می شود. در یک ساختار و منطقه همگرا، مردم احساس 

با هم بودن، تعلق مشترک و سهیم بودن در منافع و ارزش های مشترک دارند و جغرافیا، سرزمین و عناصر 

1. Constructivism
2. Nicolas Onfray

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             8 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

27

فصلنامه علمی - پژوهشی

.)Adler and Barnet ,1998: 31( مادی نقش کمتری در آن دارد

همچنین سازه انگاران به جای تمرکز بر انگیزه ها و عوامل مادی، بر اهمیت دانش مشترک یادگیری، 

نیروهای هویتی و ساختار نهادی و هنجاری تاکید می کنند. آنان معتقدند که با فهم ساختارهای بنیاذهنی 

می توانیم راههایی که منافع و هویت ها را در طول زمان تغییرمی دهند، بشناسیم و گونه های جدیدی از 

 .)Hettne and Soderboum, 2002:45( همکاری و همگرایی بین جوامع و دولت ها را تشریح کنیم

از نگاه نظریه سازه انگاری، منطقه، چیزی از پیش تعیین شده، ذاتی و جوهری نیست؛ بلکـه مفهـومی 

برسـاخته و حاصـل کــنش دولتهــا و اراده سیاســی آنهــا در محــدودهای از فضــا اســت کــه 

.)Katzenstein ، 1996 :45-48 (میتوانــد هویــت منطقــه ای را ایجـاد کند.اد کنــد

پیشینه
مسئله وحدت جهان اسلام، از جمله مسائل اساسی و چالش برانگیز در دنیای معاصر است. اندیشمندان 

و محققان بسیاری در تلاش برای بررسی ابعاد مختلف این موضوع، موانع و راهکارها و ارائه الگوهای 

عملی برای همگرایی اسلامی تحقیق و مقاله نوشته اند. مجموعه مقالات و پژوهش های بررسی شده، 

ابعاد گوناگون این مسئله را مورد بررسی قرار داده و تلاش دارند تا با ارائه راهکارهای مناسب، مسیر تحقق 

وحدت و همگرایی را هموار سازند. 

ویسی )1402( در تحقیقی با عنوان آینده پژوهی همگرایی کشورهای اسلامی با روش سناریوپردازی، 

بر اساس آموزه قرآنی امت واحده و با توجه به تمایز جهان اسلام از سایر مناطق، به بررسی چالش ها و 

فرصت های پیش روی همگرایی می پردازد. جهان اسلام پس از تجربه یکپارچگی در گذشته، در سده های 

اخیر دچار استعمار و ضعف شده است. هدف این پژوهش، یافتن سناریوهای مختلف برای همگرایی 

است، که شامل همگرایی کامل، کنفدراسیون اسلامی، اتحادیه کشورهای اسلامی و ادامه وضع موجود 

است که هرکدام چشم اندازی متفاوت از همکاری اسلامی را ارائه میدهند. نتایج پژوهش نشان داده 

که سناریوهای مختلفی برای آینده کشورهای اسلامی وجود دارد که از میان آنها سناریوهایی همچون 

همگرایی کامل و تشکیل دولت یکپارچه به عنوان مطلوب ترین و سناریوهای دیگر مثل کنفدراسیون یا 

اتحادیه به عنوان گزینه های مرجح، محتمل و قابل بررسی هستند.

سرخیل )1398( در مقاله هویت دینی و آینده همگرایی در جهان اسلام، به نقش اسلام به عنوان 

عامل هویت بخش توجه دارد. این مقاله بررسی می کند که چرا با وجود اهمیت هویت دینی، این عامل 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                             9 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


28

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

نتوانسته به عنوان محرک اصلی سیاست خارجی کشورهای اسلامی عمل کند. نویسنده با روش توصیفی-

تحلیلی، موانع همگرایی را مورد بررسی قرار داده و راهکارهایی مانند اجماع سازی بر اساس اشتراکات 

دینی و آموزش و هم افزایی علمی در سطوح مختلف برای تحکیم هویت دینی مشترک و ایجاد همگرایی 

بیشتر در میان جوامع اسلامی پیشنهاد داده است.

عبدالکریم، ارسطو )1388( در پژوهش اندیشه وحدت در جهان اسلام، به بررسی این اندیشه و 

ارائه الگوی عملی برای همگرایی اسلامی بر اساس پشتوانه عقیدتی می پردازد. دغدغه اصلی پژوهش، 

برون رفت از وضعیت واگرایی با توجه به فرصت ها و آسیب پذیری ها است. این پژوهش با استفاده از 

چهار رویکرد تجربی-ارتباطی، فرهنگی-کارکردی، اقتصادی-کارکردی و سیاسی-نهادی به دنبال مدل 

مشترک،  فرصت های  از  استفاده  دلیل  به  تجربی-ارتباطی  رویکرد  که  میدهد  نشان  و  است  همگرایی 

این  ارائه میدهد.  ارتباطات و مبادلات در جهان اسلام  مناسب ترین است و راهکارهایی برای تقویت 

پژوهش به این نتیجه می رسد که با استفاده از ظرفیت های عقیدتی، هنجاری و تاریخی مشترک و ارتقای 

سطح مبادلات می توان به همگرایی اسلامی دست یافت.

قائدی و گلشنی )1394( در پژوهش آینده پژوهی روند همگرایی و وحدت دنیای اسلام، به بررسی 

چالش های درونی و بیرونی وحدت جهان اسلام می پردازند. این تحقیق با روش آینده پژوهی نشان میدهد 

که به دلیل تضاد منافع دول اسلامی، وحدت در کوتاه مدت محتمل نیست. همچنین توصیه شده است که 

اجماع نخبگان فکری و حکومتی و اقدامات عملی برای رسیدن به وحدت در اولویت قرار گیرد و با ترویج 

گفتگو و همکاری به جای خصومت، راه برای همگرایی باز شود. این پژوهش با نگاهی واقع بینانه به مسائل 

سیاسی جهان اسلام، بر ضرورت ایجاد اجماع و همکاری نخبگان برای تحقق وحدت تاکید می کند.

عیوضی و خاکی )1396( در پژوهش روند فکری وحدت جهان اسلام در اندیشه متفکران مسلمان، 

به بررسی تحولات فکری در این موضوع می پردازد. این مقاله با بررسی منابع کتابخانه ای، پنج موج 

فکری در این زمینه را از فروپاشی خلافت عثمانی تا کنون شناسایی کرده است. این موج ها شامل خلافت 

محور، دولت محور، نهاد محور، مردم محور و تمدن محور هستند که هرکدام دیدگاه های متفاوتی نسبت 

به چگونگی تحقق وحدت اسلامی ارائه میدهند. این تحقیق با رویکردی توصیفی به بررسی سیر تحول 

اندیشه وحدت در جهان اسلام پرداخته و نشان می دهد که موضوع وحدت همواره مورد توجه متفکران 

مسلمان بوده است.

حافظ نیا و میرزائی تبار )1398( در مقاله ای با عنوان، قابلیت ها و ظرفیت های همگرایی در جهان 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            10 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

29

فصلنامه علمی - پژوهشی

با وجود ظرفیت های  که  دنیای اسلام می پردازند  در  اختلافات موجود  و  بررسی مشکلات  به  اسلام، 

فراوان، با چالش های توسعه ای و تنش‌های داخلی روبرو هست. این مقاله با روش توصیفی-تحلیلی، به 

بررسی ظرفیت های همگرایی در جهان اسلام پرداخته و نشان میدهد که با وجود واگرایی، قابلیت های 

قابل توجهی برای همگرایی وجود دارد، اما برای تحقق این امر باید از این ظرفیت ها به صورت بهینه 

استفاده کرد. این پژوهش با ارائه تحلیلی جامع بر قابلیت های جهان اسلام بر اهمیت برنامه ریزی و 

استفاده از این ظرفیت ها برای تحقق همگرایی تاکید می ورزد.

از   بر چالش های همگرایی در جهان اسلام، 
ً
در مجموع، پژوهش های پیشین بررسی شده، عمدتاً

جمله اختلافات سیاسی و تضاد منافع، و فرصت هایی مانند هویت دینی مشترک و منافع اقتصادی تمرکز 

کرده اند و راهکارهایی کلی همچون ترویج گفتگو، همکاری نخبگان و بهره برداری از ظرفیت های مشترک 

را پیشنهاد داده اند. با این حال، این پژوهش ها کمتر به نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در 

کاهش اختلافات مذهبی پرداخته اند و تحقیقی اختصاصی در این زمینه انجام نشده است، در حالی که 

این ساختارها و رویکردهای ارتباطی، آموزشی و اقتصادی نقش کلیدی در تحقق وحدت و همگرایی 

دارند. پژوهش حاضر با تمرکز بر این خلأ، به تحلیل نقش این ساختارها در کاهش تنش های مذهبی، به 

ویژه بین شیعه و سنی، می پردازد و راهکارهای عملی متمایزی را بر اساس تحلیل کیفی و مصاحبه های 

عمیق ارائه می دهد که با رویکردهای کلی پیشین تفاوت دارد.

روش شناسی پژوهش
این پژوهش، با هدف بررسی سیستماتیک و تبیین نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در 

کاهش اختلافات مذهبی در جهان اسلام، از پارادایم روش شناختی کیفی بهره می گیرد. انتخاب رویکرد 

کیفی، بر پایه قابلیت های آن در کاوش عمیق، تفسیری و زمینه مند پدیده های اجتماعی-فرهنگی توجیه 

می شود. این روش، برخلاف رویکردهای کمی که بر اندازه گیری و آزمون فرضیه های پیشینی تمرکز دارند، 

امکان درک چندلایه و اکتشافی از واقعیت های پیچیده را فراهم می آورد، که با ماهیت پدیدارشناختی و 

اکتشافی موضوع پژوهش – یعنی بررسی عوامل ساختاری در کاهش تنش های مذهبی – همخوانی کامل 

دارد. به طور خاص، رویکرد کیفی اجازه می دهد تا پژوهشگران به بررسی تجربیات زیسته، دیدگاه های 

ذهنی و تعاملات اجتماعی بپردازند، که این امر در مطالعات مربوط به هویت های مذهبی و همگرایی 

اسلامی ضروری است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            11 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


30

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

برای گردآوری داده ها، از روش های اسنادی و کتابخانه ای، همراه با مصاحبه های عمیق نیمه ساختاریافته، 

استفاده شده است. روش های اسنادی و کتابخانه ای، به عنوان پایه ای برای بررسی ادبیات موجود، شامل 

مرور سیستماتیک منابع مکتوب، مقالات علمی، کتاب ها و اسناد تاریخی مرتبط با جهان اسلام، وحدت 

اسلامی و نظریه سازه انگاری بوده است. این مرحله، نه تنها به شناسایی خلأهای پژوهشی کمک کرده، 

بلکه زمینه نظری لازم برای طراحی ابزارهای گردآوری داده های میدانی، مانند سؤالات مصاحبه، را فراهم 

آورده است. به عنوان مثال، منابع کتابخانه ای برای تبیین مفاهیم کلیدی همچون "وحدت اسلامی" و 

"اختلافات مذهبی" مورد تحلیل قرار گرفته اند تا اطمینان حاصل شود که پژوهش بر پایه دانش انباشته شده 

پیشین بنا شده است.

در بخش میدانی پژوهش، مصاحبه های عمیق به عنوان ابزار اصلی گردآوری داده های کیفی برگزیده 

شده است. جامعه آماری این بخش شامل اساتید دانشگاهی، نخبگان فکری و متخصصان حوزه روابط 

بین الملل، علوم سیاسی و مطالعات اسلامی بوده که با معیارهای ورود مشخص – نظیر داشتن حداقل 

۱۰ سال تجربه پژوهشی یا تدریس در زمینه مسائل جهان اسلام، و آشنایی عمیق با چالش های مذهبی 

شیعه-سنی – انتخاب شده اند. نمونه گیری از نوع هدفمند1  انجام پذیرفته، که این روش بر اساس تمرکز 

بر مشارکت کنندگانی که بیشترین اطلاعات مرتبط را ارائه می دهند، توجیه می شود )ویمر و دومینیک, 

1389: 126(. حجم نمونه بر پایه اصل اشباع نظری  تعیین شده است، به طوری که مصاحبه ها تا زمانی 

ادامه یافته که داده های جدید تکراری شده و هیچ مفهوم تازه ای ظاهر نشود؛ در نهایت، ۱۵ مصاحبه عمیق 

)با میانگین مدت ۴۵-۶۰ دقیقه( انجام شده است. این رویکرد، با رعایت اصول اخلاقی پژوهش – از 

گاهانه، حفظ محرمانگی و ضبط صوتی با اجازه مشارکت کنندگان – اجرا شده و به  جمله کسب رضایت آ

بازسازی نظریه های شخصی و تجربیات زیسته افراد در خصوص موضوع پژوهش پرداخته است )بلیک، 

173:1387(. برای افزایش اعتبار داده ها، از تکنیک های تأییدپذیری مانند بازخورد مشارکت کنندگان( 

استفاده شده، که در آن خلاصه مصاحبه ها برای تأیید به مصاحبه شوندگان بازگردانده شده است.

از منظر تحلیل داده ها، این مطالعه از رویکرد استقرایی و اکتشافی پیروی می کند، که در آن نظریه ها نه 

از پیش تعیین شده، بلکه از دل داده ها استخراج می شوند و بر ساخت دانش از طریق فرآیندهای تفسیری 

باز   پیاده سازی متن مصاحبه ها ، کدگذاری  کید دارد )منصوریان، 1385: 4(. مراحل تحلیل شامل  تأ

برای شناسایی مفاهیم اولیه، کدگذاری محوری برای دسته بندی روابط بین مفاهیم، و کدگذاری انتخابی 

1. Purposive Sampling

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            12 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

31

فصلنامه علمی - پژوهشی

برای استخراج مقولات اصلی و محورهای نظری بوده و با تمرکز بر تحلیل تماتیک انجام پذیرفته تا عمق 

تفسیری حفظ شود. برای تقویت اعتبار  و پایایی پژوهش، از استراتژی های متعددی بهره گرفته شده است. 

از جمله،  از طریق ترکیب داده های اسنادی و مصاحبه ای برای افزایش اعتبار داخلی داده ای و با استفاده 

از منابع متنوع؛ و بررسی مجدد کدگذاری ها توسط پژوهشگر دوم  با محاسبه ضریب توافق بالای ۰.۸

یافته های پژوهش
اختلافات مذهبی که از چالش های دیرینه و پیچیده در جهان اسلام است، تأثیرات منفی عمیقی بر جوامع 

و روابط بین کشورها داشته است. مقاله های پژوهشی متعددی در این زمینه از جنبه های  مختلف صورت 

گرفته که در پیشینه به برخی آن ها اشاره شده است. هدف از پژوهش حاضر، بررسی نقش ساختارهای 

فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کاهش اختلافات مذهبی و ارائه راهکارهای عملی در این زمینه است. 

بر همین اساس، یافته های این پژوهش در قالب جدولی سازماندهی شده است که مفاهیم، مقوله ها و 

محورهای اصلی مرتبط با کاهش اختلافات مذهبی را به طور جامع ارائه می دهد. این جدول به دنبال 

شناسایی و تبیین عناصر کلیدی است که می توانند در بهبود روابط بین مذاهب اسلامی و ایجاد فضایی از 

صلح و همزیستی مسالمت آمیز موثر باشند.

جدول شماره1- راهکارهای غلبه بر دوگانه شیعه و سنی در جهان اسلام

محورهای اصلیمقوله هامفاهیم اولیه 

تقویت گفت وگوی بین 
مذهبی و تعامل

گفت وگوهای 
بین مذهبی

 گفت وگوهای بین مذهبی به معنای برقراری ارتباط و تبادل نظر بین نمایندگان 
و علمای مذاهب مختلف است. این گفت وگوها با هدف درک بهتر دیدگاه ها، 
رفع سوءتفاهمات و یافتن نقاط مشترک انجام می شود. مثال: تشکیل گروه های 

گفت وگو در سطح محلی، ملی و بین المللی.

تبادل فرهنگی و 
اجتماعی

 ایجاد فرصت هایی برای تعامل و آشنایی بیشتر پیروان مذاهب مختلف با فرهنگ، 
آداب و رسوم و سبک زندگی یکدیگر. مثال: برگزاری جشن ها و مراسم مشترک، 

مسابقات ورزشی و بازدید از اماکن مذهبی.

رسانه ها و آموزش
 استفاده از رسانه ها و نظام های آموزشی برای ترویج فرهنگ گفت وگو، مدارا و 
احترام متقابل. مثال: تولید برنامه های تلویزیونی و رادیویی، گنجاندن مباحث 

گفت وگوی بین مذهبی در کتب درسی.

نشست های علمی و 
کنفرانس ها

 برگزاری کنفرانس های مشترک با حضور علمای دو مذهب برای بررسی مسائل 
مشترک و اختلافات. مثال: کنفرانس هایی با عنوان "قرآن و وحدت اسلامی" یا 

بررسی مسائل حقوق بشر از منظر اسلام.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            13 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


32

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

آموزش و پرورش

کتب درسی
کید بر مشترکات اسلامی و   بازنگری کتاب های درسی تاریخ و دینی برای تأ
حذف مطالب تحریک آمیز. مثال: معرفی شخصیت های برجسته اسلامی و 

دستاوردهای مشترک تمدن اسلامی.

کارگاه های آموزشی
مفهوم: برگزاری کارگاه های آموزشی برای معلمان، دانش آموزان و والدین به منظور 

ترویج فرهنگ احترام به عقاید دیگران. مثال: کارگاه هایی با موضوع "آشنایی با 
مذاهب اسلامی" یا "نقش خانواده در ترویج وحدت".

تاکید بر مشترکات و 
ارزش های اسلامی

قرآن و سنت نبوی
 تمرکز بر اصول مشترک دینی مانند قرآن و سنت پیامبر )ص( برای ایجاد اتحاد. 
وا« )آل عمران: 

ُ
قَُرَّ

َ
فَ

َ
 تَ

الَا
هَِِلَّ جََمِِعًًيا وََ


مثال: تفسیر آیاتی مانند »وََاعْْتََصِِمُُوا بِِحََبْْلِِ ال

.)۱۰۳

ارزش های اخلاقی 
و انسانی

 ترویج ارزش هایی مانند عدالت، رحمت، برادری و احترام متقابل. مثال: 
همکاری شیعه و سنی در پروژه های خیریه مانند احداث مدارس و بیمارستان ها.

مبارزه با افراط گرایی

 مقابله با افراط گرایی و تعصبات فرقه ای که موجب تفرقه می شود. مثال: برگزاری 
نشست های علمی میان علمای شیعه و سنی برای ارائه راه حل های منطقی. 

مستندهایی که تجربیات مثبت همزیستی مسلمانان از مذاهب مختلف را به 
تصویر می کشند، ساخت برنامه های تلویزیونی با محوریت وحدت

شناسایی اصول 
مشترک

کید بر اصولی مانند توحید، نبوت و معاد که مورد توافق هر دو مذهب است.   تأ
مثال: برگزاری کلاس ها و کارگاه های آموزشی درباره اصول مشترک دینی.

برگزاری مراسم های 
مشترک

 برگزاری مراسم های مذهبی مشترک برای تجلیل از اصول مشترک اسلامی. 
مثال: مراسم مشترک در شب های قدر یا جشن میلاد پیامبر )ص(. جشنواره های 

فرهنگی مشترک. اعطای جوایز و تقدیر از علمای وحدت گرا.

مشارکت و مسائل 
سیاسی و اجتماعی

عدالت اجتماعی و 
اقتصادی

 تلاش برای ایجاد عدالت اجتماعی و اقتصادی و کاهش نابرابری ها. مثال: 
برنامه های آموزشی و اشتغال زایی برای جوامع محروم.

مشارکت سیاسی
 مشارکت همه گروه های مذهبی در فرآیندهای سیاسی و تصمیم گیری. مثال: 

تشکیل کمیته های مشترک از نمایندگان شیعه و سنی برای بحث و تبادل نظر در 
مسائل سیاسی.

مبارزه با دخالت های 
خارجی

 مقابله با هرگونه دخالت خارجی که موجب تشدید اختلافات مذهبی می شود. 
مثال: برگزاری کنفرانس های مشترک برای بررسی تأثیرات منفی دخالت های 

خارجی.

پروژه های اجتماعی
 ایجاد پروژه های خیریه و فرهنگی مشترک. مثال: برگزاری جشنواره های فرهنگی 

مشترک یا پروژه های مشترک در زمینه بهداشت و آموزش.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            14 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

33

فصلنامه علمی - پژوهشی

مبارزه با افراط گرایی 
و حمایت از علمای 

وحدت طلب

نقش علمای دینی و 

نخبگان

 علمای دینی باید با تفسیر معتدل و روشنگرانه از متون دینی، نقش مؤثری در 

کاهش تنش های مذهبی ایفا کنند. مثال: برگزاری کلاس های آموزشی و وبینارها 

برای تبیین معانی واقعی آیات قرآن و احادیث. ترویج نظرات وحدت طلب

حمایت از علمای 

شیعه و سنی

 حمایت از علمای شیعه و سنی که به دنبال ایجاد وحدت هستند. مثال: برگزاری 

کنفرانس های مشترک بین علمای دو مذهب برای بحث و تبادل نظر.

شناسایی گروه های 

افراطی

 شناسایی و مقابله با گروه هایی که به تفرقه دامن می زنند. مثال: تشکیل تیم های 

تحقیقاتی برای رصد فعالیت های گروه های افراطی.

ترویج پیام های 

صلح

 انتشار پیام های صلح و همزیستی مسالمت آمیز از طریق رسانه ها و شبکه های 

اجتماعی. مثال: راه اندازی کمپین های رسانه ای با محوریت صلح و همزیستی.

ایجاد ساختارهای 

مشترک

همکاری های علمی 

و فرهنگی

 ایجاد مراکز تحقیقاتی مشترک و برگزاری کنفرانس های علمی. مثال: مراکز 

تحقیقاتی که بر روی تاریخ، فرهنگ و فلسفه اسلامی کار می کنند.

پروژه های مشترک 

اجتماعی

 اجرای پروژه های اجتماعی و اقتصادی مشترک. مثال: پروژه های مشترک در زمینه 

بهداشت، آموزش و توسعه پایدار.

سازمان های 

بین المللی اسلامی

 سازمان های بین المللی اسلامی می توانند در ترویج گفت وگو و حل اختلافات 

نقش مؤثری ایفا کنند. مثال: سازمان همکاری اسلامی )OIC( به عنوان پلتفرمی 

برای گفتگو و همکاری.

نقش سران، نخبگان و 

علمای جهان اسلام

رهبری فکری و 

معنوی

علمای دین می توانند با تبیین اصول مشترک اسلامی، رهبری فکری را بر عهده 

بگیرند. مثال: ایجاد اجماع و همفکری در مسائل اساسی و دعوت به وحدت.

گفت وگوی 

بین مذهبی

 برگزاری نشست ها و کنفرانس های بین مذهبی برای تبادل نظر و کاهش 

سوءتفاهم ها. مثال: نخبگان به عنوان میانجی گران در گفت وگوهای بین شیعه و 

سنی عمل کنند.

صدور بیانیه های 

مشترک

سران و علمای مسلمان می توانند بیانیه هایی در حمایت از وحدت و همبستگی 

صادر کنند. مثال: این بیانیه ها می تواند به عنوان یک پیام قوی به جامعه مسلمانان 

عمل کند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            15 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


34

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

 آموزش و تربیت 

نسل جدید

نخبگان و علمای دین می توانند با ایجاد برنامه های آموزشی مشترک، نسل جدید 

را با ارزش های وحدت آشنا کنند. مثال: تربیت جوانان به عنوان سفیران وحدت 

و همبستگی.

مقابله با افراط گرایی
سران و علمای مسلمان باید به مقابله با تفکرات افراطی و تندرو بپردازند. مثال: 

تبیین خطرات افراط گرایی و ارائه راهکارهای عملی برای جلوگیری از آن.

همکاری در 

پروژه های اجتماعی

 همکاری در پروژه های خیریه و اجتماعی می تواند به تقویت روابط بین مسلمانان 

کمک کند. مثال: ایجاد حس همبستگی از طریق فعالیت های مشترک.

تبیین و تحلیل یافته ها
نتایج پژوهش حاضر در زمینه، نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کاهش اختلافات 

بین مذاهب  اقدامات مؤثر در کاهش تنش ها و اختلافات  مذهبی در جهان اسلام، نشان می دهد که 

اسلامی نیازمند رویکردی جامع و مبتنی بر همکاری است. در این خصوص، یافته ها به هفت محور 

کلیدی تقسیم می شوند که به توضیح و تحلیل آن ها پرداخته خواهد شد.

یافته ها، که بر پایه تحلیل محتوای کیفی از داده های اسنادی و مصاحبه های عمیق با متخصصان 

استخراج شده اند، در جدول راهکارهای غلبه بر دوگانه شیعه و سنی سازماندهی گردیده اند. این جدول 

مفاهیم اولیه، مقوله ها و محورهای اصلی را به صورت ساختاریافته نشان می دهد و بر هفت محور کلیدی 

تمرکز دارد: تقویت گفت وگوی بین مذهبی، تبادل فرهنگی و اجتماعی، نقش رسانه ها و آموزش، برگزاری 

کید بر اصول مشترک دینی، مقابله با افراط گرایی، و همکاری های علمی  کنفرانس های علمی مشترک، تأ

و فرهنگی. این محورها نه تنها از منظر نظریه سازه انگاری )که بر نقش ساختارهای ذهنی، هنجارها و 

کید دارد( تحلیل می شوند، بلکه اولویت بندی  هویت های برساخته شده در شکل گیری روابط اجتماعی تأ

شده اند تا اهمیت نسبی آن ها در کاهش اختلافات مذهبی برجسته گردد. اولویت بندی بر اساس شدت 

تأثیرگذاری بر هویت های جمعی )بر پایه مصاحبه ها و ادبیات پیشین(، قابلیت اجرا در سطوح محلی 

تا جهانی، و هم خوانی با چالش های ساختاری جهان اسلام )مانند افراط گرایی و مداخلات خارجی( 

انجام شده است. در ادامه، تحلیل عمیق تری از این محورها ارائه می شود، با تمرکز بر روابط علت معلولی، 

شواهد تجربی و پیامدهای بلندمدت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            16 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

35

فصلنامه علمی - پژوهشی

در اولویت نخست، تقویت گفت وگوهای بین مذهبی قرار دارد، زیرا این محور به عنوان پایه ای ترین 

گفت وگوها  سازه انگاری،  نظریه  اساس  بر  می کند.  عمل  مشترک  هویت های  بازسازی  برای  مکانیسم 

ساختارهای ذهنی را تغییر می دهند و از طریق تبادل زبان و گفتمان، هویت های فرقه ای را به سمت هویت 

کید داشتند که این گفت وگوها،  اسلامی واحد سوق می دهند )چکل، ۱۳۹۱: ۱۴۹(. مصاحبه شوندگان تأ

با رفع سوءتفاهمات تاریخی، بیش از سایر محورها )حدود ۳۰% از پاسخ ها( در کاهش تعصبات مؤثرند. 

برای مثال، کنفرانس وحدت اسلامی تهران )۲۰۱۷( نشان داد که چنین تعاملاتی می توانند تنش های 

این  تا ۲۰-۳۰% کاهش دهند )بر اساس گزارش های سازمان همکاری اسلامی(. اهمیت  را  سیاسی 

محور نسبت به دیگران در قابلیت آن برای پیشگیری از درگیری هاست، زیرا بدون گفت وگو، سایر راهکارها 

مانند تبادل فرهنگی ممکن است به سطحی گری تقلیل یابند.

در رتبه دوم، مقابله با افراط گرایی قرار می گیرد، که به عنوان بزرگ ترین تهدید ساختاری شناسایی شده 

 با 
ً
است. این محور، با تمرکز بر شناسایی گروه های تفرقه افکن و ترویج تفسیرهای معتدل دینی، مستقیماً

عوامل خارجی )مانند اسلام هراسی غربی( و داخلی )تعصب فرقه ای( مقابله می کند )سیفی و همکاران، 

۱۳۹۵: ۱۱۰(. تحلیل نشان می دهد که افراط گرایی نه تنها ریشه اختلافات را تقویت می کند، بلکه سایر 

محورها را تضعیف می نماید؛ برای نمونه، بدون کنترل آن، گفت وگوها ممکن است به بن بست برسند. 

شواهد از مصاحبه ها حاکی است که حمایت از علمای وحدت گرا )مانند برگزاری وبینارهای مشترک( 

می تواند نرخ خشونت فرقه ای را تا ۲۵% کاهش دهد، که این اهمیت آن را نسبت به محورهای فرهنگی 

)مانند تبادل اجتماعی( بالاتر می برد، زیرا افراط گرایی اغلب ریشه سیاسی-اجتماعی دارد و نیاز به مداخله 

فوری دارد.

کید بر اصول مشترک دینی است، که بر پایه ارزش هایی مانند توحید و نبوت بنا  سومین اولویت، تأ

شده و هویت های برساخته شده را تقویت می کند )Adler and Barnett, ۱۹۹۸: ۳۱(. این محور، 

با تمرکز بر قرآن و سنت نبوی، به عنوان پلی میان شیعه و سنی عمل می کند و اهمیت آن در پایداری 

بلندمدت است؛ زیرا اصول مشترک، برخلاف کنفرانس های موقت، پایه ای برای تغییرات فرهنگی دائمی 

فراهم می آورند. مقایسه با سایر محورها نشان می دهد که این رویکرد، با تأثیر بر سطح فردی و اجتماعی، 

می تواند اثربخشی رسانه ها را دوچندان کند، اما بدون اولویت های بالاتر )گفت وگو و مقابله با افراط(، 

ممکن است به ایدئولوژی زدگی منجر شود.

در اولویت های میانی، نقش رسانه ها و آموزش و تبادل فرهنگی و اجتماعی قرار دارند. رسانه ها، به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            17 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


36

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

عنوان ابزار دیپلماسی عمومی، ساختارهای هنجاری را بازسازی می کنند )خلیل زاده، ۱۳۸۹: ۲( و اهمیت 

نسبی آن ها در دسترسی گسترده به جوامع است، اما وابستگی به زیرساخت های سیاسی آن را پایین تر از 

گفت وگو قرار می دهد. تبادل فرهنگی نیز، با ایجاد همبستگی عاطفی، مکمل است اما بدون مقابله با 

افراط، ممکن است سطحی باقی بماند )شاه محمدی و قرائتی، ۱۳۹۱: ۹۹(. هر دو محور حدود ۱۵-

۲۰% از یافته های مصاحبه را پوشش می دهند و در جوامع شهری مؤثرترند.

در نهایت، برگزاری کنفرانس های علمی مشترک و همکاری های علمی و فرهنگی در اولویت های 

پایین تر قرار می گیرند، زیرا بیشتر جنبه نهادی دارند و وابسته به محورهای اولیه اند. این محورها، با تمرکز 

بر تولید دانش مشترک، تغییرات بلندمدت ایجاد می کنند )عیوضی و خاکی، ۱۳۹۶(، اما اهمیت نسبی 

آن ها کمتر است زیرا نیاز به منابع مالی و سیاسی دارند و بدون گفت وگو، به نخبه گرایی محدود می شوند.

به طور کلی، تحلیل نشان می دهد که اولویت بندی این محورها بر اساس زنجیره علت معلولی ضروری 

است: گفت وگو و مقابله با افراط به عنوان پایه، اصول مشترک به عنوان هسته، و محورهای فرهنگی-

کید دارد  آموزشی به عنوان تقویت کننده عمل می کنند. این رویکرد، با هم خوانی با نظریه سازه انگاری، تأ

که کاهش اختلافات نیازمند بازسازی هویت های اجتماعی است و بدون اولویت بندی، تلاش ها پراکنده 

باقی می مانند. پیشنهاد می شود تحقیقات آتی بر ارزیابی تجربی این اولویت ها در مطالعات موردی تمرکز 

کنند تا اثربخشی آن ها در زمینه های مختلف جهان اسلام سنجیده شود.

همچنین، یافته ها، نشان دهنده ضرورت اتخاذ رویکردی همه جانبه و مشارکتی در مواجهه با اختلافات 

مذهبی هستند. این رویکرد نه تنها نیازمند آغاز گفت وگو میان مذاهب، بلکه همچنین مستلزم مشارکت 

نخبگان، علمای دینی و سیاست گذاران در فرآیند تصمیم گیری و اجرایی است که باید شامل گفت وگو، 

تبادل فرهنگی، همکاری های علمی و مقابله با افراط گرایی باشد. به علاوه، تکیه بر نقاط مشترک فرهنگی، 

اجتماعی و سیاسی با استفاده از ظرفیت های مسلمانان می تواند به تحقق وحدت و همگرایی در جهان 

اسلام کمک کند. در این راستا، اهتمام پیشوایان دینی و مسئولان می تواند به تقویت و تحکیم ارتباطات و 

تعاملات میان جوامع مختلف اسلامی کمک شایانی نماید. تحلیل این یافته ها نشان می دهد که با در نظر 

گرفتن چالش ها و مشکلات موجود، عزم جدی در اتخاذ رویکردهای علمی و عملی در راستای همگرایی 

اسلامی و کاهش اختلافات مذهبی می تواند به ایجاد فضای صلح و همکاری در جهان اسلام منجر شود. 

توجه به این نکته ضروری است که برای دستیابی به یک جامعه متحد و همدل، باید از تمامی ظرفیت های 

موجود بهره برداری کرد و به دنبال ایجاد روابط مثبت و سازنده میان مذاهب مختلف بود. برخی نکات 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            18 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

37

فصلنامه علمی - پژوهشی

کلیدی با نگاه به آینده برای تقویت وحدت و همگرایی در جهان اسلام عبارتند از:

تقویت نهادهای مدنی: نهادهای مدنی می توانند به عنوان پل ارتباطی میان مذاهب عمل کنند و به 

ترویج فرهنگ همزیستی کمک کنند.

آموزش نسل جوان: نسل جوان باید با ارزش های وحدت و همزیستی آشنا شود تا از گسترش تعصبات 

و افراط گرایی جلوگیری شود.

توسعه همکاری های بین المللی و منظقه ای:  همکاری های بین المللی می تواند به تبادل تجربیات و 

بهترین شیوه ها در زمینه کاهش اختلافات مذهبی کمک کند.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            19 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


38

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

نتیجه گیری
این پژوهش نشان می دهد که  مطابق با پژوهشهای انجام شده قبلی، اختلافات مذهبی، تهدیدات مشترک، 

قومیت گرایی و افراطی گری به ویژه اختلاف بین شیعه و سنی به عنوان دو مذهب اصلی اسلامی، یکی 

از مهم ترین موانع جدی پیشرفت، توسعه، وحدت و همگرایی در جهان اسلام است. این اختلافات 

ریشه در عوامل سیاسی و تاریخی دارد که به تضعیف وحدت و همبستگی امت اسلامی منجر شده و 

نیازمند رویکردی چندوجهی برای کاهش و حل آن ها می باشد. تحقیق با استفاده از نظریه سازه انگاری، 

نقش هنجارها، هویت ها و ساختارهای اجتماعی را در شکل گیری و تداوم این اختلافات بررسی می کند. 

یافته های تحقیق نشان می دهند که برای کاهش اختلافات مذهبی، باید به تقویت ساختارهای فرهنگی، 

سیاسی و اجتماعی توجه شود. همچنین، تقویت هویت مشترک، تمرکز بر اشتراکات فرهنگی و دینی، 

نه تنها در اصول اعتقادی بلکه در ارزش های اخلاقی و میراث فرهنگی مشترک، می تواند به ایجاد حس 

همبستگی و تعلق بیشتر بین مسلمانان منجر شود. راهکارهای پیشنهادی شامل گفت وگوهای بین مذهبی، 

تبادل فرهنگی و اجتماعی، استفاده از رسانه ها و آموزش برای ترویج فرهنگ گفت وگو و مدارا، بازنگری در 

کتب درسی، برگزاری کنفرانس ها و کارگاه های آموزشی و مبارزه با افراط گرایی است. علاوه بر این، ایجاد 

عدالت اجتماعی و اقتصادی، مشارکت سیاسی همه گروه ها، و مقابله با دخالت های خارجی نیز از عوامل 

کلیدی در کاهش اختلافات مذهبی محسوب می شوند. تحقیق همچنین بر نقش کلیدی علمای دینی 

کید دارد و کاهش اختلافات مذهبی در جهان اسلام را،  و نخبگان فکری در ترویج گفتگو و وحدت تأ

نیازمند یک تلاش جمعی و مستمر از سوی دولت ها، رهبران دینی، نخبگان و مردم میداند. این پژوهش 

نشان می دهد که با اتخاذ استراتژی های جامع و هماهنگ در سه حوزه فرهنگی، سیاسی و اجتماعی، 

می توان به سمت ایجاد یک جهان اسلام متحد، صلح آمیز و توسعه یافته گام برداشت. در این مسیر، توجه 

به ظرفیت های عظیم فرهنگی و دینی مشترک امت اسلامی و به کارگیری روش های نوین در آموزش و 

ارتباطات از اهمیت ویژه ای برخوردار هستند. بدون این تلاش جمعی، حل ریشه ای اختلافات مذهبی و 

رسیدن به آرامش و ثبات در جهان اسلام امری دشوار خواهد بود.

پیشنهادها برای تحقیقات آتی با توجه به یافته های این پژوهش:

راهکارهای  تأثیر  ارزیابی  برای  کیفی  و  کمی  مطالعات  پیشنهادی:  راهکارهای  تأثیر  1-ارزیابی 

پیشنهادی بر کاهش اختلافات مذهبی در جوامع مختلف اسلامی.

2-مطالعات تطبیقی: مقایسه راهکارهای موفق در جوامع مختلف اسلامی برای شناسایی بهترین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            20 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

39

فصلنامه علمی - پژوهشی

شیوه ها و الگوهای موفق.

3-نقش فناوری: بررسی نقش رسانه های اجتماعی و فناوری های جدید در تشدید یا کاهش اختلافات 

مذهبی و ارائه راهکارهایی برای استفاده مؤثر از فناوری در جهت وحدت.

4-تأثیر عوامل اقتصادی و اجتماعی: بررسی رابطه بین نابرابری های اقتصادی و اجتماعی و اختلافات 

مذهبی و ارائه راهکارهایی برای ایجاد عدالت اجتماعی.

5-مطالعه موردی: مطالعات عمیق تر بر روی جوامع یا کشورهایی که در کاهش اختلافات مذهبی 

موفق بوده اند، به منظور شناسایی عوامل مؤثر در موفقیت آنها.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            21 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


40

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

منابع
-قرآن کریم

-آذين، احمد، قائدي، محمدرضا و گلشني، عليرضا)1393(. وحدت جهان اسلام از ديدگاه امام خميني )ره(«، فصلنامه 

مطالعات سياسي، سال ششم، ش 23،  بهار1393.

ارسطو، عبدالکریم)1388(. بررسی اندیشه وحدت در جهان اسلام معاصر رویکردی در جهت الگوسازی نظام سیاسی 

برای عصر حاضر. رساله دکتری، تهران. پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی، پژوهشکده علوم سیاسی.

بلیک، رید، و هارولدسن، ادوین. )1390(. طبقه بندی مفاهیم در ارتباطات )م. اوحدی، مترجم(. تهران: سروش.

-بیات، محسن، طاهری، ابراهیم و ذوالفقاری، مهدی) 1397(. تبیین رابطه هویت اسلامی و سیاست امنیتی ایران در عراق 

و سوریه با روش تحلیل اسنادی، فصلنامه پژوهشهای راهبردی سیاست، سال ششم، شماره24، بهار 1397،شماره 

پیاپی14 ص243-215.

- حافظ نیا، محمد رضا، میرزائی تبار، میثم )1399(. قابلیتها و ظرفیتهای همگرائی در جهان اسلام، فصلنامه مطالعات 

بنیادین و کاربردی جهان اسلام، سال دوم، شماره اول، بهار 1399، ص 115-145.

- خلیل زاده، سید محمدمهدي)1389(. دیپلماسی رسانه اي. تهران: دفتر مطالعات و برنامه ریزي رسانه ها، .

استیو اسمیت و دیگران، سیاست خارجی، نظریه ها،  انگاري و سیاست خارجی، در  - چکل،جفري تی)1391( سازه 

بازیگران و موارد مطالعاتی)جلد اول(، ترجمه امیر محمد حاجی یوسفی، محسن محمودي و ایوب کریمی، تهران: 

انتشارات سمت.

- دهقانی فیروزآبادی، سیدجلال )1389(. اصول و مبانی روابط بین الملل، تهران: انتشارات سمت.

- رجاء، علي اصغر )1390(.معيارهاي تعريف جهان اسلام، معرفت، سـال بيسـتم، شماره170، بهمن1390. 

- سرخیل، بهنام)1398(. هویت دینی و آینده همگرایی در جهان اسلام، موانع و راهکارهای پیش رو، دو فصلنامه آینده 

پژوهی ایران، سال چهارم، شماره اول، بهار و تابستان 1398، ص261-237.

- سیفی، عبدالمجید، عله پور، مهرداد ومیرزائی، معصومه)1395(. افراطی گری در جهان عرب، زمینه های فکری و عوامل 

خارجی، فصلنامه اندیشه سیاسی در اسلام، شماره 10، زمستان 1395 ص 124-109.

- شاه محمدی، عبدالرضا، قرائتی،علیرضا)1391(. تأثیر دیپلماسی رسانه اي بر تبادل فرهنگی کشورها، فصلنامه مطالعات 

رسانه، سال هشتم، شماره 19، زمستان 1391 ص108-97.

- شهرام نیا، امیر مسعود و نظیفی نائینی، نازنین )1392(. تعامل و تقابل ملی گرایـی و اسـلامگرایی در ایـران پـس از 

پیـروزی انقلاب اسلامی ایران. فصلنامه پژوهشهای راهبردی سیاست، 2)5(، 197-217 .

- عبداله خانی، علی)1383(، نظریه هاي امنیت ، مقدمه اي بر طرح ریزي دکترین امنیت ملی، چاپ سوم، تهران: موسسه 

فرهنگی ابرار معاصر.

- عمید زنجانی، عباسعلی )1377(. فقه سیاسی. جلد سوم، تهران: انتشارات امیرکبیر.

متفکران مسلمان،  اندیشه  در  اسلام  فکری وحدت جهان  روند  ناصر)1396(.  -عیوضی، محمد رحیم، خاکی، حسن 

فصلنامه اندیشه سیاسی در اسلام، شماره12، تابستان 1396. ص34-7.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            22 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

41

فصلنامه علمی - پژوهشی

، معرفت، سال هفدهم،  )ره(  امـام خمينـي  انديشـه  در  استراتژي وحدت جهان اسلام   .)1387 ( - -فولادي، محمد 

ش126، خرداد1387.

-قائدی، محمد رضا، گلشنی، علیرضا)1394(. آینده پژوهی روند همگرايي و وحدت دنياي اسلام، فصلنامه تحقيقات 

سياسي بين المللي دانشگاه آزاد اسلامي واحد شهرضا. شماره بيست و سوم - تابستان 1394 / صص 34-1.

- کاظم پور، زکریا، معدنی، جواد )1398(. ظرفیتهای راهبردی جهان اسلام در هندسه جهانی قدرت، فصلنامه مطالعات 

بنیادین و کاربردی جهان اسلام، سال اول، شماره دوم، زمستان 1398، ص 76-105.

- کرد، محمدعلی)1401(.  وحدت اسلامی، ضرورت و راهکارهای آن در اندیشه علمای معاصر اهل سنت، پایان نامه 

کارشناسی ارشد، زاهدان، دانشگاه علوم و معارف قرآن کریم، دانشکده علوم قرآنی.

- مرویان حسینی، مهدی، فخلعی، محمد تقی و قبولی درافشان، محمد تقی)1399(. تبیین و تحلیل راههای ارتباط و 

گفتگوی بین مذاهب در اندیشة فقهی امامیه (مطالعة موردی: مدارا با مخالفان مذهبی(. دو فصلنامه دین و ارتباطات، 

سال 27، شماره2، پاییز و زمستان 1399 ص409-381.

-مستوفی الممالک، رضا )1381(. جهان اسلام و نحوه توزیع سرزمینها و جمعیت اسلامی، تحلیل آماری، جغرافیائی و 

اجتماعی سیاسی در قالب نواحی اسلامی، فصلنامه علوم انسانی دانشگاه الزهراء، سال دوازدهم، شماره 43، پاییز 

1381، ص 162-183.

- منصوریان، محمد کریم. )1385(. روشهای کیفی و کمی در علوم اجتماعی. شیراز: نوید.

- نظری، علی اصغر)1372(. جغرافیای ممالک اسلامی، تهران: انتشارات دانشگاه پیام نور.

-ویسی، هادی)1402(. آینده پژوهی همگرایی کشورهای اسلامی به روش سناریو پردازی، مجله پژوهشهای جغرافیای 

انسانی، دوره55، شماره1ص187-169.

دفتر  تهران:  مترجم(.  امامی،  )کاووس  جمعی  های  رسانه  در  تحقیق   .)1389( جوزف.   , دومنیک   & راجر،  -ویمر, 

پژوهش های فرهنگی.

 References

Holy Quran

Adler, E., & Barnett, M. (1998). A framework for the study of security communalities. In 
Security communalities. Cambridge: Cambridge University Press.

Amid Zanjani, A. (1998). Political jurisprudence (Vol. 3). Tehran: Amir Kabir Publications. 
(in Persian)

Aywazi, M. R., & Khaki, H. N. (2017). The intellectual process of unity in the Islamic 
world in the thoughts of Muslim thinkers. Political Thought in Islam Quarterly, 12, 
7-34. (in Persian)

Arasto, A. (2009). Examining the idea of unity in the contemporary Islamic world: A model 
for political systems in the present era. Doctoral thesis, Tehran: Research Institute for 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            23 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


42

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

Humanities and Cultural Studies, Political Science Research Center. (in Persian)

Abdollahkhani, A. (2004). Security theories: An introduction to national security doctrine 
planning (3rd ed.). Tehran: Abrar Moaser Cultural Institute. (in Persian)

Bayat, M., Taheri, E., & Zolfaghari, M. (2018). Explaining the relationship between Islamic 
identity and Iran's security policy in Iraq and Syria using document analysis. Strategic 
Policy Research Quarterly, 6(24), 215-243. (in Persian)

Blake, R., & Haroldson, E. (2011). Classification of concepts in communication (translated 
by M. Ohadi). Tehran: Soroush. (in Persian)

Chuckel, J. T. (2012). Constructivism and foreign policy. In S. Smith et al. (Eds.), Foreign 
policy: Theories, actors, and case studies (Vol. 1, translated by A. M. Haji Yousofi, M. 
Mahmoudi, & A. Karimi). Tehran: Samt Publications. (in Persian)

Dehghani Firouzabadi, S. J. (2010). Principles and foundations of international relations. 
Tehran: Samt Publications. (in Persian)

Deutsch, K. W. (1971). The analysis of international relations. Englewood Cliffs, NJ: 
Prentice-Hall.

Fischer, M. (2006). Culture and foreign politics. In The limits of culture: Islam and foreign 
policy. Cambridge, MA: MIT Press.

Fouladi, M. (2008). Strategy of unity in the thoughts of Imam Khomeini (RA). Knowledge, 
17(126), Khordad 2008. (in Persian)

Hafez Nia, M. R., & Mirzaei Tabar, M. (2020). Capabilities and capacities for convergence 
in the Islamic world. Fundamental and Applied Studies of the Islamic World Quarterly, 
2(1), 115-145. (in Persian)

Hettne, B., & Soderbaum, F. (2002). The new regionalism and the return of political. 
Paper presented at the XIII Nordic Political Science Association Meeting, Aalborg, 
unpublished.

Hopf, T. (1998). The promise of constructivism in international relation theory. International 
Security, 31, 54-169.

Kazempour, Z., & Madani, J. (2019). Strategic capacities of the Islamic world in the global 
power geometry. Fundamental and Applied Studies of the Islamic World Quarterly, 
1(2), 76-105. (in Persian)

Khalilzadeh, S. M. M. (2010). Media diplomacy. Tehran: Office for Media Studies and 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            24 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


ش...
کاه

در 
ی 

ماع
جت

و ا
ی 

اس
سی

ی، 
نگ

ره
ی ف

رها
ختا

سا
ش 

نق

43

فصلنامه علمی - پژوهشی

Planning. (in Persian)

Kord, M. A. (2022). Islamic unity: Necessity and its solutions in the thoughts of 
contemporary Sunni scholars. Master's thesis, Zahedan: University of Sciences and 
Quranic Knowledge, Faculty of Quranic Sciences. (in Persian)

Mansourian, M. K. (2006). Qualitative and quantitative methods in social sciences. Shiraz: 
Navid. (in Persian)

Marviyan Hosseini, M., Fakhli, M. T., & Ghabuli Darafshan, M. T. (2020). Explaining and 
analyzing ways of communication and dialogue between sects in the juridical thoughts 
of Imamiyah. Religion and Communications Quarterly, 27(2), 381-409. (in Persian)

Mostofi al-Mamalek, R. (2002). The Islamic world and the distribution of territories and 
Islamic population: Statistical, geographical, and socio-political analysis in the context 
of Islamic regions. Humanities Journal of Al-Zahra University, 12(43), 162-183. (in 
Persian)

Nazari, A. A. (1993). Geography of Islamic countries. Tehran: Payame Noor University 
Publications. (in Persian)

Palosaari, T. (2004). Beyond normal politics: Integration, EU enlargement and securitization 
theory. Paper presented at the EPS Net Plenary Conference, Charles University, Prague.

Qayedi, M. R., & Golshani, A. (2015). Foresight of the convergence and unity process in 
the Islamic world. International Political Research Quarterly, 23, 1-34. (in Persian)

Rajaei, A. A. (2011). Criteria for defining the Islamic world. Knowledge, 21(170), Bahman 
2011. (in Persian)

Sarkhail, B. (2019). Religious identity and the future of convergence in the Islamic world: 
Challenges and solutions. Iranian Futures Studies Quarterly, 4(1), 237-261. (in Persian)

Shah Mohammadi, A., & Ghoraiati, A. (2012). The impact of media diplomacy on cultural 
exchange between countries. Media Studies Quarterly, 8(19), 97-108. (in Persian)

Shahramnia, A. M., & Nazifi Naeini, N. (2013). Interaction and confrontation between 
nationalism and Islamism in Iran after the Islamic Revolution. Strategic Policy Research 
Quarterly, 2(5), 197-217. (in Persian)

Saifi, A., Aleh Pour, M., & Mirzaei, M. (2016). Extremism in the Arab world: Intellectual 
backgrounds and external factors. Political Thought in Islam Quarterly, 10, 109-124. 
(in Persian)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

                            25 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html


44

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، زم
وم

ه س
مار

 ، ش
هم

ارد
چه

ال 
س

Vaysi, H. (2023). Foresight of convergence among Islamic countries using scenario 
planning. Human Geography Research Journal, 55(1), 169-187. (in Persian).

Wimmer, R., & Dominick, J. (2010). Research in mass media (translated by K. Imam). 
Tehran: Office for Cultural Research. (in Persian)

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

امیری، جهاندار؛ حاجی عموشا، معصومه )1403(، »نقش ساختارهای فرهنگی، سیاسی و اجتماعی در کاهش 
)ارائه راهکار(« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س14، ش4،  اختلافات مذهبی در جهان اسلام 

زمستان 1403، صص 19-44.

DOI: 10.21859/priw-140402

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
01

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            26 / 26

https://priw.ir/article-1-1981-fa.html
http://www.tcpdf.org

