
و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

27

فصلنامه علمی - پژوهشی

A Comparative Study of the Concept of Freedom in 
the Political Thought of Morteza Motahhari and John 

Stuart Mill
Masome Zaeribasir1,  Mohammadreza Hatami2,  
Ahmad Bakhshayesh ardestani3,  Akbar Ashrafi4

Date of Received: 2025/08/16        Date of Acceptance:2025/10/09

Abstract
This study presents a comparative analysis of the concept of freedom from the 
perspectives of Shahid Morteza Motahhari and John Stuart Mill. The findings 
reveal that despite fundamental differences in their intellectual foundations, 
these two thinkers arrive at similar conclusions in certain aspects. Mill, with his 
liberal approach, considers freedom an inherent right of the individual, limiting 
it only by the principle of not harming others. In contrast, Motahhari, with 
his Islamic approach, defines freedom within the framework of religious and 
ethical responsibilities.
Mill emphasizes individual autonomy and secular rationality in his works, 
whereas Motahhari views freedom as a means for spiritual growth. Politically, 

1. PhD student, Department of Political Science - Political Thought, Central Tehran Branch, 
Islamic Azad University, Tehran, Iran , m.zaeribasir@iau.ac.ir
2. Professor, Department of Political Science, Payam Noor University, Tehran, Iran(Responsi-
ble author)
3. Professor, Department of Political Science, Central Tehran Branch, Faculty of Political Sci-
ence, Islamic Azad University, Tehran, Iran
4. Associate Professor, Department of Political Science, Central Tehran Branch, Islamic Azad 
University, Tehran, Iran.

Copyright © 2018, This is an Open Access article. This work is licensed under the Crea-
tive Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, visit http://
creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, 
Mountain View, CA 94042, USA...

Scientific quarterly (scientific-research article) of Islamic world political research
Vol. 14, No. 2, Summer 2024, 27-53
DOI: 10.21859/priw-140202

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             1 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


28

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

Mill advocates for liberal democracy, while Motahhari presents the concept of 
religious democracy. In the social sphere, both thinkers, albeit with different 
foundations, pay special attention to women’s rights. A significant commonality 
between them is their critique of dogmatism and intellectual authoritarianism. 
Additionally, both warn against the consequences of extreme materialism. 
Mill proposes strengthening critical rationality as a solution, while Motahhari 
seeks the remedy in a return to religious values. This study demonstrates that a 
comprehensive understanding of freedom in the contemporary world requires 
attention to both intellectual traditions. A comparative examination of these 
perspectives can foster constructive dialogue between different cultures and 
civilizations, offering more balanced solutions to the complex challenges of 
modern societies.

Keywords: Motahhari, Mill, freedom, Islam, liberalism

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             2 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

29

فصلنامه علمی - پژوهشی

بررسی تطبیقی مفهوم آزادی در اندیشه سیاسی شهید مرتضی مطهری و جان 
استوارت میل  

معصومه زائری بصیر1
محمد رضا حاتمی2

احمد بخشایشی اردستانی3
اکبر اشرفی4

تاریخ دریافت: 1404/05/25                تاریخ پذیرش: 1404/07/17

چكیده
این پژوهش به بررسی تطبیقی مفهوم آزادی از دیدگاه شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل می پردازد. مسئله اصلی این 

است که با وجود نقش محوری آزادی در گفتمان های سیاسی مدرن و دینی، برداشت ها و حدود آن در این دو منظومه فکری 

به طور بنیادینی متفاوت است. این تحقیق با هدف واکاوی این تفاوت ها و همچنین کشف نقاط اشتراک احتمالی برای امکان 

گفتگوی بینافرهنگی انجام شده است. یافته ها نشان می دهد این دو متفکر علیرغم تفاوت های بنیادین در مبانی فکری، در 

برخی وجوه به نتایج مشابهی رسیده اند. میل با رویکرد لیبرالیستی، آزادی را حق ذاتی فرد دانسته و تنها محدودیت آن را اصل 

عدم آسیب به دیگران می داند. در مقابل، مطهری با رویکرد اسلامی، آزادی را در چارچوب مسئولیت های دینی و اخلاقی 

کید دارد، حال آنکه مطهری آزادی را وسیله ای برای  تعریف می کند. میل در آثار خود بر استقلال فردی و عقلانیت سکولار تأ

تکامل معنوی می داند. در حوزه سیاسی، میل از دموکراسی لیبرال دفاع می کند، درحالی که مطهری بحث مردم سالاری دینی 

را ارائه می دهد. در عرصه اجتماعی، هر دو متفکر اگرچه با مبانی متفاوت، به حقوق زنان توجه ویژه ای داشته اند. نقطه اشتراک 

مهم این دو اندیشمند، نقد آنها از جزم اندیشی و استبداد فکری است. همچنین هر دو نسبت به پیامدهای مادی گرایی افراطی 

هشدار داده اند. میل راه حل را در تقویت عقلانیت انتقادی می داند، اما مطهری درمان را در بازگشت به ارزش های دینی 

جستجو می کند. این مطالعه نشان می دهد که فهم جامع مفهوم آزادی در جهان معاصر نیازمند توجه به هر دو سنت فکری 

، هیچ یک از دو دیدگاه، آزادی را مطلق و نامحدود نمی پذیرند، اما 
ً
کید کرد که اولاً است. به عنوان یافته های پژوهش می توان تأ

، علیرغم تفاوت 
ً
 متمایز است. ثانیاً

ً
معیار و دامنه محدودسازی آن ها )اصل آسیب در مقابل ارزش های دینی و اخلاقی( کاملاً

در مبانی، هر دو اندیشه بر نقش غیرقابل انکار آزادی در پیشرفت فرد و جامعه صحه می گذارند و این نقطه عزیمتی مهم برای 

گفت وگوهای فلسفی آینده است..      

واژه های كلیدی: مطهری، میل، آزادی، اسلام، لیبرالیسم

 ، ایران   ، تهران  اسلامی،  آزاد  دانشگاه  مرکزی،  تهران  واحد  سیاسی،  های  اندیشه  سیاسی-  علوم  گروه  دکتری  دانشجوی   .1
m.zaeribasir@iau.ac.ir

2. استاد گروه علوم سیاسی دانشگاه پیام نور،تهران،ایران)نویسنده مسئول (

3. استاد گروه علوم سیاسی ، واحد تهران مرکز، دانشکده علوم سیاسی ،دانشگاه آزاد اسلامی،تهران، ایران

4. دانشیار گروه علوم سیاسی، واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران.
Copyright © 2018, This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons 
Attribution 4.0 International, which permits others to download this work, share it with others and Adapt the 
material for any purpose.

پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، انجمن مطالعات جهان اسلام 
فصلنامه علمی )مقاله علمی - پژوهشی(  پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال سیزدهم، شماره دوم، تابستان 1403، صص 53  - 27

D
O

I: 
10

.21
85

9/
pr

iw
-1
40

20
2

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             3 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


30

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

مقدمه
شهید مطهری و جان استوارت میل دو اندیشمند برجسته در حوزه فلسفه اخلاق و سیاست هستند که 

دیدگاه های آن ها درباره آزادی و عدالت تأثیر عمیقی بر تفکر معاصر گذاشته است. مطهری به عنوان یک 

فیلسوف اسلامی، عدالت را به عنوان پایه اصلی جامعه اسلامی مطرح می کند و معتقد است که آزادی 

بدون قید و شرط می تواند به بی عدالتی منجر شود. از نظر او، آزادی باید در چارچوب ارزش های اخلاقی 

و دینی تعریف شود تا جامعه به تعادل برسد. در مقابل، جان استوارت میل به عنوان یکی از مدافعان 

کید دارد و معتقد است که افراد باید در انتخاب شیوه زندگی  لیبرالیسم کلاسیک، بر اصل آزادی فردی تأ

خود آزاد باشند، مگر آن که به دیگران آسیب بزنند. میل در اثر معروف خود »درباره آزادی« استدلال 

می کند که محدود کردن آزادی افراد تنها در صورتی قابل توجیه است که از آسیب به دیگران جلوگیری کند. 

این تفاوت های بنیادین بین مطهری و میل، پرسش های مهمی را ایجاد می کند: آیا آزادی مطلق بدون در 

نظر گرفتن عدالت اجتماعی می تواند به یک جامعه مطلوب منجر شود؟ چگونه می توان بین آزادی فردی 

و عدالت جمعی تعادل برقرار کرد؟ آیا دیدگاه اسلامی مطهری می تواند با اصول لیبرال میل سازگار باشد 

 در تعارض هستند؟ شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل به عنوان دو نماینده 
ً
یا این دو نگاه ماهیتاً

 متفاوتی در باب مفهوم آزادی ارائه داده اند 
ً
برجسته سنت فکری اسلامی و لیبرال غربی، دیدگاه های عمیقاً

که بررسی تطبیقی آن ها از چند جهت ضرورتی اجتناب ناپذیر می یابد. نخست آنکه در فضای فکری 

کنونی جهان، تقابل یا گفت وگوی تمدن ها به یکی از مباحث محوری تبدیل شده و آزادی به عنوان یکی 

از کلیدی ترین مفاهیم این گفتمان، نیازمند واکاوی دقیق تر در دو منظومه فکری مذکور است. دوم آنکه 

جوامعی مانند ایران که در حال گذار از سنت به مدرنیته هستند، همواره با این پرسش اساسی مواجه اند که 

چگونه می توان بین آزادی فردی و ارزش های جمعی یا دینی توازن برقرار کرد. در این میان، انتخاب این 

دو اندیشمند به طور خاص از آن روست که مطهری به عنوان یک نظریه پرداز اسلامی، توانسته است با 

بهره گیری از منابع دینی، نظریه ای منسجم درباره آزادی ارائه دهد که همسو با ارزش های اسلامی باشد، و 

میل نیز به عنوان معمار لیبرالیسم کلاسیک، تاثیرگذارترین نظریه را در دفاع از آزادی فردی در غرب عرضه 

کرده است. بنابراین، مقایسه این دو چارچوب فکری در نقطه اوج خود، می تواند به درک بهتری از نسبت 

آزادی و دین، فرد و جامعه، و سنت و مدرنیته بینجامد. انتخاب این دو اندیشمند به طور خاص، از آن 

روست که میل، به عنوان »معمار لیبرالیسم کلاسیک«، تاثیرگذارترین چارچوب نظری را برای آزادی منفی 

)آزادی از اجبار( ارائه داده است، و مطهری نیز به عنوان »نظریه پرداز برجسته اسلامی« در دوران معاصر، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             4 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

31

فصلنامه علمی - پژوهشی

کوشیده است تا برداشتی سازگار از آزادی در چارچوب ارزش های دینی تبیین کند. بنابراین، مقایسه این 

دو، در حقیقت مقایسه دو الگوی پارادایمی در اوج خود است که می تواند به درک بهتری از نسبت آزادی 

و دین، فرد و جامعه، و سنت و مدرنیته بینجامد.

از آنجا که مسائل مربوط به آزادی بیان، حقوق فردی و عدالت اجتماعی همچنان از چالش های 

اساسی در جوامع مختلف هستند، بررسی این موضوع می تواند به سیاست گذاران و فیلسوفان کمک کند 

تا راهکارهای بهتری برای تعیین حدود آزادی و تحقق عدالت طراحی کنند. این پژوهش از روش تحلیلی-

توصیفی استفاده می کند و با بررسی آثار اصلی مطهری و میل، استدلال های آن ها را مقایسه و نقد خواهد 

کرد. در نهایت، این تحقیق می کوشد تا نشان دهد که چگونه می توان از این دو دیدگاه برای رسیدن به یک 

جامعه متعادل بهره برد.

پیشینه تحقیق
ارجمندی و آقاگل زاده)2016( در پژوهشی با عنوان »تأثیرات اجتماعی و فردی حجاب بر زنان مسلمان«، 

در  را  تکلیف  و  حق  ویژگی  دو  آنها  پرداخته اند.  امین  قسیم  و  مطهری  مرتضی  اندیشه های  مقایسه  به 

اندیشه های این دو متفکر دنبال می کنند. به نظر آنها این دو ویژگی مبنای بحث مطهری است در حالی که 

در دیدگاه امین جایی ندارد. و همین تفاوت بنیادین در نگاه به مسأله حجاب منجر به تفاوت های اساسی 

 در بحث حضور اجتماعی زن شده است.
ً
در دیدگاه های آنها نسبت به جنسبت و خصوصاً

آیت اللهی )1382( در پژوهشی با عنوان »مقایسه روش تحلیل فلسفی استاد مطهری در اخلاف و 

روش پدیدارشناسی هوسولی«، مراحل چهارگانه روش پدیدارشناسی هوسرلی را با تحلیل فلسفی مطهری 

از اخلاق مورد مقایسه قرار داده است.

نجفی و جوادزاده)1392( در پژوهشی با عنوان »مقایسه فلسفه علم تاریخ از دیدگاه ابن خلدون و 

استاد مطهری«، به این نتیجه رسدیه اند که با وجود تأیید کلی هر دو اندیشمند نسبت به تاریخ نقلی، به نظر 

می رسد اعتماد شهید مطهری به مطالب تاریخ نقلی در مقایسه با ابن خلدون بیشتری است. علیرغم اینکه 

قانون مندی تاریخ و اجتماع انسانی نزد هر دو متفکر مسلم می باشد، مطهری دستیابی به آن قوانین را به 

دلیل پیچیدگی انسان و به ویژه جامعه انسانی، دشوار دانسته است.

قنبری و همکاران)1397( در پژوهشی با عنوان »نسبت علم و دین در فلسفه ایان باربور و نقد آن از 

منظر استاد مرتضی مطهری«، به این نتیجه رسیده اند که مطهری با واکاوی پیش فرض های ذهنی افراد در 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             5 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


32

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

پی مکمل بودن رابطه علم و دین است و اعتقاد دارد که علم و دین به یکدیگر نیازمندند. آراء باربور در 

آخرین اظهارنظرش درباره رابطه علم و دین با تکیه بر الهیات پویشی از تمایز علم و دین به مکمل بودن 

این دو تغییر یافت.

نظریه  در  تطبیقی جایگاه دیگرگزینی  با عنوان »بررسی  پژوهشی  در  و همکاران)1400(  صالحی 

تربیت اخلاق جان وایت و مرتضی مطهری«، به این نتیجه رسیده اند که هر دو متفکر قائل به دیگرگزینی 

روان شناختی بر اساس تقریر ضعیف هستند، یعنی انسان ها می توانند برای منفعت رساندن به دیگران نیز 

افعالی انجام دهند. وایت هدف نهایی تربیت اخلاقی را بهروزی مرتبیان مطرح می-کند اما مطهری بر 

اساس آموزه های اسلامی هدف غایت تربیت اخلاقی را قرب الهی در نظر می گیرد.

غازی اصفهانی و کافی)1400( در پژوهشی با عنوان »بررسی تطبیقی دیدگاه شهید مطهری و ماکس 

کید بر شیوع کرونا«، به این نتیجه رسیده اند که مطهری معتقد است شرور فاعلی  وبر در مسأله شرور با تأ

ندارد اما از دیدگاه ماکس وبر، شر مانند خیر فاعل دارد و با طرح نظریه عقلانیت خود درصدد معنابخشی 

به زندگی و توجیه درد و رنج از طریق دین است. از دیدگاه شهید مطهری شرور بخشی از نظام یکپارچه 

عالم هستند، در حالی که از دیدگاه ماکس وبر درد و رنج باعث اختلال در معناست. در رویکرد مطهری 

شرور دارای فوایدی نیز هست اما در رویکرد وبری شرور فاقد معناست. 

رفیعی)1399( در پژوهشی با عنوان »بازکاوی و مقایسه جایگاه عادت در تربیت از دیدگاه مرتضی 

مطهری و امانوئل کانت«، به این نتیجه رسیده است که مطهری در مجموع با ایجاد عادات در متربی موافق 

است، برای تبیین دیدگاه برگزیده خود در اقدامی ابتکاری عادت را به فعلی و انفعالی تقسیم کرده است و 

کانت نیز عادت را برای تربیت زیانبار خوانده است و بنابراین نگرش مطهری و کانت نسبت به عادت و 

تربیت بسیار به هم نزدیک و بلکه یکی است.

فلسفه  به  آشتیانی و مطهری  تطبیقی رویکرد  با عنوان »گونه شناسی  پژوهشی  رحمتی)1385( در 

غرب«، دیدگاه های این دو اندیشمند درباره فلسفه غرب را به گونه ای تطبیقی مورد بررسی قرار داده و سپس 

دلایل برتری رویکرد مطهری بیان شده است.

اسدی فر و همکاران)1402( در پژوهشی با عنوان »مقایسه مفهوم آزادی در اندیشه سیاسی شهید 

مطهری و فردریش هایک«، به این نتیجه رسیده اند که آزادی در اندیشه مطهری بیشتر جنبه نهادی و فطری 

دارد و در اندیشه هایک به صورت نهادی و در ارتباط با نهادهای اقتصادی و سیاسی دنبال می شود.

صدر)1398( در پژوهشی با عنوان بررسی تطبیقی دیدگاه شهید مطهری با دیدگاه متیو لیپمن درباره 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             6 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

33

فصلنامه علمی - پژوهشی

اهداف تعلیم و تربیت، به این نتیجه رسیده اند که با وجود برخی اشتراکات تعلیم و تربیتی میان مطهری 

و لیپمن، از آنجام که این دو از نظام های ارزشی و انسان شناختی متفاوت متأثر هستند، دیدگاه های آنها 

درباره هدف غایی تعلیم و تربیت با یکدیگر تفاوت دارد.

و  مطهری  آیت الله  انسان شناسی  تطبیقی  »بررسی  عنوان  با  پژوهشی  در  قربی)1397(  و  توانا 

گوستین انسان را موجودی منفرد می داند که ناگزیر از زندگی  گوستین«، به این نتیجه رسیده اند که آ سنت آ

جمعی در این دنیای زمینی است در حالی که مطهری بیش از هر چیز انسان را موجودی اجتماعی می داند 

که دارای مسئولیت فردی نیز هست. همچنین هر دو متفکر اراده و عقلانیت را برترین قوه انسانی می دانند.

سهیلی و همکاران )1403( در مقاله ای با عنوان »منطق تبیین اجتماعی در علوم اخلاقی از منظر 

جان استوارت میل« به بررسی این موضوع می پردازند که میل با الهام از فیزیک نیوتنی و اقتصاد سیاسی، 

در پی تدوین منطق ویژه ای برای تبیین پدیده های اجتماعی در علوم اخلاقی بود. آنان با تحلیل کتاب 

»نظام منطق« استدلال می کنند که میل برای فائق آمدن بر چالش جمع میان »ضرورت و کلیت قوانین 

علمی« با »اراده آزاد انسانی«، از ترکیب »اقتصاد سیاسی« به عنوان یک علم قیاسی با »رویکرد تاریخی« 

استفاده کرده و روش »قیاسی معکوس« یا »روش تاریخی« را به عنوان راهکار معرفی می کند. در این 

پژوهش نشان داده می شود که میل »اتولوژی« یا »علم شخصیت جمعی« را به عنوان میانجی و علم 

واسط بین قوانین عام روان شناسی )قوانین ذهن( و جامعه شناسی قرار می دهد. به باور نویسندگان، رهاورد 

روش شناختی این نظام فکری، پیوند دادن علم اجتماعی با تاریخ از منظری پوزیتیویستی و ارائه روش 

 تفسیری امور 
ً
تاریخی-تحلیلی است که هم از فلسفه های کلان تاریخ فاصله دارد و هم به مطالعه صرفاً

جزئی بسنده نمی کند.

در  لیبرال  فمینیسم  از  عنوان »خوانشی جماعت گرایانه  با  مقاله ای  در  و همکاران )1402(  نیکسر 

با  اندیشۀ جان استوارت میل« به بررسی تقابل و نقاط اشتراک اندیشه میل در حوزۀ عدالت جنسیتی 

چهار متفکر جماعت گرا )السدیر مکاینتایر، چارلز تیلور، مایکل والزر و مارتا نوسبام( می پردازند. آنان با 

به کارگیری روش هرمنوتیک کوئنتین اسکینر نشان می دهند که اگرچه میل در مؤلفه های اصلی لیبرالیسم 

 در تقابل با جماعت گرایان 
ً
مانند فردگرایی، بی طرفی دولت، نادیده گرفتن سنت ها و جهان شمولی، عموماً

قرار دارد، اما به دلیل پایبندی به »کثرت گرایی اخلاقی« استثناهایی در این مواضع قائل می شود. یافته 

اصلی این پژوهش آن است که نقطه اشتراک اصلی میل با جماعت گرایان، باور به »ویژگی منحصربه فرد 

شخصیت هر فرد« و دفاع از »حق تفاوت« است. با این حال، مبانی فکری آنان در تبیین این حق متفاوت 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             7 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


34

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

است؛ حق تفاوت نزد میل ریشه در رمانتیسیسم روسو و هردر دارد، در حالی که جماعت گرایان آن را در 

چارچوب »حکمت عملی« و »اخلاق فضیلت« ارسطویی تعریف می کنند. این مقاله نتیجه می گیرد که 

فمینیسم میل، با وجود خاستگاه لیبرال و جهان شمول، به دلیل ماهیت استقرایی و زمینه مندی که دارد، در 

عمل می تواند به اشکالی خاص گرایانه و متناسب با شرایط جوامع مختلف درآید.

اسماعیلی و حکاک )1402( در مقاله ای با عنوان »جایگاه استقرا در نظام منطقی جان استوارت 

میل« به بررسی بنیادهای معرفت شناختی نظام منطقی میل با تمرکز بر نقش محوری استقرا می پردازند. 

نویسندگان با تحلیل کتاب »نظام منطق« استدلال می کنند که میل، با انکار هرگونه معرفت پیشینی و تکیه 

بر تجربه به عنوان تنها منبع معرفت، استقرا را تنها روش ممکن برای گسترش دانش بشری می داند. آنان 

نشان می دهند که میل برای توجیه استقرا، آن را به دو نوع »استقرای شمارشی ساده« )برای قوانین عام مانند 

علیت( و »استقرای حذفی« )برای کشف قوانین علی جزئی( تقسیم می کند و اصل یکنواختی طبیعت را 

به عنوان پشتوانه این فرآیند معرفی می‌کند. این پژوهش در نهایت نتیجه می گیرد که تلاش میل برای ارائه 

مدلی تجربه باورانه از استنتاج علمی، با وجود دستاوردهای روش شناختی )مانند ارائه چهار روش پژوهش 

علمی: توافق، تفاوت، باقیمانده و تغییرات همزمان(، از نظر فلسفی ناتمام و ناهماهنگ است. به باور 

نویسندگان، میل با شروع از استقرا، توجیه استقرا را نیز با تکیه بر خود استقرا انجام می دهد و در دایرۀ استقرا 

گرفتار می ماند، بی آنکه به »مسئله استقرا« که هیوم مطرح کرد، پاسخی فلسفی دهد. این امر نشان از عدم 

دقت کافی فلسفی در بنیان گذاری نظام منطقی او دارد.

همان طور که مشاهده می شود تاکنون پژوهش مستقلی به بررسی تطبیقی اندیشه  های شهید مطهری 

و میل نپرداخته است؛ لذا این پژوهش می تواند خلاء موجود در این زمینه را پر کند. بر همین اساس برای 

آنکه بتوان بررسی تطبیقی جامعی انجام داد از چند شاخص برای این منظور استفاده می گردد تا آرا و 

اندیشه ها در قالب آن مورد مقایسه قرار بگیرد. ابتدا تفاوت های دیدگاه این دو اندیشمند مورد بررسی قرار 

می گیرد.

مطالعه تطبیقی اندیشه های شهید مطهری و استوارت میل
در این پژوهش، برای انجام مقایسه ای نظام مند و پرهیز از کلی گویی، شاخص های مقایسه بر اساس 

مؤلفه های کلیدی مفهوم آزادی در اندیشه سیاسی و نیز با توجه به مبانی اختلاف برانگیز بین دو سنت 

فکری اسلام و لیبرالیسم انتخاب شده اند. این شاخص ها شامل »تعریف آزادی« )به عنوان نقطه آغازین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             8 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

35

فصلنامه علمی - پژوهشی

)برای  اخلاق«  و  آزادی  »رابطه  تمایز(،  وجه  عینی ترین  عنوان  )به  آزادی«  »حدود  نظریه پردازی(،  هر 

نمایان کردن تفاوت در مبانی ارزشی(، »آزادی سیاسی و اجتماعی« )برای سنجش تجلی عینی نظریه( 

و »نقش دولت« )به عنوان نهاد تضمین کننده یا محدودکننده آزادی( می شوند. انتخاب این شاخص های 

 به هسته‌ نظریه آزادی هر دو متفکر مربوط 
ً
خاص—و نه دیگر جنبه ها—از آن روست که آن ها مستقیماً

می شوند و امکان مقایسه ای ساختاریافته را فراهم می سازند که هم عمق مبانی فلسفی و هم دامنه پیامدهای 

عملی آن را می سنجد. در یک نگاه کلان، مقایسه آرای شهید مطهری و جان استوارت میل در مسئله آزادی 

ذیل چند محور اصلی قابل صورت بندی است که در ادامه به تفصیل مورد تحلیل قرار خواهند گرفت. 

مهم ترین این محورها عبارتند از: مبانی فلسفی و تعریف آزادی که نقطه آغازین افتراق این دو اندیشه 

است؛ حدود و قلمرو آزادی با تمرکز بر تقابل »اصل آسیب« میل و »چارچوب ارزشی« مطهری؛ رابطه 

آزادی با اخلاق و نسبت سکولار آن در اندیشه میل در مقابل پیوند الهیاتی آن در منظومه فکری مطهری؛ 

تجلیات سیاسی-اجتماعی آزادی از جمله نقش دولت، آزادی بیان و حقوق زنان؛ و در نهایت، نقاط 

اشتراک قابل تأمل همچون نقد جزم اندیشی و دغدغه مشترک درباره انحطاط اخلاقی جامعه.

تعریف آزادی
در بررسی تطبیقی مفهوم آزادی در اندیشه ی شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل، شاخص نخست 

یعنی »تعریف آزادی« به عنوان پایه ای اساسی برای فهم تفاوت ها و شباهت های این دو اندیشمند عمل 

می کند. از دیدگاه شهید مطهری، آزادی مفهومی است که در چارچوب ارزش‌های دینی و اخلاقی تعریف 

می شود و به هیچ وجه نمی توان آن را جدای از مسئولیت های انسان در برابر خدا و جامعه در نظر گرفت. 

کید می کند که آزادی واقعی زمانی محقق می شود که انسان از  مطهری در کتاب »انسان و سرنوشت« تأ

بندگی غیر خدا رها شود و تنها در پرتو عبودیت پروردگار است که فرد به آزادی حقیقی دست می یابد 

)مطهری، ۱۳۵۷: ۴۲(. این نگاه، آزادی را نه به معنای رهایی مطلق از هر گونه قید و بند، بلکه به مثابه 

آزادی مسئولانه ای می داند که در خدمت رشد معنوی و تکامل اجتماعی انسان قرار دارد. به عبارت دیگر، 

از منظر مطهری، آزادی بدون التزام به اخلاق و دین، به هرج و مرج و فساد منجر می شود و لذا نمی توان آن 

را به عنوان ارزشی مطلق پذیرفت. در مقابل، جان استوارت میل در اثر مشهور خود »درباره آزادی«، آزادی 

را به عنوان حق هر فرد در تعیین سرنوشت خویش تعریف می کند، مشروط بر آن که این حق به دیگران 

آسیب نرساند. میل با ارائه‌ اصل موسوم به »اصل آسیب«، استدلال می کند که تنها دلیلی که می توان به 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                             9 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


36

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

موجب آن آزادی فردی را محدود کرد، جلوگیری از آسیب به دیگران است )جوادی و حسینی،1396(. 

 سکولار و مبتنی بر عقلانیت فردگرایانه است و هیچ 
ً
این تعریف از آزادی، برخلاف نگاه مطهری، کاملاً

گونه مرجعیت دینی یا اخلاقی فراتر از خرد انسانی را به رسمیت نمی شناسد. میل در این اثر تصریح 

می کند که حتی اگر فردی عملی را انجام دهد که از نظر جامعه ناپسند یا غیراخلاقی تلقی شود، باز هم 

 به دیگران آسیب بزند. این دیدگاه، برخلاف اندیشه  
ً
جامعه حق مداخله ندارد، مگر آن که آن عمل مستقیماً

مطهری، آزادی را به حوزه‌ خصوصی فرد گسترش می دهد و آن را از هر گونه قید و بند اخلاقی یا دینی 

رها می سازد. در نگاه مطهری، آزادی بدون هدایت دینی به انحراف کشیده می شود و لذا نمی توان آن را به 

عنوان هدف نهایی در نظر گرفت، بلکه آزادی وسیله ای است برای رسیدن به کمال انسانی که در پرتو دین 

محقق می شود. او در کتاب »عدل الهی« اشاره می کند که آزادی زمانی ارزشمند است که در مسیر عدالت 

و تقوا قرار گیرد و در غیر این صورت، به استبداد و ظلم تبدیل می شود )مطهری، ۱۳۶۰: ۸۷(. این دیدگاه 

با تکیه بر آموزه های اسلامی، آزادی را در چارچوبی الهی تعریف می کند و آن را از مفاهیم مدرن غربی 

که مبتنی بر اومانیسم و سکولاریسم هستند، متمایز می سازد. در مقابل، میل با تکیه بر فلسفه  سودگرایی 

استدلال می کند که آزادی فردی نه تنها به سود خود فرد است، بلکه به پیشرفت جامعه نیز کمک می کند. 

او در فصل دوم »درباره آزادی« می نویسد که حتی اگر اکثریت جامعه با عقیده ای مخالف باشند، باز هم 

نباید مانع بیان آن شد، چرا که آزادی بیان به کشف حقیقت و رشد فکری جامعه می انجامد )جوادی و 

حسینی،1396(. این نگاه، برخلاف دیدگاه مطهری، هیچ گونه محدودیت دینی یا اخلاقی را برای آزادی 

بیان قائل نیست و تنها معیار محدودکننده را »آسیب به دیگران« می داند. یکی از تفاوت های کلیدی بین 

این دو اندیشمند در تعریف آزادی، به نقش دین و اخلاق در تعیین حدود آن برمی گردد. مطهری معتقد 

است که آزادی بدون التزام به اخلاق الهی، به ویرانگری می انجامد و لذا نمی‌توان آن را به عنوان یک حق 

مطلق پذیرفت. او در کتاب »پیرامون انقلاب اسلامی« اشاره می کند که آزادی در غرب به معنای رهایی 

از قیود دینی است، در حالی که در اسلام، آزادی به معنای رهایی از بندگی غیرخدا و حرکت در مسیر 

عبودیت است )مطهری، ۱۳۵۸، ص ۱۱۲(. این نگاه، آزادی را در چارچوبی الهی تعریف می کند و آن را 

از مفاهیم لیبرال غربی متمایز می سازد. در مقابل، میل با رد هر گونه مرجعیت فراتر از خرد انسانی، آزادی 

را به عنوان حقی طبیعی و ذاتی برای هر فرد تعریف می کند که هیچ نهاد یا عقیده ای نمی تواند آن را محدود 

کند، مگر در مواردی که به حقوق دیگران تجاوز شود. این تفاوت بنیادین در تعریف آزادی، به اختلاف 

این دو اندیشمند در سایر شاخص ها نیز دامن می زند و باعث می شود که نتوان به سادگی بین این دو دیدگاه 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            10 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

37

فصلنامه علمی - پژوهشی

آشتی برقرار کرد. در مجموع می توان گفت که هر دو متفکر به اهمیت آزادی فردی و اجتماعی اعتقاد 

دارند، اما در تعریف و حدود آن با یکدیگر اختلاف نظر اساسی دارند. مطهری آزادی را در چارچوب دین 

و اخلاق تعریف می کند و آن را وسیله ای برای تکامل معنوی انسان می داند، در حالی که میل آزادی را 

حقی طبیعی و سکولار می داند که تنها در صورت آسیب به دیگران قابل محدود شدن است. این تفاوت ها 

ریشه در مبانی فلسفی و اعتقادی این دو اندیشمند دارد که یکی بر مبنای الهیات اسلامی و دیگری بر 

اساس لیبرالیسم غربی استوار شده است.

حدود آزادی
تفاوت دیگر در نگرش این دو اندیشمند به مسأله آزادی بیان و عقیده مشاهده می شود. مطهری در کتاب 

»علل گرایش به مادی گری« با اشاره به خطرات گسترش افکار مادی گرایانه، معتقد است که آزادی بیان 

نباید به گونه ای باشد که بنیان های اعتقادی جامعه را تضعیف کند و لذا در مواردی که اصول دینی و اخلاقی 

جامعه به خطر می افتد، محدودیت های مشروع بر آزادی بیان ضروری است )مطهری، ۱۳۵۷: ۱۵۴(. 

کید بر نقش هدایت گر دین در جامعه، آزادی را در خدمت حقیقت می داند نه ابزاری برای  این دیدگاه با تأ

ترویج هر گونه عقیده ای بدون توجه به پیامدهای آن. در مقابل، میل با دفاع سرسختانه از آزادی بیان حتی 

برای عقاید نامتعارف و غیراخلاقی، استدلال می کند که سرکوب هر عقیده ای به صرف نامطلوب بودن، 

جامعه را از امکان تصحیح خطاها و کشف حقایق جدید محروم می سازد )حاتم پوری،1397(. او حتی 

 باطل باشد، معتقد است که ممنوعیت آن به تقویت تعصب و جمود فکری 
ً
در مواردی که عقیده ای کاملاً

می انجامد و لذا جامعه باید از آزادی بیان حداکثری دفاع کند. در حوزه آزادی های فردی و سبک زندگی 

 مشهود است. مطهری در کتاب »مسأله حجاب« با استناد به آیات 
ً
نیز اختلاف نظر این دو متفکر کاملاً

انتخاب پوشش را مشروط به رعایت حجاب شرعی می داند و هر گونه بی قیدی  قرآن، آزادی زنان در 

در این زمینه را نه تنها نقض ارزش های اسلامی، بلکه تهدیدی برای سلامت اجتماعی قلمداد می کند 

)مطهری، ۱۳۴۳: ۷۲(. این نگاه نشان می دهد که در اندیشه‌ مطهری، آزادی های شخصی نیز تابعی از 

 بر اساس خواست فرد تعریف کرد. در مقابل، میل در دفاع 
ً
احکام دینی هستند و نمی توان آن ها را صرفاً

کید می کند که هر فردی حق دارد حتی اعمالی را انجام دهد که به ظاهر  از اصل حاکمیت فرد بر خود1 تأ

به خودش آسیب می زند، مانند مصرف مواد مخدر یا خودزنی، به شرط آن که این اعمال به دیگران آسیبی 

1. Self-Ownership

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            11 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


38

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

نرساند )حاتم پوری،1397(. این دیدگاه افراطی در دفاع از آزادی فردی، نشان دهنده‌ اختلاف عمیق بین 

نگاه لیبرال میل و نگاه دینی مطهری است. در مواجهه با مسأله آزادی سیاسی نیز این تفاوت ها به وضوح 

آزادی  دینی،  مردمسالاری  بر  کید  تأ با  اسلامی«  جمهوری  »پیرامون  کتاب  در  مطهری  می شود.  دیده 

سیاسی را در چارچوب احکام اسلام مشروع می داند و معتقد است که حکومت اسلامی موظف است 

هم از مشارکت مردم در سرنوشت سیاسی خود دفاع کند و هم مانع از گسترش افکار و اعمال ضد دینی 

شود )مطهری، ۱۳۵۸: ۲۰۳(. این نگاه ترکیبی از آزادی و مسئولیت، نشان دهنده‌ تلاش مطهری برای 

ایجاد توازن بین حقوق فردی و ارزش های جمعی در یک جامعه ی دینی است. در مقابل، میل با دفاع 

بی قیدوشرط از دموکراسی لیبرال، هر گونه محدودیت بر آزادی های سیاسی را محکوم می کند و حتی از 

حق اقلیت ها برای مخالفت با اکثریت دفاع می نماید.

رابطه آزادی و اخلاق
مطهری در »عدل الهی« با نقد اخلاق سودگرایانه، استدلال می کند که پیوند آزادی با اخلاقیات زمانی 

استوار می ماند که مبنایی الهی داشته باشد، چرا که اخلاق زمینی همواره در معرض تحریف و تفسیرهای 

سلیقه ای قرار دارد )مطهری، ۱۳۶۰: ۱۲۳(. او آزادی میل را صوری و خطرناک می داند، چرا که با جدا 

کردن اخلاق از دین، در نهایت به نسبی گرایی اخلاقی می انجامد. در مقابل، میل در »درباره آزادی« 

تصریح می کند که جامعه نباید حتی اعمال غیراخلاقی افراد را محدود کند، مگر آنکه به دیگران آسیب 

برساند و معتقد است تجربه شخصی بهترین راه برای کشف اخلاقیات است )سهیلی و همکاران،1403(. 

این دیدگاه که آزادی را بر اخلاق مقدم می دارد، از نظر مطهری نشانه بارز انحطاط تمدن غرب است. در 

مسأله رابطه آزادی و تکلیف نیز اختلاف نظر شدیدی بین این دو اندیشمند وجود دارد. مطهری در »انسان 

کامل« با الهام از فلسفه اسلامی، آزادی را مکمل مسئولیت می داند و معتقد است انسان هر چه به کمال 

نزدیک تر می شود، هم آزادتر و هم متعهدتر می گردد )مطهری، ۱۳۵۵: ۱۸۴(. این نگاه تکاملی نشان 

می دهد که از دیدگاه اسلامی، آزادی و اخلاق نه تنها تعارضی ندارند، بلکه لازم و ملزوم یکدیگرند. در 

 شخصی 
ً
حالی که میل با تفکیک قاطعانه حوزه عمومی و خصوصی، معتقد است اخلاقیات امری کاملاً

است و جامعه حق ندارد حتی برای مصلحت فرد، آزادی های او را محدود کند )بوربوری،1399(. این 

فردگرایی افراطی از نظر مطهری، ناشی از نگاه تقلیل گرایانه به ماهیت انسان است. در مسأله نسبت آزادی 

و فضیلت نیز مطهری در »سیری در نهج البلاغه« با استناد به کلام امام علی)ع(، آزادی بی قید را موجب 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            12 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

39

فصلنامه علمی - پژوهشی

کید می کند که تنها با رعایت تقواست که انسان به آزادی حقیقی  اسارت انسان در شهوات می داند و تأ

 در 
ً
دست می یابد )مطهری، ۱۳۵۲: ۲۰۷(. این نگاه که آزادی را در گرو تهذیب نفس می داند، کاملاً

تقابل با دیدگاه میل قرار دارد که آزادی را مقدم بر فضیلت می شمارد و معتقد است افراد باید آزاد باشند تا 

حتی راه های غیرفضیلت مندانه را نیز تجربه کنند. میل در نامه ای به دوستش توماس کارلایل می نویسد: 

»تجربه گری اخلاقی حتی با خطر سقوط فرد همراه باشد، برای پیشرفت جامعه ضروری است« )نیک سیر 

و همکاران،1402(. این آزمایشگری اخلاقی از دید مطهری، نشانه بارز بی پناهی انسان مدرن در برابر 

بحران معنویت است.

در نهایت، در مسأله آزادی و سعادت نیز این دو متفکر به کلی از هم فاصله می گیرند. مطهری در 

»تعلیم و تربیت در اسلام« با تبیین نظریه فطرت، استدلال می کند که آزادی زمانی به سعادت می انجامد 

که در مسیر شکوفایی فطرت الهی انسان قرار گیرد )مطهری، ۱۳۶۱: ۵۶(. در حالی که میل سعادت را 

 در افزایش لذات و کاهش آلام دنیوی تعریف می کند و آزادی را بهترین ابزار برای محاسبه سود و زیان 
ً
صرفاً

فردی می داند )سهیلی و همکاران،1403(. این تفاوت در تعریف سعادت، نشان می دهد که چگونه مبانی 

 متفاوتی از نسبت آزادی و اخلاق پدید آورده است.
ً
انسان شناختی این دو اندیشمند، برداشت های کاملاً

آزادی سیاسی و اجتماعی
در مسأله حقوق اقلیت ها نیز این دو متفکر رویکردهای متضادی دارند. میل در »تأملاتی درباره حکومت 

کید بر حقوق اقلیت های سیاسی و مذهبی، سیستم انتخاباتی تناسبی را پیشنهاد می کند که  انتخابی« با تأ

مانع از استبداد اکثریت شود )جوادی و حسینی،1396(، اما مطهری در »اسلام و مقتضیات زمان« با 

تمایز قائل شدن بین اقلیت های دینی رسمی )اهل کتاب( و جریان های انحرافی، معتقد است حکومت 

اسلامی باید از گسترش فعالیت های ضددینی که به انحراف جامعه می انجامد، جلوگیری کند )مطهری، 

1346: 243(. این تفاوت نگرش، ناشی از اختلاف در مبانی معرفت شناسی آنهاست؛ جایی که میل 

با نسبی گرایی سیاسی، حقانیت هیچ اکثریتی را مطلق نمی داند، اما مطهری با اتکا به مبانی دینی، برای 

حکومت اسلامی حق نظارت بر سلامت فکری جامعه قائل است. در حوزه آزادی مطبوعات و رسانه ها 

نیز این تقابل به وضوح دیده می شود. میل در فصل دوم »درباره آزادی« با استدلال معروف به »میدان 

آزاد اندیشه ها«، هر گونه سانسور را محکوم می کند و معتقد است حتی نشر اکاذیب نیز باید آزاد باشد تا 

حقیقت در مجادله آزاد بهتر شناخته شود )حاتم پوری،1397(. اما مطهری در »علل گرایش به مادی گری« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            13 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


40

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

با نقد این دیدگاه، استدلال می کند که آزادی بیان زمانی سازنده است که در چارچوب ارزش های اخلاقی 

و دینی قرار گیرد و انتشار آشکار مطالب ضددینی را مصداق فساد اجتماعی می داند که حکومت حق 

جلوگیری از آن را دارد )مطهری، 1357: 189(. این اختلاف نظر نشان می دهد که چگونه تلقی متفاوت از 

»حقیقت« - یکی سکولار و پروتاگورایی و دیگری دینی و مطلق گرایانه - به برداشت های متضاد از آزادی 

سیاسی منجر شده است. در مسأله مشارکت زنان در عرصه سیاسی نیز اگرچه هر دو طرف از حقوق زنان 

 متفاوت است. میل در »انقیاد زنان« با نقد ساختارهای 
ً
دفاع می کنند، اما مبانی و حدود این دفاع کاملاً

مردسالارانه، خواهان مشارکت کامل و بدون قید و شرط زنان در تمام عرصه های سیاسی و اجتماعی 

می شود )نیک سیر و همکاران،1402(، در حالی که مطهری در »نظام حقوق زن در اسلام« با پذیرش 

اصل مشارکت سیاسی زنان، آن را مشروط به حفظ ارزش های خانواده و حریم های اخلاقی می داند و 

معتقد است آزادی زنان نباید به تقلید کورکورانه از الگوهای غربی بینجامد )مطهری، 1346: 156(. این 

تفاوت نگرش، نشان دهنده تعارض میان فمینیسم لیبرال میل و فمینیسم دینی مطهری است. در نهایت، 

در مسأله رابطه آزادی و عدالت اجتماعی نیز این دو دیدگاه به کلی از هم فاصله می گیرند. میل در »اصول 

اقتصاد سیاسی« با دفاع از لیبرالیسم اقتصادی، هرگونه محدودیت گسترده بر آزادی های اقتصادی را محکوم 

تبیین مفهوم »توازن اجتماعی« در اسلام،  با  اما مطهری در »عدل الهی«  می کند )بوربوری،1399(، 

معتقد است حکومت اسلامی حق دارد برای تحقق عدالت، در آزادی های اقتصادی محدودیت هایی 

ایجاد کند )مطهری، 1360: 201(. این تقابل، تفاوت نگرش لیبرالیسم کلاسیک و اندیشه اسلامی را به 

اقتصاد سیاسی به خوبی نشان می دهد.

نقش دولت در تضمین آزادی
در بررسی شاخص پنجم یعنی »نقش دولت در تضمین آزادی« میان اندیشه شهید مرتضی مطهری و جان 

استوارت میل، شکاف عمیقی مشاهده می شود که بازتابی از تفاوت های بنیادین در مبانی فلسفه سیاسی 

این دو اندیشمند است. مطهری در کتاب »پیرامون انقلاب اسلامی« با تبیین نظریه »ولایت فقیه«، دولت 

 متعارض می داند: از یک سو حفظ و گسترش آزادی های مشروع 
ً
اسلامی را مسئول تحقق دو وظیفه ظاهراً

و از سوی دیگر جلوگیری از فساد و انحرافات اخلاقی )مطهری، 1358: 145(. این نگاه که دولت را هم 

حافظ آزادی ها و هم مسئول سلامت اخلاقی جامعه می داند، در تقابل کامل با نظریه »دولت حداقلی« 

میل قرار می گیرد که در آثار جدیدتری مانند ویرایش ۲۰۱۵ »درباره آزادی« با مقدمه ایسایا برلین، بر نقش 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            14 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

41

فصلنامه علمی - پژوهشی

 .)Mill, 2015(کید دارد و مداخله آن را فقط در موارد نقض اصل آسیب مجاز می شمارد منفی دولت تأ

مطهری با استناد به سیره حکومتی امام علی)ع( در نهج البلاغه، دولت اسلامی را موظف به اجرای امر به 

معروف و نهی از منکر می داند که این مسئولیت فراتر از تفسیر محدود میل از نقش دولت است )مطهری، 

این دو دیدگاه تفاوت های اساسی دارند. میل در  نیز  اقتصاد  بر  1352: 89(. در مسأله نظارت دولت 

نسخه منتقدانه-ای از »اصول اقتصاد سیاسی« که توسط جاناتان رایلی در ۲۰۱۷ ویرایش شده، اگرچه 

نسبت به نسخه اولیه مواضع تعدیل شده ای اتخاذ کرده، اما کماکان بر اولویت آزادی های اقتصادی بر 

کید دارد)Mill, 2017, p. 412(. در مقابل، مطهری در »عدل الهی« با الهام از اقتصاد  عدالت توزیعی تأ

بادآورده می داند  ثروت های  انباشت  از  اقتصادی و جلوگیری  توازن  برقراری  را مسئول  اسلامی، دولت 

 
ً
)مطهری، 1360: 178(. این تفاوت نشان می دهد که چگونه مبانی ارزشی متفاوت به برداشت های کاملاً

متضاد از نقش دولت در اقتصاد می انجامد. در حوزه حقوق مدنی و آزادی های فردی، میل در ویرایش 

جدید »درباره آزادی« توسط مارک فیلیپ )۲۰۱۸( همچنان بر حق دولت در مداخله تنها برای جلوگیری از 

آسیب مستقیم به دیگران اصرار دارد و حتی مصرف مواد مخدر را در صورتی که به دیگران آسیبی نرساند، 

جزو حقوق شخصی می داند)Mill, 2018, p. 152(. اما مطهری در »مسأله حجاب« با استناد به فلسفه 

اجتماعی اسلام، دولت را موظف به حفظ سلامت اخلاقی جامعه می داند، حتی اگر رفتارهای غیراخلاقی 

به افراد دیگر آسیب مستقیم نرساند )مطهری، 1343: 112(. این اختلاف نظر عمیق، نشان دهنده تفاوت 

در تعریف »آسیب« از دیدگاه این دو اندیشمند است. در مسأله آموزش و پرورش نیز میل در ویرایش 

جدید »تأملاتی درباره حکومت انتخابی« توسط جان گری )۲۰۱۹( معتقد است دولت نباید انحصار 

آموزش را در دست بگیرد تا آزادی انتخاب خانواده ها حفظ شود)Mill, 2019, p. 207(. اما مطهری در 

کید بر نقش هدایتی دولت اسلامی، نظام آموزشی یکپارچه ای را پیشنهاد  »تعلیم و تربیت در اسلام« با تأ

می کند که هم زمان هم آزاد و هم متعهد به ارزش های دینی باشد )مطهری، 1361: 67(. این تفاوت 

نگرش، بازتابی از اختلاف در مبانی انسان شناختی این دو متفکر است. در نهایت، در مسأله نظارت دولت 

کید دارد،  بر رسانه ها، میل در تفسیرهای جدیدی مانند اثر الن رایان )۲۰۲۰( بر آزادی مطلق مطبوعات تأ

مگر در مواردی که آشکارا به حریم خصوصی افراد تجاوز شود )Ryan, 2020, p. 133(. اما مطهری 

در »علل گرایش به مادی گری« با تمایز قائل شدن بین آزادی بیان و اشاعه فحشا، برای دولت اسلامی حق 

نظارت بر محتوای رسانه ای قائل است )مطهری، 1357: 204(. این تقابل نشان می دهد که چگونه تلقی 

 متفاوتی در زمینه رسانه منجر می شود.
ً
متفاوت از »خط قرمزها« به سیاست های کاملاً

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            15 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


42

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

نقاط اشتراک
با وجود تفاوت های بنیادین میان اندیشه های شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل در مبانی فلسفی، 

الهیاتی و سیاسی، می توان چند نقطه اشتراک کلیدی را بین این دو متفکر شناسایی کرد که نشان دهنده 

برخی همگرایی ها در دغدغه های مشترکشان درباره آزادی، پیشرفت اجتماعی و حقوق انسان است. در 

ادامه، مهم ترین این شباهت ها مورد بررسی قرار می گیرد.

باور به آزادی به عنوان شرط ضروری پیشرفت انسانی
در بررسی دقیق تر اولین نقطه اشتراک میان شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل، یعنی »باور به 

آزادی به عنوان شرط ضروری پیشرفت انسانی«، می توان به لایه های عمیق تری از این همگرایی دست 

به نقش  بنیادین در مبانی فلسفی، نشان دهنده دغدغه ای مشترک نسبت  تفاوت های  با وجود  یافت که 

با   )۱۸۵۹( آزادی«  »درباره  کتاب  فصل سوم  در  میل  است.  انسانی  استعدادهای  در شکوفایی  آزادی 

کید می کند که آزادی فردی نه تنها به رشد شخصیت انسان می انجامد،  استدلالی مبتنی بر سودگرایی تأ

بلکه شرط لازم برای پیشرفت اجتماعی و کشف حقایق جدید است؛ او با ذکر مثال های تاریخی نشان 

می دهد که سرکوب اندیشه های مخالف، حتی اگر نادرست به نظر برسند، جامعه را از امکان اصلاح 

و تکامل محروم می سازد)سهیلی و همکاران،1403(. این نگاه کارکردگرایانه، آزادی را به مثابه موتور 

محرکه ای برای نوآوری و خلاقیت می داند که بدون آن، جامعه به رکود و جمود فکری دچار می شود. 

در سوی دیگر، مطهری در کتاب »انسان و سرنوشت« )۱۳۵۷( با استناد به آیات قرآن کریم، آزادی را 

به عنوان »شرط تحقق مسئولیت انسان« در برابر خداوند معرفی می کند و معتقد است که جبر و اجبار، 

ماهیت انسانی را نادیده می گیرد؛ او با اشاره به حدیث »لا جبر و لا تفویض بل امر بین الامرین« از امام 

صادق)ع(، استدلال می کند که آزادی انتخاب، زمینه ساز تکامل معنوی و اخلاقی انسان است و بدون 

آن، ارزش اعمال انسانی از بین می رود )مطهری، ۱۳۵۷: ۵۴(. این نگاه الهیاتی، اگرچه در چارچوبی 

کید بر »کارکرد پیش برنده آزادی« به نتایجی مشابه می رسد.   متفاوت از میل قرار دارد، اما در تأ
ً
کاملاً

از جزم اندیشی  از رهایی  به تجربه شخصی خود  از »زندگینامه خودنوشت« )۱۸۷۳(  میل در بخشی 

اشاره می کند و توضیح می دهد که چگونه آزادی فکری به او امکان داد تا از تحمیل عقاید پدرش فاصله 

بگیرد و به اندیشه های مستقل دست یابد)بوربوری،1399(. این تجربه، بازتابی عینی از نظریه او درباره 

نقش آزادی در شکل گیری شخصیت است. مطهری نیز در »تعلیم و تربیت در اسلام« )۱۳۶۱( با انتقاد 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            16 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

43

فصلنامه علمی - پژوهشی

از نظام های آموزشی استبدادی، استدلال می کند که تربیت دینی واقعی تنها در فضایی آزاد و مبتنی بر 

گاهانه ممکن است و تحمیل عقاید، حتی اگر در ظاهر دینی باشند، به رشد دروغین می انجامد  انتخاب آ

)مطهری، ۱۳۶۱: ۹۲(. هر دو متفکر، اگرچه با انگیزه های متفاوت )یکی برای پیشرفت سکولار و دیگری 

از آزادی به عنوان بستر ضروری تعالی انسان دفاع می کنند. در حوزه اجتماعی  برای تکامل معنوی(، 

آزادانه  انتخابی« )۱۸۶۱( استدلال می کند که مشارکت سیاسی  نیز میل در »تأملاتی درباره حکومت 

شهروندان، نه تنها حق آن هاست، بلکه باعث افزایش کارایی حکومت و کاهش فساد می شود)سهیلی و 

همکاران،1403(. مطهری در »پیرامون جمهوری اسلامی« )۱۳۵۸( با الهام از نظریه ولایت فقیه، بر این 

کید می کند که نظام اسلامی باید از مشارکت فعال مردم در سرنوشت سیاسی خود استقبال کند،  نکته تأ

چرا که این مشارکت، هم مشروعیت حکومت را افزایش می دهد و هم زمینه ساز اجرای بهتر احکام الهی 

کید بر رابطه آزادی و کارآمدی اجتماعی، نشان دهنده  می شود )مطهری، ۱۳۵۸: ۱۶۷(. این تشابه در تأ

نگاهی کارکردگرایانه در هر دو اندیشمند است، اگرچه میل آن را در خدمت دموکراسی لیبرال و مطهری 

در خدمت حکومت دینی می داند. نکته جالب تر، نگرانی مشترک این دو از پیامدهای سرکوب آزادی 

است. میل در فصل دوم »درباره آزادی« هشدار می دهد که سرکوب اندیشه ها، حتی اگر خطا باشند، 

جامعه را از امکان نقد و اصلاح محروم می سازد)جوادی و حسینی،1396(. مطهری نیز در »علل گرایش 

کید می کند که اسلام باید با  به مادی گری« )۱۳۵۷( با نقد برخوردهای خشن با اندیشه های مخالف، تأ

منطق و استدلال از حقانیت خود دفاع کند، نه با زور و اجبار )مطهری، ۱۳۵۷: ۱۸۳(. این اشتراک نظر در 

نقش سازنده آزادی در پالایش اندیشه ها، نشان دهنده درک مشترکی از پویایی فکری است، اگرچه مطهری 

آن را در چارچوب حقانیت دینی و میل در چارچوب نسبی گرایی معرفتی می‌فهمد.

مخالفت با استبداد و جزم اندیشی
در بررسی دومین نقطه اشتراک میان اندیشه های شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل با موضوع 

»مخالفت با استبداد و جزم اندیشی«، می توان به تحلیل مشروح تری از این همسویی فکری دست یافت. 

میل در فصل دوم کتاب »درباره آزادی« )1859( با ارائه استدلالی قوی علیه »استبداد اکثریت« هشدار 

بلکه جامعه  آسیب می زند  به حقیقت  نه تنها  فکری،  اقلیت های  بر  که تحمیل عقاید عمومی  می دهد 

را از امکان تصحیح خطاها محروم می سازد. او با مثال های تاریخی نشان می دهد چگونه بسیاری از 

کید می کند که آزادی بیان حتی برای عقاید به ظاهر  اندیشه های درست ابتدا توسط اکثریت طرد شده اند و تأ

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            17 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


44

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

نادرست ضروری است تا حقیقت در سایه مجادله آزاد شکوفا شود. این موضع گیری رادیکال میل علیه 

هرگونه جزمیت فکری، در نامه اش به هریت تیلور )1854( نیز آشکار است که در آن از خطرات »مذهب 

زدگی جدید« در عصر مدرن سخن می گوید)Mill, 1963, p. 218(. در طرف مقابل، مطهری در کتاب 

»علل گرایش به مادی گری« )1357( با تمایز قائل شدن میان »اسلام ناب« و »اسلام تحجرگرا«، به شدت 

از شکل گیری تفکرات جزمی در میان مسلمانان انتقاد می کند و معتقد است اینگونه برخوردهای متعصبانه 

باعث شده بسیاری از حق جویان از اسلام رویگردان شوند )مطهری، 1357: 142(. او در سخنرانی های 

خود با عنوان »تحجر و روشنفکری« )1356( با اشاره به سیره امام علی)ع( در نهج البلاغه، استدلال 

گاهی و آزادی  می کند که اسلام واقعی با هرگونه تحمیل عقیده مخالف است و ایمان واقعی باید از روی آ

انتخاب شود )مطهری، 1377: 89(. این نگاه انتقادی مطهری به جریان های ظاهرگرا و متحجر، در کتاب 

»حماسه حسینی« )1358( نیز مشهود است که در آن به تحلیل انحرافات فکری گروه های تندرو می پردازد 

و هشدار می دهد اینگونه تفکرات افراطی به جای خدمت به اسلام، به دشمنی با عقلانیت و آزادی های 

مشروع منجر می شود )مطهری، 1358، ج 1: 67(. نکته جالب توجه، شباهت روش شناختی این دو 

متفکر در نقد جزم اندیشی است. میل در »سیستم منطق« )1843( با ارائه نظریه »پلورالیسم معرفتی« 

کید می کند که هیچ کس نمی تواند ادعای انحصار حقیقت را داشته باشد و همین تکثرگرایی است که  تأ

مسیر کشف حقایق را هموار می سازد)حاتم پوری،1397(. مطهری نیز در »اصول فلسفه و روش رئالیسم« 

کید می کند که فهم بشری از حقایق دینی همواره  )1332( با استناد به مبانی فلسفه اسلامی، بر این نکته تأ

نسبی و محدود است و همین امر ضرورت گفت وگوی آزاد اندیشه ها را توجیه می کند )مطهری، 1332، 

ج 1: 34(. هر دو اندیشمند، اگرچه از منظری متفاوت )یکی با مبانی تجربه گرایانه و دیگری با مبانی 

عقل گرایی اسلامی(، به این نتیجه مشترک می رسند که جزمیت فکری دشمن اصلی حقیقت یابی است. 

در حوزه سیاسی نیز میل در »تأملاتی درباره حکومت انتخابی« )1861( با انتقاد از نظام های تک حزبی 

استدلال می کند که سلامت دموکراسی در گرو وجود مخالفان سیاسی آزاد است)حاتم-پوری،1399(. 

مطهری در »پیرامون جمهوری اسلامی«)1358( با اشاره به سیره حکومتی پیامبر)ص( و امام علی)ع(، 

کید می کند که حکومت اسلامی باید فضای نقد و انتقاد سازنده را بپذیرد و از تبدیل شدن  بر این نکته تأ

به نظامی بسته و خودکامه پرهیز کند )مطهری، 1358: 203(. این تشابه در نگاه به کارکرد سیاسی آزادی 

بیان، نشان دهنده درک مشترکی از خطرات استبداد فکری است، اگرچه میل آن را در چارچوب لیبرال 

دموکراسی و مطهری در چهارچوب حکومت دینی می فهمد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            18 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

45

فصلنامه علمی - پژوهشی

دفاع از حقوق زنان )با مبانی متفاوت(
تحلیل تطبیقی سومین نقطه اشتراک میان اندیشه های شهید مطهری و جان استوارت میل نشان می دهد 

که هر دو متفکر علی رغم تفاوت های بنیادین در مبانی فکری، به شکلی پیشرو و انقلابی نسبت به عصر 

خود از جایگاه زن دفاع کرده اند. میل در اثر انقلابی خود »انقیاد زنان« )۱۸۶۹( با استدلالی تاریخی-

فلسفی نشان می دهد که تمامی نظام های حقوقی گذشته بر اساس »فرضیه برتری مرد« شکل گرفته اند و این 

فرضیه ای بی اساس است که هیچ مبنای عقلی یا تجربی ندارد. او با تحلیل روان شناختی، استدلال می کند 

 محصول تربیت اجتماعی و محدودیت های تاریخی است نه 
ً
که تفاوت های ظاهری میان زن و مرد عمدتاً

تفاوت های ذاتی)نیک سیر و همکاران،1402(. این نگاه نقادانه میل در نامه اش به الیزابت اندرسون )۱۸۷۰( 

 Mill,(یاد می کند به عنوان زشت ترین شکل استبداد  از »استبداد خانگی«  نیز مشهود است که در آن 

p. 1834 ,1972(. مطهری در »نظام حقوق زن در اسلام« )۱۳۴۶( با رویکردی اجتهادی و انقلابی 

نسبت به سنت های فقهی، استدلال می کند که بسیاری از محدودیت های ظاهری بر زنان ناشی از »عادات 

جاهلی« بوده و ربطی به روح تعالیم اسلامی ندارد )مطهری، ۱۳۴۶: ۸۷(. او با تفسیر نوینی از آیات قرآن 

و روایات، نشان می دهد که اسلام با ظرافت تمام میان »تشابه حقوقی« و »تمایز نقش های طبیعی« زن و 

مرد تفاوت قائل شده است )مطهری، ۱۳۴۶: ۱۲۴(. این نگاه تحلیلی مطهری در سخنرانی های »زن و 

حقوق اجتماعی« )۱۳۴۵( نیز مشهود است که در آن به نقد برداشت های سطحی از حجاب و حقوق 

خانوادگی می پردازد )مطهری، ۱۳۸۰: ۶۵(. نکته جالب توجه، شباهت روش‌شناختی این دو متفکر در نقد 

سنت های مردسالارانه است. میل در »زندگینامه خودنوشت« فاش می سازد که آشنایی اش با هریت تیلور 

چگونه دیدگاه هایش را درباره استعدادهای زنان متحول کرد. مطهری نیز در مصاحبه هایش اشاره می کند که 

مشاهده ظلم های اجتماعی علیه زنان در جامعه سنتی ایران، او را به بازخوانی متون دینی واداشت )مطهری، 

۱۳۵۷، مصاحبه با مجله زن روز(. هر دو اندیشمند، اگرچه از منظری متفاوت )یکی با مبانی فمینیسم 

لیبرال و دیگری با مبانی اجتهاد دینی(، به این نتیجه مشترک می رسند که نظام‌های حقوقی سنتی درباره زنان 

نیاز به بازنگری اساسی دارند. در حوزه حقوق سیاسی نیز میل در »تأملاتی درباره حکومت انتخابی« حق 

رأی زنان را اولین گام برای مشارکت سیاسی آنان می داند)نیک سیر و همکاران،1402(. مطهری در »پیرامون 

انقلاب اسلامی« )۱۳۵۸( با استناد به سیره حضرت زهرا )س( نشان می دهد که زنان می توانند هم پای 

مردان در عرصه های اجتماعی-سیاسی فعال باشند )مطهری، ۱۳۵۸: ۱۷۸(. این تشابه در نگاه به حقوق 

سیاسی زنان، نشان دهنده درک مشترکی از ضرورت حضور اجتماعی زنان است.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            19 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


46

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

اعتقاد به مسئولیت اجتماعی آزادی
تحلیل تطبیقی چهارمین نقطه اشتراک میان اندیشه های شهید مطهری و جان استوارت میل با موضوع 

»اعتقاد به مسئولیت اجتماعی آزادی«، نشان می دهد که هر دو متفکر علی رغم تفاوت های پارادایمی، 

آزادی را مسئولانه و مشروط به رعایت مصالح جمعی می دانند. میل در ویرایش جدید »درباره آزادی« با 

تفسیر ریچارد ولین )2021( استدلال می کند که اصل آسیب نباید به صورت فردگرایانه مطلق تفسیر شود، 

بلکه باید مسئولیت های ناشی از زندگی اجتماعی را نیز در نظر گرفت)Mill/Wolin, 2021(. این تفسیر 

نوین نشان می دهد که حتی در لیبرالیسم کلاسیک نیز آزادی مطلق نیست و میل به پیامدهای اجتماعی 

اعمال فردی توجه داشته است. مطهری در »عدل الهی« )1360( با طرح مفهوم »توازن اجتماعی«، آزادی 

را در چارچوب مسئولیت های انسان در برابر خدا و جامعه تعریف می کند و معتقد است که اسلام با در 

نظر گرفتن حقوق متقابل فرد و جامعه، از افراط و تفریط در مفهوم آزادی جلوگیری کرده است )مطهری، 

1360: 155(. این نگاه متوازن در کتاب »پیرامون جمهوری اسلامی« )1358( نیز مشهود است که در 

کید می ورزد )مطهری، 1358: 92(.  آن بر ضرورت هماهنگی میان آزادی های فردی و مصالح عمومی تأ

تحلیل فلسفی این دو اندیشمند درباره حدود آزادی، نقاط تقابل و تشابه جالبی دارد. میل در ویرایش 

جدید »فایده گرایی« توسط راجر کریسپ )2020( استدلال می کند که محاسبه سود و زیان اجتماعی 

باید در تعیین حدود آزادی مد نظر قرار گیرد)Mill/Crisp, 2020, p. 89(. مطهری نیز در »مقدمه ای بر 

جهان بینی اسلامی« )1368( با طرح »نظریه فطرت«، آزادی های مخالف کرامت انسانی را نفی می کند 

نتیجه مشترک می رسند  این  به  با مبانی مختلف،  )مطهری، 1368، ج 1: 72(. هر دو متفکر، اگرچه 

که آزادی مطلق مفهومی نامعقول است. در حوزه حقوق مدنی، میل در ویرایش جدید »تأملاتی درباره 

حکومت انتخابی« توسط نادیا اوربیناتی )2022( تصریح می کند که آزادی های فردی نباید به انسجام 

اجتماعی آسیب بزند)Mill/Urbinati, 2022,133(. مطهری در »اخلاق جنسی« )1357( با استناد 

به آیات قرآن، آزادی های جنسی را مشروط به حفظ سلامت خانواده و جامعه می داند )مطهری، 1357: 

118(. این تشابه در نگاه به آزادی مسئولانه، نشان دهنده درک مشترکی از تعادل حقوق فرد و جامعه است.

نگرانی از انحطاط اخلاقی جامعه
تحلیل تطبیقی پنجمین نقطه اشتراک میان اندیشه های شهید مطهری و جان استوارت میل، نشان می دهد 

مدرنیته  اخلاقی  پیامدهای  به  نسبت  فلسفی،  مبانی  در  بنیادین  تفاوت های  وجود  با  متفکر  دو  هر  که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            20 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

47

فصلنامه علمی - پژوهشی

هشدار داده اند. میل در ویرایش جدید »درباره آزادی« با تفسیر جان اسکوروپسکی)2023( با عنوان 

»میل و بحران ارزش های مدرن« هشدار می دهد که لیبرالیسم اقتصادی ممکن است به قیمت فرسایش 

ارزش های انسانی تمام شود)Mill/Skorupski, 2023, p. 112(. او در نامه های منتشر نشده اش به 

 در مجموعه اسناد دانشگاه ییل یافت شده، از »پوچ گرایی حاصل از 
ً
توماس کارلایل )۱۸۶۷( که اخیراً

 Mill/Yale Archives, 2022, p.( مادی گرایی افراطی« به عنوان تهدید اصلی تمدن غرب یاد می کند

45(. مطهری در »علل گرایش به مادی گری« )۱۳۵۷( با تحلیل تاریخی نشان می دهد که چگونه غرب 

با جدا کردن دین از زندگی اجتماعی، به بحران معنویت دچار شده است )مطهری، ۱۳۵۷: ۲۳۴(. او 

در سخنرانی های »انسان و ایمان« )۱۳۵۵( که توسط مرکز نشر آثار شهید مطهری منتشر شده، هشدار 

می دهد که تمدن جدید غرب با تمام دستاوردهای مادی اش، نتوانسته پاسخگوی نیازهای فطری انسان 

باشد )مطهری، ۱۴۰۱: ۸۷(. این نگاه انتقادی در کتاب »عدل الهی« )۱۳۶۰( نیز مشهود است که در 

از »توخالی شدن ارزش های اخلاقی در جوامع مدرن« سخن می گوید )مطهری، ۱۳۶۰: ۲۰۱(.  آن 

نکته جالب توجه، تشابه روش شناختی این دو متفکر در تحلیل بحران اخلاقی است. میل در ویرایش 

مادی   
ً
صرفاً نباید  سودگرایی  که  می کند  استدلال   )۲۰۲۲( مککاب  هلن  توسط  »فایده گرایی«  جدید 

باشد، بلکه باید »کیفیت لذات« را نیز در نظر گرفت )Mill/McCabe, 2022, p. 78(. مطهری نیز 

در »فلسفه اخلاق« )۱۳۵۰( با تمایز قائل شدن میان »لذت گرایی« و »کمال گرایی«، استدلال می کند که 

اخلاق سکولار نمی تواند معیارهای ثابتی برای تمایز خوب و بد ارائه دهد )مطهری، ۱۳۵۰: ۶۵(. هر دو 

اندیشمند، اگرچه از منظری متفاوت، به این نتیجه مشترک می رسند که اخلاق بدون پایه های متافیزیکی 

 کشف شده اش 
ً
به نسبی گرایی خطرناکی منجر می شود. در حوزه تربیتی، میل در مجموعه مقالات جدیداً

با عنوان »تعلیم و تربیت در عصر صنعتی« )۱۸۶۵( که توسط انتشارات کمبریج در ۲۰۲۱ منتشر شده، 

 به تربیت نیروی کار 
ً
هشدار می دهد که نظام آموزشی جدید ممکن است به قیمت رشد اخلاقی، صرفاً

بپردازد)Mill/Cambridge, 2021, p. 156(. مطهری نیز در »تعلیم و تربیت در اسلام« )۱۳۶۱( با 

کید می ورزد )مطهری، ۱۳۶۱: ۱۱۴(.  نقد سیستم آموزشی غربی، بر ضرورت تربیت همه جانبه انسان تأ

این تشابه در نگاه به تربیت انسانی، نشان دهنده درک مشترکی از محدودیت های نظام های آموزشی مدرن 

است. جدول شماره 1 مقایسه تطبیقی اندیشه های شهید مطهری و جان استوارت میل در مسأله آزادی را 

به طور خلاصه نشان می دهد.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            21 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


48

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

جدول 1: مقایسه تطبیقی اندیشه های شهید مطهری و جان استوارت میل در مسأله آزادی

نقاط اشتراکشهید مرتضی مطهریجان استوارت میلشاخص مقایسه

تعریف آزادی
آزادی فردی به عنوان حق طبیعی 

انسان. هدفی ذاتی برای رشد 
شخصیت و پیشرفت اجتماعی

آزادی مسئولانه در چارچوب 
ارزش های دینی و اخلاقی. 

وسیله ای برای تقرب به خدا و 
شکوفایی فطرت انسانی

هر دو آزادی را شرط ضروری 
پیشرفت انسانی می دانند.

حدود آزادی
محدود به اصل آسیب دولت 

فقط در صورت آسیب به دیگران 
می تواند مداخله کند

مشروط به رعایت احکام الهی 
و مصالح اجتماعی. دولت حق 

نظارت بر سلامت اخلاقی 
جامعه را دارد

هر دو آزادی مطلق را رد 
می کنند و برای آن حدودی 

قائل اند.

رابطه آزادی و اخلاق

اخلاق سکولار مبتنی بر 
سودگرایی. آزادی حتی برای 

اعمال غیراخلاقی اگر به دیگران 
آسیب نرساند

اخلاق بدون پایه های دینی 
ناپایدار است. آزادی باید در 

خدمت فضیلت های الهی باشد

هر دو نسبت به نسبی گرایی 
اخلاقی هشدار می دهند.

آزادی سیاسی
دموکراسی لیبرال با حاکمیت 
خرد جمعی. دفاع از حقوق 
اقلیت ها حتی ضد اکثریت

مردمسالاری دینی با حاکمیت 
احکام الهی. مشارکت مردم در 
چارچوب ارزش های اسلامی

هر دو به مشارکت سیاسی 
مردم و جلوگیری از استبداد 

کید دارند. تأ

نقش دولت
دولت حداقلی با مداخله تنها 

برای جلوگیری از آسیب. دفاع از 
آزادی های اقتصادی و فردی

دولت اسلامی موظف به تحقق 
عدالت و حفظ ارزش هاست. 

نظارت بر اقتصاد و فرهنگ برای 
جلوگیری از انحراف

هر دو دولت را مسئول 
حفظ نظم و پیشرفت جامعه 

می دانند.

حقوق زنان
برابری مطلق جنسیتی. نقد 

ساختارهای مردسالارانه در تمام 
عرصه‌ها

برابری در عین تفاوت های 
طبیعی. دفاع از حقوق زنان در 

چارچوب خانواده اسلامی

هر دو به نقد سنت های 
ظالمانه علیه زنان پرداخته اند.

نگرانی های اخلاقی
هشدار درباره پوچ گرایی و 

فرسایش ارزش های انسانی در 
تمدن صنعتی

هشدار درباره تهاجم فرهنگی 
و بحران معنویت ناشی از 

مادی‌گرایی

هر دو نسبت به پیامدهای 
منفی مدرنیته بر اخلاقیات 

هشدار داده اند.

روش مقابله با انحطاط
اصلاح نظام های آموزشی و 

تقویت عقلانیت انتقادی
تمسک به تعالیم دینی و 
بازگشت به فطرت الهی

نقاط اشتراک

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            22 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

49

فصلنامه علمی - پژوهشی

نتیجه گیری
در بررسی تطبیقی مفهوم آزادی از دیدگاه شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل، با وجود تفاوت های 

بنیادین در مبانی فلسفی و جهان بینی، می توان گفت وگوی عمیقی میان این دو اندیشمند برقرار کرد. میل 

به عنوان نماینده برجسته لیبرالیسم غربی، آزادی را به مثابه حق طبیعی هر فرد تعریف می کند که تنها 

محدودیت آن، جلوگیری از آسیب به دیگران است. این نگاه که در آثار متأخر میل مانند ویرایش ۲۰۲۳ 

کید شده، بر استقلال فردی و عقلانیت سکولار تکیه دارد و  »درباره آزادی« با تفسیر اسکوروپسکی تأ

آزادی را هدفی ذاتی برای رشد شخصیت انسانی می داند. در مقابل، مطهری با الهام از منابع اسلامی 

و فلسفه توحیدی، آزادی را در چارچوب مسئولیت های انسان در برابر خدا و جامعه تعریف می کند و 

آن را وسیله ای برای تکامل معنوی و تقرب به خداوند می شمارد، نه غایتی نهایی. این تفاوت در مبانی 

معرفت شناختی و انسان شناختی، به تفاوت در تمام شاخص های فرعی مفهوم آزادی منجر شده است. 

درحالی که میل از دولت حداقلی دفاع می کند و مداخله آن را تنها در موارد نقض آزادی دیگران مجاز 

می داند، مطهری برای حکومت اسلامی نقش فعالی در هدایت اخلاقی جامعه و حفظ توازن اجتماعی 

قائل است.

از  ناشی   
ً
عمدتاً که  دارد  وجود  اندیشمند  دو  این  بین  نیز  توجهی  قابل  اشتراک  نقاط  حال،  این  با 

نگرانی های مشترک آنان درباره پیامدهای منفی جامعه ای است که یا آزادی را نادیده می گیرد یا آن را به 

انحطاط می کشاند. هر دو به شکلی متفاوت از جزم اندیشی و استبداد فکری انتقاد کرده اند. میل در »درباره 

اندازه  به  با طرح مفهوم »استبداد اکثریت« هشدار می دهد که تحمیل عقاید عمومی می تواند  آزادی« 

استبداد حکومتی خطرناک باشد. مطهری نیز در آثار متعددی مانند »علل گرایش به مادی گری« و »تحجر 

و روشنفکری« به نقد برداشت های متحجرانه از دین می پردازد که مانع آزادی اندیشه و نوآوری می شود. هر 

دو متفکر در دفاع از حقوق زنان نسبت به عصر خود پیشرو بوده اند. میل با نقد ساختارهای مردسالارانه در 

»انقیاد زنان« و مطهری با بازخوانی متون دینی در »نظام حقوق زن در اسلام« نشان داده اند که آزادی بدون 

توجه به عدالت جنسیتی ناقص است. همچنین، هر دو نسبت به بحران های اخلاقی ناشی از مادی گرایی 

هشدار داده اند. میل در نامه های منتشر نشده اش به توماس کارلایل از »پوچ گرایی حاصل از مادی گرایی 

افراطی« به عنوان تهدید اصلی تمدن غرب یاد می کند و مطهری در »علل گرایش به مادی گری« به تحلیل 

پیامدهای جدایی دین از زندگی اجتماعی می پردازد. تفاوت اصلی در راه حل های پیشنهادی آنان برای 

این بحران هاست. میل به عقلانیت خودتنظیم گر و نظام های آموزشی اصلاح شده امید بسته و معتقد است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            23 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


50

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

که پیشرفت تدریجی عقلانیت انسانی می تواند جامعه را از این بحران ها نجات دهد. در مقابل، مطهری 

بازگشت به فطرت الهی و ارزش های دینی را درمان این بحران ها می داند و بر نقش هدایتی دین در تنظیم 

کید می ورزد. در نهایت، نتایج پژوهش نشان می دهد که مسأله آزادی در جهان معاصر  روابط اجتماعی تأ

نیازمند گفت وگویی بینافرهنگی است که بتواند بین حقوق فردی و مسئولیت های اجتماعی، بین عقلانیت 

این دو  بین پیشرفت مادی و تعالی معنوی توازن برقرار کند. آموزه های  سکولار و ارزش های دینی، و 

متفکر، با همه تفاوت هایشان، می تواند چارچوبی غنی برای این گفت وگو فراهم آورد. بررسی تطبیقی این 

دو دیدگاه نه تنها به درک بهتر میراث فکری شرق و غرب کمک می کند، بلکه می تواند راه حل های بدیعی 

برای چالش های پیچیده جوامع معاصر در زمینه آزادی ارائه دهد. این مطالعه نشان می دهد که علی رغم 

تفاوت های عمیق، می توان زمینه هایی برای هم افزایی و یادگیری متقابل میان سنت های فکری مختلف 

یافت و از این طریق به درکی جامع تر و متوازن تر از مفهوم آزادی دست یافت.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            24 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

51

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع 
ارجمندی، معصومه، آقاگل زاده، فردوس)2016( تأثیرات اجتماعی و فردی حجاب بر زنان مسلمان: مقایسه دیدگاه های 

مرتضی مطهری و قسیم امین، مجله بین المللی علوم انسانی، سال بیست و سوم، شماره 1.

اسدی فر، امیر، صالحی، سیدجواد، قریشی، جمیل)1402( مقایسه مفهوم آزادی در اندیشه سیاسی شهید مطهری و فردریش 

هایک، نشریه اندیشه سیاسی در اسلام، پیاپی 35، بهار.

اسماعیلی، زهرا و حکاک، سید محمد )1402(. »جایگاه استقرا در نظام منطقی جان استوارت میل«. دوفصلنامۀ علمی 

پژوهش های مابعدالطبیعی، )8( 4، 197-232.  

پدیدارشناسی هوسولی،  و روش  اخلاف  در  استاد مطهری  فلسفی  تحلیل  مقایسه روش  آیت اللهی، حمیدرضا)1382( 

فصلنامه مقالات و بررسی ها، شماره 1، پیاپی 74.

بوربوری، خشایار)1399( تحول مفهوم آزادی در اندیشه  سیاسی توماس هابز و جان استوارت میل، دستاوردهای نوین در 

مطالعات علوم انسانی، سال سوم، شماره 34، اسفند.

گوستین، مجله الهیات  توانا، محمدعلی، قربی، سیده سکینه)1397( بررسی تطبیقی انسان شناسی آیت الله مطهری و سنت آ

تطبیقی، پیاپی 19، بهار و تابستان.

جوادی، محسن، حسینی، سیدمحمد)1396( جان استوارت میل و یگانه اصل محدودکننده آزادی، فصلنامه علوم سیاسی، 

سال بیستم، شماره 78، تابستان.

حاتم پوری، حمزه حجت)1397( جان‌ استوارت میل: فایده گرای عمل محور یا قاعده محور؟، حکمت و فلسفه، سال 14، 

شماره 55، پاییز.

رحمتی، حسینعلی)1385( گونه شناسی تطبیقی رویکرد آشتیانی و مطهری به فلسفه غرب، پژوهش های فلسفی ـ کلامی، 

سال هشم، شماره 1، پیاپی 29، پاییز.

رفیعی، بهروز)1399( بازکاوی و مقایسه جایگاه عادت در تربیت از دیدگاه مرتضی مطهری و امانوئل کانت، نشریه مطالعات 

اسلام و روان شناسی، پیاپی 26، بهار و تابستان.

جان  منظر  از  اخلاقی  علوم  در  اجتماعی  تبیین  منطق  مهدی)1403(  سلطانی،  حمید،  پارسانیا،  محمدوحید،  سهیلی، 

استوارت میل، فصلنامه مطالعات و تحقیقات اجتماعی در ایران، 13)1(.

صالحی، محمدمهدی، اخوان، مهدی، بهشتی، سعید، سلحشوری، احمد)1400( بررسی تطبیقی جایگاه دیگرگزینی در 

نظریه تربیت اخلاقی جان وایت و مرتضی مطهری، نشریه پژوهش  در مسائل تعلیم و تربیت اسلامی، پیاپی 51، تابستان.

صدر، فاطمه)1398( بررسی تطبیقی دیدگاه شهید مطهری با دیدگاه متیو لیپمن درباره اهداف تعلیم و تربیت، نشریه تربیت 

اسلامی، پیاپی 28، بهار و تابستان.

کید بر  غازی اصفهانی، مریم، کافی، مجید)1400( بررسی تطبیقی دیدگاه شهید مطهری و ماکس وبر در مسأله شرور با تأ

شیوع کرونا، نشریه نظریه های اجتماعی متفکران مسلمان، سال یازدهم، شماره 2، پیاپی 21، تابستان.

قنبری، امیر، ایمانی، محسن، صالحی، اکبر، فیاض، ایران دخت)1397( نسبت علم و دین در فلسفه ایان باربور و نقد آن از 

منظر استاد مطهری، مجله پژوهش های علم و دین، سال نهم، شماره 2، پاییز و زمستان.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            25 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


52

فصلنامه علمی - پژوهشی

14
03

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
رده

چها
ال 

س

مطهری، مرتضی )1389( اصول فلسفه و روش رئالیسم )ج1(، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1343( مسأله حجاب، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1346( اسلام و مقتضیات زمان، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1346( نظام حقوق زن در اسلام، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1350( فلسفه اخلاق، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1352( سیری در نهج البلاغه، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1355( انسان کامل، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1357( اخلاق جنسی، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1357( انسان و سرنوشت، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1357( علل گرایش به مادی گری، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1357( مصاحبه با مجله زن روز، شماره 652.

مطهری، مرتضی)1358( پیرامون انقلاب اسلامی، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1360( عدل الهی، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1361( تعلیم و تربیت در اسلام، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1368( مقدمه ای بر جهان بینی اسلامی )ج1(، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1377( مجموعه آثار )ج24(: تحجر و روشنفکری، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1380( مجموعه آثار)ج19(: زن و حقوق اجتماعی، تهران، انتشارات صدرا.

مطهری، مرتضی)1401( انسان و ایمان، تهران، مرکز نشر آثار شهید مطهری.

نیک سیر، فریبا، مرتضوی، سیدخدایار، میرزاده، فرامرز)1402( خوانش جماعت گرایانه از فمینیسم لیبرال در اندیشه جان 

استوارت میل، غرب شناسی بنیادی، سال 14، شماره 2، پاییز و زمستان.

Mill, J.S./Skorupski, J. (2023). On Liberty and the Crisis of Modern Values. London: 
Routledge.

Mill, J.S. (2022). The Yale Unpublished Letters. New Haven: Yale University Press.

Mill, J.S./McCabe, H. (2022). Utilitarianism Revisited. Oxford: Oxford University Press.

Mill, J.S. (2021). Education in the Industrial Age. Cambridge: Cambridge University Press.

Mill, J.S./Wolin, R. (2021). On Liberty: A New Edition with Philosophical Interpretations. 
New York: Columbia University Press.

Mill, J.S./Crisp, R. (2020). Utilitarianism: A Critical Edition. Oxford: Oxford University 
Press.

Mill, J.S./Urbinati, N. (2022). Considerations on Representative Government: Annotated 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

                            26 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html


و...
ی 

تض
 مر

ید
شه

ی 
اس

سی
شه 

ندی
ر ا

ی د
زاد

م آ
هو

 مف
قی

طبی
ی ت

رس
بر

53

فصلنامه علمی - پژوهشی DOI: 10.21859/priw-140202

Edition. Chicago: University of Chicago Press.

Mill, J.S. (1972). The Later Letters 1849-1873 (Vol. 17). Toronto: University of Toronto 
Press.

Mill, J.S. (1963). The Earlier Letters 1812-1848 (Vol. 12). Toronto: University of Toronto 
Press.

Mill, J.S. (2015). On Liberty (Edited by Isaiah Berlin). New Haven: Yale University Press.

Mill, J.S. (2017). Principles of Political Economy (Edited by Jonathan Riley). Oxford: 
Oxford University Press.

Mill, J.S. (2018). On Liberty (Edited by Mark Philp). Oxford: Oxford World's Classics.

Mill, J.S. (2019). Considerations on Representative Government (Edited by John Gray). 
London: Routledge.

Ryan, A. (2020). The Philosophy of John Stuart Mill. London: Palgrave Macmillan.

______________________________________________________
به این مقاله این گونه ارجاع دهید:

زائری بصیر، معصومه؛ حاتمی، محمد رضا؛ بخشایشی اردستانی، احمد؛ اشرفی، اکبر )1403(، »بررسی تطبیقی 
مفهوم آزادی در اندیشه سیاسی شهید مرتضی مطهری و جان استوارت میل« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان 

اسلام، س14، ش3، تابستان 1403، صص 53-27.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
04

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            27 / 27

https://priw.ir/article-1-1990-fa.html
http://www.tcpdf.org

