
ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

171

فصلنامه علمی - پژوهشی

چند فرهنگ گرایی، دیاسپورای مسلمان و اسلام گرایی در فرانسه: 
تحلیل مسئله اسلام رادکیال

علی اشرف نظری1 
دانشیار گروه علوم سیاسی، دانشگاه تهران )نویسنده مسئول(

برهان سلیمی 2 
دانشجوی دکتری علوم سیاسی، دانشگاه تهران

تاريخ دريافت: 1394/10/25                      تاريخ پذيرش: 1394/12/13

چكيده
ضعف سیاست چندفرهنگ‌گرایی و تأثیرات منفی قانون منع نمادهای مذهبی در سال 2004م، تبعیض 
اقتصادی و اجتماعی نسبت به مهاجران، گسترش اسلام‌هراسی در جوامع غربی و ارتباط دیاسپورای 
مسلمان با تحولات جهان اسلام در عصر جهانی شدن و فعال شدن گروه‌های هویت‌گرا از اواخر 
دهه 1980م تا به امروز، منجر به ظهور گرایشات اسلام‌گرایی افراطی، به چالش طلبیدن سیاست‌های 
همگون‌سازی جوامع میزبان و تلاش برای بازیابی هویت اصلی یا بومی در میان بخشی از مسلمانان 
گروه‌های  گیری  شکل  به صورت  می‌توان  را  مسئله  این  نشانه‌های  است.  شده  فرانسه  در  مهاجر 
اسلام‌گرای فعال و ارتباط یابی با گروه‌های رادیکال اسلام‌گرا و کشورهای خاورمیانه، گرایش به استفاده 
از نمادهای اسلامی، رد و امتناع از پذیرش برخی ارزش‌های لیبرال و دموکراتیک حاکم بر فرهنگ 
فرانسوی، تغییرکیش به اسلام، به چالش طلبیدن سیاست‌های همگون‌سازی جوامع میزبان، گرایش 
جوانان فرانسوی مسلمان به جهاد در خاورمیانه و خشونت‌ها و حملات و تحرکات تروریستی ردیابی 
کرد. مقاله حاضر، به واکاوی ریشه‌های داخلی و خارجی ظهور اسلام‌گرایی افراطی در میان دیاسپورای 

مسلمان فرانسه در سال‌های1990 تا 2015 میلادی پرداخته است. 

واژه‌هاي كليدي: دیاسپورا، مهاجرت، اسلام‌گرایی، مسلمانان فرانسه، تروریسم، اسلام هراسی.

1. aashraf@ut.ac.ir
2. borhan.salimi@yahoo.com

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال ششم، شماره اول، بهار 1395، ص 171- 194 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
60

20
7

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             1 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


172

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

مقدمه
به دنبال ظهور مؤلفه‌هايی مانند ايده برخورد تمدن‌ها، رخداد 11 سپتامبر، افزايش نرخ رشد 
جمعيت مسلمانان، شکل‌گيري الگوها و روندهاي هويت‌خواه در بين مسلمانان، گسترش 
اسلام هراسي در غرب، تبعيض نژادي و گسترش مطالبات مسلمانان اروپا براي سهيم شدن 
در فرايندهاي سياسي، اجتماعي، اقتصادي و فرهنگي پرسش‌هاي بنياديني درباره نقش اسلام 
در اروپا و پيامدهاي حضور مسلمانان در اين کشورها مطرح شده است. شکل‌گیری قتل 
هفت نفر در سال 2012م در شهر تولوز توسط محمد مراح که متأثر از سلفیسم جهادی 
منطقه  در  فرانسوی  سرباز  یک  کردن  مجروح   ،)Smith-spark,2012: CNN( بود  القاعده 
و حمله  دسامبر 2014  در 20  پلیس  در سال 2013، زخمی شدن سه  پاریس  فانس«  »له 
ژانویه 2015 دو فرد مسلح  به نشریه شارلی هبدو و کشته شدن 12 نفر و حملات دیگر، 
نمونه‌هایی از خشونت‌های پراکنده فرقه‌گرایانه در دهه‌های اخیر در فرانسه است که در این 
 Bilefsky and de( یافت  بازتاب جهانی  پاریس،  در  هبدو1  شارلی  نشریه  به  میان، حمله 
la Baumejan,2015: The New York Times(. مطابق آمار رسمی مقامات فرانسه، هزار 

شهروند فرانسوی در سال‌های اخیر، به گروه‌های سلفی جهادی در عراق و سوریه پیوسته‌اند 
.)jcinto, 2015 :The Forign Policy(

محافل  در  وسیعی  مجادلات  موضوع  به  را  افراطی  اسلام‌گرایی  مسئله  فوق،  تحولات 
این حملات و  تبدیل کرده است.  اروپایی  آکادمیک و حوزۀ عمومی فرانسه و کشورهای 
افزایش گروه‌های اسلام‌گرای مختلف در فرانسه، می‌تواند گویای نضج گرفتن اسلام‌گرایی 
افراطی میان دیاسپورای مسلمان این کشور باشد. مقاله حاضر، ضمن بحث دربارة مفهوم 
دیاسپورا و ابعاد نظری آن، با بهره‌گیری از رویکردی تحلیلی- انتقادی به واکاوی ریشه‌های 
اسلام‌گرایی رادیکال در میان دیاسپورای مسلمان فرانسه در سال‌های1990 تا 2015 م می‌پردازد.

بازشناسی مفهوم دیاسپورا 
دیاسپورا واژه‌ای است که ریشه در کلمه یونانی Speiro و حرف اضافه Dia دارد و در دهه‌های 
اخیر، در معنای گسترده‌ای به کار رفته و گروه‌های مختلف اعم از پناهندگان سیاسی، کارگران 

1. Charlie Hebdo 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             2 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

173

فصلنامه علمی - پژوهشی

مهمان، مهاجران و گروه‌های قومی و فرهنگی را دربرگرفته است )Khayati,2008:12(. مفهوم 
دیاسپورا مدل آرمانی1 یا یک ابزار مفهومی تحلیلی است که ابتدا در مورد یهودیان به کار رفته 
است. اما در دهه‌های 1980 و 1990م، این واژه برای توصیف اجتماعاتی که به نوعی تاریخ 
مهاجرت و پراکنده شدن در کشورهای دیگر دارند، ولی همچنان تعلق به سرزمین اصلی خود 
را حفظ و از جوامع میزبان تا حدودی بیگانه هستند، به کار رفت. همچنین دیاسپورا، به عنوان 
مفهوم مفیدی برای اشاره به جابه‌جایی جغرافیایی و سرزمین‌زدایی از هویت‌ها، فرهنگ و 

 .)Wahlbeck,1996:2( روابط اجتماعی در جهان معاصر مورد توجه قرار گرفته است
علاوه بر این، مفهوم فوق در توصیف پروسه »ترانس ناسیونالیسم«2 نیز کاربرد وسیعی در 
علوم اجتماعی دو دهۀ اخیر دارد. ارتباط دیاسپورا با سرزمین مادری که می‌تواند یک کشور 
یا وطن قومی یا یک منطقه دینی باشد، با تکنولوژی‌های ارتباطی- اطلاعاتی گسترش‌یافته 
در جهان امروز تسهیل شده است. به همین دلیل، دیاسپوراها ارتباط تنگاتنگی با تحولات 
جوامع خویش و جنبش‌های اجتماعی فعال در آنها دارند. آزادی‌های فردی و اجتماعی در 
دموکراسی‌های غربی نیز، فرصت‌های زیادی برای ایفای نقش‌های چندگانۀ دیاسپوراها پیدا 
کرده و گاهی در عرصه سیاست ملی و بین‌المللی به بازیگری تأثیرگذار تبدیل شده‌اند. این 
کارکردهای چندگانه به تناسب دیاسپوراها متفاوت است. بخشی از مردمان یک دیاسپورا ممکن 
است جذب محیط و کشور میزبان شوند. اما برخی نیز، به کشور یا سرزمین اصلی) وطن( خود 
تعلق خاطر و سعی در تمایز خود با دیگران دارند. نهادهای تأسیسی و فعالیت‌هایی که آنها 
انجام می‌دهند، با پیوند مستقیم و غیرمستقیم با سرزمین اصلی، شکل یک خاص‌گرایی گروهی 
و جاودانی به خود می‌گیرد.  برخی از صاحب‌نظران، بین دیاسپورای دارای دولت یا بدون 
دولت یا دیاسپورای قومی با دینی تفاوت قائل می‌شوند. ویلیام سافران3 برخی ویژگی‌های 

دیاسپورا را اینگونه برمی‌شمارد:
1. یک اجتماع یا گروه، با اینکه از محل جغرافیایی خود دور هستند، اما دارای دید، حافظه، 

اسطوره های مشترک در مورد سرزمین اصلی) وطن( خود هستند.

1. Ideal type
Trans-nationalism .2: ترانس ناسیونالیسم نوعی میهن‌دوستی و ناسیونالیسم از راه دور است که فرد مهاجر بدون 

جذب در فرهنگ کشور مهاجرپذیر، در اندیشه بازگشت به سرزمین مادری خود است.
3. William Safran

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             3 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


174

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

2. غالب این گروه جمعی به این مسئله اعتقاد دارند که هرگز از سوی جوامع میزبان 
پذیرفته نخواهد شد. بنابراین، سعی در برآوردن نیازهای اجتماعی و فرهنگی خود به شکل 

مستقلی خواهند شد.
3. نسل اول و نسل‌های دیگر، امید بازگشت به سرزمین اصلی را در شرایط مطلوب دارند؛ 

حتی برخی از آنها در حال رفت و آمد بین کشور اصلی و میزبان خود هستند.
4. آنها به همراه خودآگاهی جمعی و انسجامی که می‌تواند به آنها انگیزه فعالیت در راستای 
Tsagarousia� )علایق یا منافع‌شان را بدهد، حمایت از سرزمین اصلی خود را حفظ کرده‌اند) 

 .) nou, 2004 :54

روگرز بروبکر1 نیز، عناصر کلیدی مشخص‌کنندۀ دیاسپورا را پراکندگی در فضا، گرایش به 
سرزمین اصلی و حفظ مرزها که به یک گروه جمعی یا اجتماع اقلیت مهاجری اجازه می‌دهد 
 .)WEITZMAN and Bengo,2013:67( که خودش را در برابر دیگران تعریف کند، می‌داند
در مجموع می‌توان گفت دیاسپورا یک قدرت بی دولت در سطح بین‌المللی یا اجتماعاتی با 
هویتی دو رگه هستند که از فرهنگ کشور میزبان و فرهنگ کشور یا سرزمین اصلی با ویژگی 

 .)Khachig, 1996 :18( سیال و در حال تغییر ترکیب یافته است
برخی نیز اصطلاح پان دیاسپورا2 را برای اشاره به مردمانی که ریشه در کشورها و جاهای 
مختلفی دارند، اما به دلیل نزدیکی اجتماعی و فرهنگی در محیط مشترک جدیدشان- نظیر 
مسلمانان که هویت جمعی مشترکی را بروز می‌دهند- به کار می‌برند. در غرب نیز این تمایل 
بین مسلمانان وجود دارد که خود را با دیاسپورای مسلمان بشناسانند و در عین حال گاهی خود 
را با عناوینی چون مغربی، الجزایری و... معرفی کنند )Ben-Rafael,2010:2(. در عین اذعان 
به درستی مفهوم پان دیاسپورا، در این مقاله ما از همان اصطلاح دیاسپورای مسلمانان فرانسه 
استفاده می‌کنیم که به عنوان اجتماعی با هویت دینی مشترک، متعلق به ارزش‌های مشترک و 
همدلی با تحولات جهان اسلام می‌باشند. درون این دیاسپورا نیز، تکثر مذهبی و گرایشات 
سیاسی مختلف اسلام‌گرایی در چندپارگی و فعالیت‌های آنها تأثیری تعیین‌کننده داشته است. 
و  اجتماعی  )شبکه‌های  اینترنت  موبایل،  مانند  جدید  اطلاعاتی  ارتباطی-  تکنولوژی‌های 
سایت‌ها(، کانال‌های ماهواره‌ای و جز اینها راه را برای تأثیرپذیری و تأثیرگذاری دیاسپورا بر 
1. Rogers Brubaker
2. Pandiasporic

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             4 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

175

فصلنامه علمی - پژوهشی

سرزمین اصلی و کشور میزبان هموارکرده است. این تکنولوژی‌ها، پیوند دیاسپورا را با سرزمین 
اصلی یا یک اجتماع تصوری فراهم کرده و در بازیابی هویت اصلی یا بومی و به چالش طلبیدن 

سیاست‌های همگون‌سازی جوامع میزبان نیز نقش مهمی داشته‌اند.

مهاجرت و شکل‌گیری دیاسپورای مسلمان در اروپا
سه جريان اصلي مهاجرت مسلمانان به اروپا را مي‌توان چنين برشمرد: دوره نخست که از سال 
1945 تا 1970م ادامه ميي‌ابد. يعني دوران پايان جنگ جهاني دوم و ضرورت بازسازي اروپا 
که مستلزم بهره‌گيري از نيروي کار مهاجر بود. دو عامل مهاجرت خودجوش کارگران مهمان 
از کشورهای مستعمره  و سیاست‌های تشویق‌کننده کشورهای اروپای غربی،  در گسترش 
جمعیت مهاجران تأثیر عمده داشت. مثلًا کارگران خارجی در جمهوری فدرال آلمان از 95 
هزار نفر در سال 1956 به 2.6 میلیون نفر در سال 1973م رسید. در بریتانیا جمعیت کارگران 
از مستعمرات پیشین پاکستان، هند و آفریقا  از یک میلیون نفر در 1951 به یک میلیون و نیم 
نفر در سال 1981م رسید. در سال 1970م، در فرانسه نیز جمعیتی بالغ بر 800 هزار نفر که 

.)Turton and Ganzalez, 2000 :12(  ریشه در مستعمرات آفریقای شمالی داشتند، بودند
موج دوم مهاجرت مسلمانان در دهه 1970 آغاز شد که به واسطه آن خانواده کارگران 
مهاجر مسلمان به آنها پيوستند و مرحله‌اي آغاز شد که در آن مسلمانان به نحوي جدي درگير 
اداري، مدني، تشکيل  از خدمات  بهره‌گيري  آموزش،  رفاه،  اجتماعي،  نظير حقوق  مسائلي 
به  به دهه 1980م  اروپا  مراکز اسلامي شدند. مرحله سوم حضور مسلمانان در  مساجد و 
بعد باز مي‌گردد که اغلب به دلايل کشمکش‌هاي سياسي و ناآرامي‌هاي اجتماعي در جوامع 
اسلامي بود )شيرغلامي، 1388: 397-398(. مسلمانان اروپا به عنوان اقليتي عمده و اثرگذار 
1شامل بوسنيائي‌ها، ترک‌ها، سوماليایي‌ها، مراکشي‌ها، ايراني‌ها، اردني‌ها، لبناني‌ها، فلسطيني‌ها، 

 )Schmidt, 2012: 607(.  پاکستاني‌ها و سوري‌ها هستند
ازدواج، پناهندگی سیاسی، اقامت کارگران و خانواده هایشان، نرخ زاد و ولد و... منجر به 
افزایش جمعیت اجتماعات متنوع و مختلف شد. امروزه جمعیت دیاسپورای مسلمان در اروپا 
15 تا 20 میلیون برآورد شده است. براساس برآوردها، جمعيت مسلمان در کشورهاي عضو 

1. the substantial minority

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             5 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


176

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

 Pew(اتحاديه اروپا در سال 2010 حدود 19 ميليون نفر يعني معادل 0/3.8 درصد بوده است
Forum, The Future of the Global Muslim Population, 2011,(.  هرچند شمار دقيق 

مسلمانان در حال حاضر مشخص نيست و حتي اراده‌اي وجود دارد که با ترفندهايي - »به 
استثناء ترک‌هاي مسلمان«، که بزرگ‌ترين تعداد مهاجران مسلمان در اروپا )با حدود 10 ميليون 
نفر جمعيت( را نشان مي‌دهد- شمار مسلمانان را کمتر نشان دهند. بر اساس آمارهاي موجود، 
جمعيت کل مسلمانان اروپا در سال 2011 ميلادي حدود 56 ميليون و چهار هزار نفر بوده که 
بيشترين و کمترين تعداد مسلمانان در کشورهاي اروپايي به ترتيب در آلباني و آندُرا بوده است. 
همچنين برآورد شده است که 7/6 درصد جمعيت کشورهاي اروپايي‌ را مسلمانان‌ تشکيل 

. )/www.muslimpopulation.com/Europe( مي‌دهند
از سوی کشورهای  متفاوت،   پاسخ و سیاست  مهاجر، سه  اقلیت‌های  ادغام  در بحث 
اروپایی بعد از جنگ جهانی دوم در پیش گرفته شده است. نخست سیاست همگون‌سازی که 
به طور جدی از سوی فرانسه دنبال شده است. دوم در کنار سیاست همگون-سازی، کارگران 
مهاجر را از تفویض حقوق سیاسی محروم کرده که نمونه آن در آلمان است. سوم نوعی از 
 John( سیاست چند فرهنگ گرایی که نمونه آن در سوئد، هلند، بریتانیا به وقوع پیوسته است

 .)rex and G. Singh, 2003:6

فرانسه یکی از کشورهایی است که مهاجران زیادی را در خود جای داده است. نگاهی 
به تیم ملی فوتبال این کشور، واقعیت تکثر قومی- نژادی این کشور را آشکار می‌سازد. در 
  .)Schwartz,2011:81( حدود 20 درصد جمعیت کل فرانسه را مهاجران تشکیل می‌دهند
برآوردهایی که از جمعیت مسلمانان فرانسه بعد از 2010م گرفته شده است، نشان می‌دهد که 
4.7 میلیون نفر مسلمان مهاجر در این کشور به سر می‌برند و بزرگ‌ترین اقلیت مهاجر مسلمان 
در اروپا را این کشور در خود جای داده است. مطابق برآوردهای مختلف از کل جمعیت نیز، 
 Taylor,2015:The( مسلمانان از 7 تا 12 درصد از کل جمعیت فرانسه را تشکیل می‌دهند
Washington Post(.  به نظر ریشاد1، به‌رغم نبودن آمار دقیق از جمعیت مسلمانان به دلیل 

ممنوع بودن سرشماری بر مبنای قومیت و مذهب در فرانسه، بین 5 تا 6 میلیون مسلمان در 
سال 2004م، در این کشور به سر می‌بردند، یعنی 9 الی 12 درصد از کل جمعیت فرانسه که 

1. Rechard

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             6 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

177

فصلنامه علمی - پژوهشی

62 تا 63 میلیون در این سال بوده است. اسلام بزرگ‌ترین مذهب بعد از کاتولیسم است. 
مسلمانان مهاجر، از کشورهای آفریقای شمالی مستعمره سابق فرانسه، از جمله الجزایر )35 
درصد(، مغرب )25 درصد(، تونس )10 درصد( می‌باشند. البته آفریقایی‌ها، ترک‌ها و کردها نیز  
 .)Rechard, 2006  :3( اجتماعات کوچک‌تری از دیاسپورا را در این کشور تشکیل می‌دهند

در دو دهه اخیر، گرایشات اسلام‌گرایی افراطی در فرانسه، به تدریج شکل ملموسی به خود 
گرفته است. از نشانه‌های این مسئله،  به شکل‌گیری گروه‌های اسلام‌گرای فعال و ارتباط‌یابی با 
گروه‌های رادیکال اسلام‌گرا و کشورهای خاورمیانه، گرایش به استفاده از نمادهای اسلامی در 
میان طبقات مختلف از جمله طبقات پایین ساکن درگتوها و حومه شهرها، گرایش به سمت 
سلفی‌گری، رد و امتناع از پذیرش برخی ارزش‌های لیبرال و دموکراتیک حاکم بر فرهنگ 
فرانسوی، تغییرکیش به اسلام، گرایش جوانان فرانسوی مسلمان به جهاد در خاورمیانه و 
خشونت‌ها و حملات و تحرکات تروریستی فرقه‌گرایانه می‌توان اشاره کرد. در ادامه به بحث 
ریشه‌ها و فاکتورهای دخیل در بازیابی هویتی و رونق گرفتن گرایشات اسلام‌گرایانۀ رادیکال 
از لحاظ داخلی و خارجی در فرانسه خواهیم پرداخت. فاکتورهای فوق هر یک به شیوه‌ای، در 

شکل‌گیری این پدیده در میان دیاسپورای مسلمان نقش عمده‌ای داشته‌اند. 
 

سیاست چند فرهنگ‌گرایی و قانون منع حجاب: وضعیتی متناقض
سیاست‌های همگون‌سازی در قبال مهاجران در دهه 1950 و 1960م،  با تکیه بر مفروضات و 
مبانی فکری نظریات ابزارگرایانه و مدرنیستی و نظریات مکتب نوسازی تشدید شد. سیاست 
همگون‌سازی، همواره رویکرد مسلط بر سیاست فرانسه بوده است. این سیاست متمایز از 
رویکرد کشورهای آنگلوساکسون است که هراسی از به رسمیت ‌شناختن اجتماعات قومی 
پیشینۀ  تاریخ مدرن خود،  در  فرانسه  نداشته‌اند.  مثبت  تبعیض  مذهبی، حقوق گروهی،  یا 
یهودستیزی در ماجرای دریفوس، حکومت ویشی در دورۀ جنگ دوم جهانی و نضج گرفتن 
راست‌افراطی بعد از دهه 1980 و 1990م، با گرایشات مهاجرستیزی آشکار را داشته است. 
هرچند همواره فرانسویان خود این دگرستیزی‌ها را انکار می‌کنند و تصویری اقلیت‌دوست، 
 Fabius( بر پایۀ ارزش‌های دیرینه جمهوری دموکراتیک در این کشور از خود ارائه می‌کنند

   .)and Cazeneuve, 2014: The New York Times

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             7 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


178

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

براساس قوانین تابعیت فرانسه که در سال 1945 تصویب و در سال‌های 1973، 1984و 
1993م اصلاح شد، افرادی که از والدین خارجی در فرانسه متولد می‌شوند، شهروند فرانسه 
تلقی شده و تابعیت آن را کسب می‌کنند. آنها تنها محدودیتی که دارند، این است که باید پنچ 
سال در خاک فرانسه زندگی کرده باشند  )Khayati, 2008:110(. آژانس مدیریت جمعیت 
مهاجران زیر نظر وزارت امور اجتماعی در پیوند با سیاست‌های مهاجرتی از سال 1966 
فعال بوده است. همچنین اداره حمایت از مهاجران در برابر آپارتاید از سال 1952 در راستای 
اسکان دادن و یاری رساندن به آنها تأسیس شد. سازمان‌های دیگری در سطوح ملی و محلی با 
نهادهای جامعه مدنی درکمک به مهاجران فعال‌ هستند. اجتماعات مختلف نیز، مطابق با قانون 
تصویب شدۀ سال 1981 نهادهای مختلفی تأسیس کرده‌اند. فرانسه کنوانسیون منع همه اشکال 
تبعیض نژادی در سال 1965 را امضاء کرده است و مطابق قوانین داخلی‌اش هم،  هر شکلی 
از تبعیض یا گرایشات نژادپرستانه پیگیرد قانونی خواهد داشت. نسل دوم و سوم مهاجران 

تبعه فرانسه هستند. برخلاف نسل اول، آنها به طور عمده به زبان فرانسوی تکلم می‌کنند. 
اما تغییر و تحولات دهه‌های 1980 و 1990م در کشورهای اروپایی به ویژه فرانسه اثبات 
کرد که تعلق به هویت اصلی خواه قومی یا اسلامی، در میان دیاسپورای مهاجر نه تنها از بین 
نمی‌رود، بلکه تحت تأثیر عوامل مختلفی به حیات خود ادامه می‌دهد. به همین سبب، بحث 
از حقوق فردی و جمعی این گروه‌های مهاجر قومی و مذهبی در چارچوب بحث شهروندی، 
دیاسپورا، هویت-های دو رگه و چندفرهنگ‌گرایی،  منشأ مجادلات گسترده‌ای در محافل 
آکادمیک و حوزه عمومی این جوامع بوده و می‌باشد. فرانسه در واکنش به افزایش جمعیت 
راستا،  این  در  نهادی دست زد و  به اصلاحات ساختاری-  اسلام‌گرایی  مسلمانان و رشد 
شورای فرانسوی برای دین اسلام1 را در دسامبر 2002م تشکیل داد که از نمایندگان مسلمانان 
تشکیل و با دولت، در راستای حل مشکلات مسلمانان درخصوص مسائلی چون ساختن 
مساجد، تهیه گوشت حلال براساس دستورات شرعی، برگزاری مراسمات مذهبی و... مذاکره 
و همکاری می‌کنند. کمیسیون خاص درخصوص امور ادیان و مذاهب در فرانسه که از سوی 
»برنارد استاسی«2 که منصوب دولت بود، اداره می‌شود و درخصوص امور مذاهب مشاوره 

1. Le Conseil Francais du Culte Musulman (CFCM)
2. Bernard Stasi

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             8 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

179

فصلنامه علمی - پژوهشی

می‌دهد. در راستای بی‌طرفی مذهبی و تأمین آزادی‌های مذهبی و اصول لائیسیته در فرانسه 
پیشنهاداتی را در سال 2003، از قبیل اختصاص دادن دو روز تعطیلات ملی به روزهای نمادین 
مسلمانان و فیستیوال‌های یهودیان، تأسیس دانشکده ملی برای مطالعات اسلامی، تلاش‌ برای 
استخدام و جذب مسلمانان در نیروهای مسلح و... به دولت ارائه کرد. اما تنها پیشنهادی 
که جنبه قانونی به خود گرفت، مسئله منع کردن نشانه‌های مذهبی در مدارس عمومی بود.

)Vaïsse, 2004: 4(
این قانون در 3 مارس 2004م، به تصویب نهایی مجلس سنا رسید و بر ممانعت و قدغن 
بودن پوشش و نمادهای مذهبی آشکار در مدارس عمومی در ماده 1 آن تأکید کرده است. 
این قانون در سپتامبر همان سال اجرایی شد. اما فقط به مدارس عمومی- دولتی محدود بود 
و پوشش حجاب یا هر نماد و نشانۀ آشکار مذهبی در امکان عمومی، دانشگاه‌ها یا مدارس 
خصوصی آزاد بود  )Vaïsse,2004:1(.  قانون فوق مناقشات گسترده‌ای در حوزه عمومی 
با اسلام تفسیر کردند.  فرانسه و کشورهای غربی را دامن زد. اسلام‌گرایان آن را ضدیت 
مقامات آمریکایی نیز، به انتقاد از چنین حرکتی پرداختند. برخی از صاحب‌نظران فرانسوی نیز 
تأکید داشتند که این مسئله نیازی به قانون جدید نداشت و قوانین پیشین در سال‌های 1989 و 
1994م کافی بود. از دید آنها، این مسئله فقط به بهره‌برداری اسلام‌گرایان و رشد اسلام‌گرایی 
افراطی منجر خواهد شد. از دیاسپورای مسلمان نیز، 53 درصد مخالفت و 42 درصد از جمله 
دختران جوان مسلمان و اقلیت میانه‌رو حمایت کردند )Vaïsse,2004:5(. شورای فرانسوی 
برای مذهب اسلام نه با آن مخالفت و نه با آن موافقت رسمی نشان داد. اما رئیس این نهاد، 
آشکارا تظاهرات‌ها را در مخالفت با این قانون محکوم کرد. مسلمانان پاریس در مخالفت با 
این قانون در 17 ژانویه 2004 به تظاهرات پرداختند. البته گفته شد که تظاهرات فوق از سوی 
یک جنبش رادیکال با  اعضای اندک به رهبری »محمد لاتریچ«1 که آشکارا دیدگاه‌های ضد 

.)Ibid( یهودی دارند، انجام گرفته است
دیاسپورای  و  مهاجران  کنترل  و  مدیریت  راستای  در  زیادی  تلاش‌های  فرانسه  دولت 
مسلمان انجام داده است. در قوانین جدیدی که در دوره سارکوزی به تصویب رسید، سعی 
شد که مهاجرت‌های گسترده به فرانسه محدود شود. از ژانویه 2012 شرایط برای دریافت 

1. M. Latreche

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                             9 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


180

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

امتحاناتی را که  باید  متقاضیان  این قوانین جدید،  تابعیت فرانسوی سخت‌تر شد.  مطابق 
درخصوص تاریخ و فرهنگ فرانسه با توانایی و مهارت در زبان فرانسه از آنها گرفته می‌شود، 
با موفقیت پشت سر گذاشته و همه این شهروندان جدید، متعهد به ارزش‌های فرانسوی 
باشند. فرانسوا اولاند -کاندیدای ریاست جمهوری از حزب سوسیالیست فرانسه- در جریان 
تبلیغات انتخاباتی در دوره کنونی، وعده عفو 400/000 مهاجر مسلمان که به شکل غیرقانونی 
در فرانسه به سر می‌برند، را داد. علاوه بر این، وعدۀ تغییر قوانین انتخاباتی و اجازه دادن به 
مشارکت مسلمانان بدون تابعیت در انتخابات محلی را مطرح ساخت. همچنین از ساخت 
مسجد )150 مسجد جدید( - به ویژه در پاریس- حمایت کرد. همین مواضع باعث شد 
از  مختلفی  اقدامات   .)Stadelmann,2014:3-4( دهند  رأی  او  به  مسلمانان  درصد   93 که 
قبیل تدریس زبان عربی، آزادی حجاب در مدارس، تدریس تاریخ عرب و تغییر نام برخی 

خیابان‌ها از اقدامات سازنده دولت اولاند در سال‌های اخیر بوده است.
 سیاست‌های مثبت دولت فرانسه، نقش مهمی در همگون‌سازی و ادغام بخشی از مهاجران و 
دیاسپورای مسلمان در این کشور داشته است. اما همان‌طور که گفته شد، مهاجران نسل دوم 
و سوم دیاسپورای مسلمان نیز، دارای هویتی دورگه هستند و ما شاهد انحلال هویت‌شان در 
فرهنگ فرانسوی نیستیم. چنین مسئله‌ای در کشورهای دیگر نیز، به همین شکل است. بیشتر 
کشورهای اروپایی به سمت نوعی چندفرهنگ‌گرایی و به رسمیت‌شناسی حقوق گروهی 
اجتماعات دیاسپورا پیش رفته‌اند. اما فرانسه کمتر از روند فوق، به واسطه مدل ملت‌سازی و 
درک سخت‌گیرانه از رابطه دین و دولت که ریشه در لائیسیته فرانسوی دارد، استقبال کرده 
ادغام  بر روند  تأثیری منفی  نمادهای مذهبی در مدارس  قانون منع  از طرف دیگر،  است. 
مسلمانان داشت. این مسئله بیشتر مورد بهره‌برداری جریانات اسلام‌گرای  فعال در فرانسه 
قرار گرفت و تشدید سوء ظن‌ها و بدبینی بیشتر دیاسپورای مسلمان را فراهم کرد. بنابراین، 
چنین اقداماتی اگرچه با حسن نیت، اما مستقیم و غیرمستقیم به تشدید اسلام‌گرایی در این 

کشور کمک کرده است.  

محرومیت نسبی و احساس تبعیض مسلمانان فرانسه

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            10 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

181

فصلنامه علمی - پژوهشی

براساس برآورد مؤسسه تحقیقاتی پیو1 در می 2007م، 18 درصد مسلمانان فرانسه با درآمد 
پایین زندگی می‌کنند )Global Reseracher,2007:274(. بخش عظیمی از آنها، در مناطق 
حاشیه شهرها که در فرانسه به cités or banlieue مشهورند، با امکانات آموزشی، بهداشتی، 
استانداردهای پایین سطح زندگی و مشکلات اقتصادی زندگی می‌کنند. در ژانویه 1999م نرخ 
بیکاری در میان دیاسپورای مسلمان، 33 درصد و در سال‌های بعد به 40 درصد رسید. ترس، 
Fish� )بی اعتمادی و نفرت از اسلام و مسلمانان در راندن آنها به حاشیه سهیم بوده است) 

er,2005:18(. همین شرایط نامطلوب و گرایشات اسلام‌هراسی رایج در فرانسه، نقش مهمی 

در خنثی کردن سیاست‌های همگون‌سازی و گرایش جوانان نسل‌های دوم و سوم مهاجران به 
اسلام‌گرایی رادیکال داشته است. 

لبل2، بیکاری جوانان مسلمان در فرانسه را 40 درصد ذکر می‌کند )Lebl,2010:49(. سمیرا 
بلیل3 به شرایط نامطلوب گتوها و نواحی حاشیه شهری )مانند پاریس، لیون و...( که مسلمانان 
در آن زندگی می‌کنند، اشاره می‌کند و ابراز می‌دارد که خشونت خانگی امری عمومی و رایج 
است. تجاوز جنسی و اذیت کردن زنان جوان مسلمان به مثابه ابزاری جهت کنترل آنها در 
صورت امتناع از حجاب و نگه داشتن آنها در خانه پذیرفته شده است )Lebl,2010:49(.  در 
مناطق حاشیه شهری،  بیکاری دو برابر میانگین در سطح ملی و نرخ آن در حدود 20 درصد 
است. برای افراد جوان این رقم به نرخ 40 درصد نیز می‌رسد. نیمی از ساکنان حتی دیپلم 

 .)Ellick and Alderman,2015:The New York Times( مدارس عالی را ندارند
در سال 2008م، حدود 60 تا 70 درصد زندانیان کل کشور در فرانسه را مسلمانان تشکیل 
می دادند )Moore, 2008:The Washington Post(. میوری4 نیز، نرخ بیکاری در میان جوانان 
حاشیه شهری را 40 درصد ذکر می‌کند که اکثراً عرب و سیاه هستند. نرخ بیکاری در میان 
فارغ‌التحصیلان دانشگاه در فرانسه 5 درصد است، اما در میان فارغ التحصیلان، اجتماعات 
شمال آفریقا 26 درصد است )Khayati, 2008:128(. از آنجا که نرخ جرم و بزهکاری نیز در 
این مناطق بالاست، سوژۀ تبلیغاتی خوبی برای مطبوعات و راست افراطی در فرانسه فراهم 

1. Pew
2. Lebl
3. samira Bellil
4. Murray

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            11 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


182

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

کرده است. این مسائل امنیتی به رهبر جبهه ملی فرانسه لوپن1 کمک کرد که 20 درصد آراء 
را در انتخابات ریاست جمهوری فرانسه در سال 2002م به دست آورد.

این شرایط نامطلوب اقتصادی و اجتماعی دیاسپورای مسلمان، به شورش‌های شهری 
در برخی از شهرهای فرانسه در سال 2005م منجر شد که ابتدا در اعتراض به کشته شدن 
2 مهاجر توسط نیروهای پلیس صورت گرفت و تدریج گسترش یافت و سه هفته تداوم 
پیدا کرد. برخی از ناظران آن را شکلی از انقلاب اسلامی و برخی نیز واکنش به سیاست‌ها 
و وضعیت اقتصادی، اجتماعی برشمردند )Hoffman and Rosenou, 2007:24(. بسیاری از 
فعالان دیاسپورای مسلمان و ناظران بی طرف، به بحث تبعیض علیه مهاجران و مسلمانان 
اشاره دارند. مثلًا محمد هنیچه2 ، رئیس اتحادیه انجمن‌های مسلمان در شمال شرقی پاریس، 
بعد از حملات اخیر به نشریه شارلی هبدو، به مسئله مسلمانان در فرانسه اذعان دارد. او 
مشکلات فرانسوی‌های مهاجر را نابرابری ناشی از گرایشات نژادپرستانه، بیکاری و تبعیض 
از  که  می‌گیرد  انجام  فرانسه  مردم  از  اقلیتی  از سوی  تبعیض،  این  او  نظر  از  برمی‌شمارد. 
 De La Baume,( استخدام مهاجرانی که در حاشیه شهرها زندگی می‌کنند، امتناع می‌کنند
New York Times:2015(. این شرایط نامطلوب و حاشیه‌ای دیاسپورای مسلمان، نه تنها از 

ادغام بخش‌های عظیمی از آنها در فرهنگ فرانسوی جلوگیری کرده است، بلکه زمینه را برای 
گرایشات هویت‌جویانه نسل دوم و سوم جوانان بیکار مسلمان فراهم کرده است. اسلام‌گرایان 
افراطی در داخل فرانسه نیز، برای توجیه ادعاهای ایدئولوژیک و سازماندهی هواداران خود در 

میان دیاسپورای مسلمانان در فرانسه، نهایت بهره‌برداری را از این مسئله کرده‌اند.

گرایشات نژادپرستانه و سیاست خارجی فرانسه
مسلمانان مانند هر اقلیت دیگری، در جوامع میزبان مورد تبعیض و برخوردهای تحقیرآمیز 
ناعادلانه به اشکال مختلف قرار می‌گیرند. حوادث تروریستی 11 سپتامبر و گسترش حملات 
مختلف انتحاری در اروپا به درهم تنیدن اسلام و خشونت یا تصورات قالبی و نادرست از 
مسلمانان دامن زده است و شکلی از اسلام‌هراسی را در اشکال مختلف، به‌ویژه در میان مردم 
و زندگی روزمره ایجاد کرده است. بی تردید، این مسئله مسلمانان ساکن در کشورهای غربی 
1. Le Pen
2. Mohamed Henniche

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            12 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

183

فصلنامه علمی - پژوهشی

را با چالش‌های عمده‌ای مواجه کرده است. این روند اسلام‌هراسی و بنیادگرایی اسلامی در 
خاورمیانه و غرب نیز، بر تشدید اسلام‌هراسی در فرانسه افزوده است. مردم فرانسه عمدتاً، 
مهاجران را دون‌پایه‌تر و شهروند درجه دوم در نظر می‌گیرند. حافظه تاریخی فرانسوی‌ها 
درخصوص از دست دادن و جنگ الجزایر و عوامل دیگر، در تداوم پیش‌داوری‌های منفی 

نسبت به مهاجران مسلمان نقش مهمی داشته است. 
این پیش‌داوری‌های منفی و گرایشات نژادی به اشکال مختلفی خود را نشان می‌دهند. 
به مسلمانان اشاره  با سوءظن  پلیس و نگاه توأم  نیروهای  از  به رفتار برخی  مثلًا می‌توان 
بازار کار  کرد. گزارش رسمی از »روگر فاروکس1« در سپتامبر 2005م، تبعیض نژادی در 
یا مسلمان سیاه‌پوست  تأیید می‌کند. یک مرد مغربی  این پدیده را  و بدون مجازات بودن 
فرانسوی  از یک  بودنش کمتر است  احتمال شاغل  نباشد،  یا  باشد  فرانسوی  چه شهروند 
سفیدپوست. به استثای اقلیتی محدود، دیاسپورای مسلمان در فرهنگ فرانسوی ادغام نشده‌اند. 
یک نظرسنجی آزاردهنده‌تری در سال 2005م )منتشرشده در 13 جولای در لوموند(، افزایش 
ایده‌های نژادگرایانه و پذیرش آنها در فرانسه را آشکار ساخت )Beyler,2006 :90 (.  رونق 
گرفتن گرایشات راست افراطی همچون جبهه ملی فرانسه به رهبری ژان ماری لوپن، در اواخر 
دهه 1980، نقش مهمی در پرورش تصورات قالبی درخصوص عرب‌ها و مسلمانان به مثابه 
تنبل، بی‌ثبات و متمرد در حوزه عمومی فرانسه داشته است. این جبهه از اعمال محدودیت 
 Giry,( درخصوص سیاست‌های مهاجرتی و دادن تابعیت فرانسه به آنها حمایت کرده است

 .)2006:90

در انتخابات‌های ریاست جمهوری و پارلمانی سال 2007 نیز بحث امنیت و مهاجران با 
سیاست ادغام، از سوی نامزدهای جبهه ملی برجسته بود و نگرانی‌هایی را در میان مسلمانان و 
مهاجران در پی داشت )Giry, 2006:88(. البته بعد از به قدرت رسیدن مارین لوپن2، دختر ژان 
ماری لوپن )رهبر پیشین( در سال 2011م،  تا حدودی از گفتارهای نژادپرستانه و تند معمول 
این جریان سیاسی کاسته شده است. مارین، برخلاف پدرش در انتخابات‌های سال‌های اخیر، 
خواستار محدود کردن ورود مهاجران )البته نه به طور مطلق( شده و در زمینه اسلام نیز سعی 
کرده معتدل‌تر برخورد کند و روی حقوق زنان و سکولاریسم و تهدیدی که اسلام برای این 
1. Roger Fauroux
2. Marion Anne Perrine Le Pen (Marine Le Pen)

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            13 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


184

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

.)Stadelmann ,2014: 1( ارزش‌ها ایجاد کرده است، انگشت گذاشته است
در فضای عمومی، زنان با حجاب بیشتر از مردان، قربانی حملات پراکنده و تحقیر لفظی 
و فیزیکی می‌شوند. تأثیرات این حملات بر زنان، آزاردهنده‌تر از جرائم دیگر است؛ چرا که 
به هسته هویت افراد حمله صورت می‌گیرد. علاوه بر فرانسه، در کشورهای دیگر اروپایی 
این خصوص گزارش شده است. در جولای 2009م،  نیز، اشکال مختلف خشونت‌ها در 
یک زن 32 ساله مصری در دادگاهی به وسیله یک مرد آلمانی روسی‌الاصل کشته شد. این 
حادثه واکنش‌های گسترده بین‌المللی را به دنبال داشت و صدها تن از مسلمانان در غرب و 
 Chakraborti and Lrenezempi,( جهان اسلام به روند فزاینده اسلام‌هراسی اعتراض کردند

.)2012:272

از دیدگاه مرکز ملی تحقیقات علمی قیصر وینسنت، که یک نهاد مشاوره‌دهنده به حکومت 
فرانسه است، اسلام‌هراسی در فرانسه، برخلاف کشورهای دیگر، در میان نخبگان رواج دارد. 
اقلیت‌های قومی غیربومی و مهاجر، در میان  به  گاهی زبان گزنده و برتری‌جویانه نسبت 
مقامات سیاسی و اداری فرانسوی نیز، به وضوح دیده می‌شود. مثلًا ژاک شیراک، هنگامی 
که شهردار پاریس در سال 1991 بود، برای شرایط مردم فرانسه دلسوزی کرد که از بوی بد 
و سروصداهای خانه‌های همسایگان خارجی‌شان کلافه شده‌اند. او ابراز تأسف کرد از اینکه 
جوانان فرانسوی باید دو وعده کار کنند، کسانی که در محرومیت اقتصادی دائمی در مقایسه 
با مهاجران مسلمان قرار دارند، همان مهاجرانی که با دو زن و پانزده بچه می‌توانند از مزایا و 

 .)Khayati ,2008:128( خدمات اجتماعی کشور به شیوه‌ای قابل توجه بهره گیرند
نظرسنجی‌های سال‌های اخیر، حکایت از بدبینی فرانسوی‌ها از اسلام و مهاجران مسلمان 
دارد.  68 درصد فرانسوی‌ها معتقدند که مسلمانان از ادغام در فرهنگ فرانسوی امتناع می‌کنند. 
63 درصد از منع کردن برقعه یا حجاب؛ 82 درصد هم با ساخت مساجد جدید در فرانسه 
مخالف‌اند. 74 درصد معتقدند که اسلام بدون تساهل و با ارزش‌های فرانسوی ناسازگار 
است .)Stadelmann,2014:4( البته نباید انکار کرد که بمب‌گذاری‌های سال 1995 و حملات 
تروریستی در غرب و فرانسه نیز، نقش مهمی در گره خوردن نام مسلمانان با ناامنی در بین 
افکار عمومی فرانسوی و تشدید اسلام‌هراسی داشته است )Giry, 2006:92(.  در هر صورت، 
این مسئله نقش مهمی در به حاشیه راندن، احساس بیگانگی و گرایش نسل‌های دوم و سوم 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            14 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

185

فصلنامه علمی - پژوهشی

مسلمانان به سمت جریانات رادیکال اسلام‌گرا در فرانسه داشته است.
علاوه بر تأثیر تحولات جهان اسلام و فعالیت‌های جریانات بنیادگرای اسلامی در سطح 
پیدایش جریانات اسلام‌گرا  این کشور که در  بر  اروپا   تأثیر روند اسلام‌هراسی  یا  جهانی 
نقش مهمی داشته، سیاست خارجی فرانسه نیز در جهان اسلام، گاهی محرک و منشأ خشم 
اسلام‌گرایان تندرو در داخل و خارج فرانسه گشته و زمینه را برای هدف قرار دادن این کشور، 
از طریق عملیات‌های تروریستی در غرب و جهان اسلام، گروگان‌گیری و اخاذی مالی و 
قتل‌های تلافی‌جویانه فراهم کرده است. حمایت کشورهای غربی و به طور خاص فرانسه از 
دولت‌های اقتدارگرا در جهان اسلام که به سرکوب اسلام‌گرایان می پردازند، یا مداخلۀ آنها در 
جنگ‌های منطقه و هم‌پیمانی با آمریکا در اشغال کشورهای اسلامی و حمایت آنها از اسرائیل 

ناخرسندی عمیق اسلام‌گرایان را به دنبال داشته است. 
به عنوان مثال، مداخلات فرانسه در لبنان در دهه 1980، تنش‌های ایجادشده در دهه‌های 
1970-1960م بر سر استقلال الجزایر، حمایت فرانسه در اوایل دهه 1990 از دولت نظامیان 
در الجزایر که به سرکوب اسلام‌گرایان این کشور پرداخت، در زمره سیاست-هایی هستند 
البته دولت میتران با دخالت نظامیان و شروع جنگ  که برای این کشور چالش‌زا بوده‌اند. 
از مقامات و  الجزایر نداشت. برخی  به  داخلی در سال 1992م، سیاست منسجمی نسبت 
بلندمدت  در  فرانسه  منافع  از  حفاظت  برای  اسلام‌گرایان  با  گفت‌وگو  از  دولتی،  نهادهای 
حمایت می‌کردند.  برخی نیز، مخالف این مسئله بودند. دولت فرانسه مطمئن بود که دولت 
الجزایر مثل  دولت مصر در دوره مبارک، توان کنترل و سرکوب این نیروها را دارد. حملات 
تروریستی در جولای 1995م از سوی اسلام‌گرایان و به قتل رساندن »عبدالباقی صحراوی«- 
امام جماعت الجزایری- فرانسوی، بمب‌گذاری در مترو و سیستم حمل و نقل، کشته شدن 
برخی از شهروندان را در پی داشت. این حملات تروریستی از سوی گروه ارتش اسلامی1، 
پایان  پی  در  این سازمان  منجر شد.  نفر   200 تقریباً  نفر و زخمی شدن  به کشته شدن 8 
دادن حمایت فرانسه از حکومت نظامی و سکولار الجزایر بود )Fisher,2007:278(. جدا از 

جریانات اسلام‌گرا، بخشی از دیاسپورای مسلمان نیز، به چنین سیاست‌هایی بدبین بوده‌اند. 

1. Groupe Islamique Arme

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            15 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


186

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

بازیابی هویت و جامعه‌پذیری غیردولتی اسلام‌گرایان افراطی
در مباحث نظری مقاله اشاره شد که دیاسپورا عمدتاً هویتی دورگه که عناصری از هویت 
جامعه میزبان و اصلی را داراست، می‌باشد. بخش چشمگیری از آنها، با اسطوره‌ها و خاطرات 
جمعی از سرزمین خود زندگی می‌کنند و ارزش‌های فرهنگی خود را همچنان حفظ می‌کنند. 
در عصر جهانی شدن و گسترش تکنولوژی‌های ارتباطی و اطلاعاتی نیز، این ارتباط با کشور 

و سرزمین اصلی، به راحتی و با کمترین هزینه میسر است. 
لحاظ  با  اصلی خود،  تحولات جامعه  در  مهم  نقشی  این طریق،  از  دیاسپوراها  برخی 
سیاسی و اجتماعی دارند. ارتباط دیاسپوراهای بدون دولت با جنبش‌های اجتماعی ملی‌گرایانه 
در سرزمین اصلی، تأثیرات قابل ملاحظه‌ای بر تحولات کشورها و مسائل اقلیت‌ها داشته 
است. دیاسپورای مسلمان نیز، ارتباط تنگاتنگی با تحولات جهان اسلام، جنبش‌ها و جریانات 
اسلام‌گرای معتدل و افراطی دارد. بروز یک تحول مرتبط با هویت و جهان اسلام، دیاسپورای 
مسلمان در غرب را به حرکت و واکنش وا می-دارد. تحولات جهان اسلام مثلًا انقلابات عربی 
)یا حمله به عراق، جنگ سوریه و...( باعث واکنش و حمایت دیاسپورای مسلمان هریک از 
کشورها، از جنبش‌های اعتراضی به اشکال مختلف گردید. هرگونه اقدامات تحریک‌کننده 
در قبال اسلام و مسلمانان نیز، واکنش جهان اسلام را به دنبال خواهد داشت )مثلًا واکنش 
مسلمانان در جهان اسلام به قانون منع حجاب در مدارس، حوادث 11 سپتامبر، کشته شدن 
زن مسلمان در دادگاه آلمانی یا کارتون‌های نشریه شارلی هبدو(. از طرف دیگر، این ساخت و 
شکل‌گیری دیاسپورای مسلمان، محصول فعالیت و سازماندهی کنشگران اسلام‌گرا، سازمان‌ها 
و ایدئولوژی اسلامیسم است که بعد از دهه  1990م در اروپا و فرانسه تا حدودی رسمی و 

غیر رسمی به فعالیت می‌پردازند.
به‌رغم نشانه‌های ادغام دیاسپورای مسلمان در جامعه فرانسوی، همچون تأسیس نکردن 
و  اقتصادی  فاکتور  انتخابات  در  که  آنها،  رفتارشناسی سیاسی  اسلامی رسمی،  یک حزب 
اجتماعی در رفتار سیاسی مسلمانان تأثیرگذار است تا مسائل و ارزش‌های مذهبی یا ازدواج 
اما بخش عمده‌ای از جمعیت   ، با مردان فرانسوی و...  الجزایری  بیش از 30 درصد زنان 
دیاسپورای مسلمان به‌ویژه نسل دوم و سوم جوانان، به خاطر مشکلات اقتصادی و اجتماعی، 
تبعیض، اسلام‌هراسی و غیرخودی دانستن آنها در سطح جامعه، دچار بحران هویت هستند. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            16 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

187

فصلنامه علمی - پژوهشی

این نسل‌ها، بین سنت‌های فرهنگی پدران و فرهنگ و مدرنیته فرانسوی سرگردانند. برای این 
بخش از دیاسپورا، جمهوری فرانسه لبریز از پیش‌داوری‌ها بوده است. دیگر خودشان را به 
مثابه الجزایری و یا تونسی نمی‌نگرند، بلکه در جست‌وجوی یک منبع هویت رضایت‌بخش 
دیگری هستند. به همین دلیل، از هویت فراگیر اسلامی استقبال کرده‌اند. برای بخش عمده‌ای 
از آنها عرب بودن با مفاهیم اسلامیت و مسلمان جایگزین شده است. برخی از این جوانان، 
که همه  مدرن مسلمانی می‌دانستند  رابین هود  را  او  و  بن لادن حمایت  اسامه  از  آشکارا 

.)Beyler,2006:91( ستمگران را به چالش کشیده است
البته در کنار تأثیر عوامل فوق بر روند بازیابی و باز تعریف هویت مهاجران، ایدئولوژی 
اسلام‌گرایی سلفی، سازماندهی و فعالیت تشکل‌ها و جریانات اسلام‌گرا در بطن شرایط جدید 
جهانی در اسلامیزه کردن دیاسپورای مسلمانان فرانسه نقشی تعیین‌کننده داشته‌اند. گروه ارتش 
اسلامی1، یک سازمان اسلام‌گرای الجزایری بود که در سال 1995م، چند عملیات انتحاری را 
انجام داد و بعدها زیر چتر القاعده مغرب به فعالیت خود ادامه داد. فعالان آن بعد از سال 2003 
عده‌ای از جوانان جهادی را به عراق فرستادند. برخی از آنها با عنوان شبکه منطقه نوزدهم 
در سال 2005 از سوی پلیس دستگیر شدند. چهره مشهور دستگیرشدۀ این شبکه، فرید بنیتو 
2در مصاحبه‌ای اظهار داشت که: فرانسه کشور بی دینان است؛ دوست ندارم این کشور را، به 

.)Adraoui,2014:6( ...مسلمانان توجهی نمی‌کند و تبعیض و اسلام‌هراسی در آن هست و
در  بنیادگرا  جریانات  و  القاعده  با  که  آن  پراکندۀ  شبکه‌های  و  سازمان  این،  بر  علاوه 
خاورمیانه همدلی نشان می‌دهند، جریانات مختلف سلفی‌گری محافظه‌کار از قبیل جماعت 
تبلیغ، علمیه یا علمیون، جریان سلفی حبشی نیز، در دو دهۀ اخیر به فعالیت گسترده و رقابت 
با یکدیگر می‌پردازند. این جریانات برخی از مساجد و نهادهای خیریه را کنترل می‌کنند. آنها 
مبلغ تفسیری به شدت سخت‌گیرانه از دیانت و همدلی زیادی با عربستان سعودی دارند. 
عربستان نیز، از کانال‌های مختلفی به حمایت مالی و تقویت آنها پرداخته است. این تشکل‌ها 
و جریانات افراطی وانمود می‌کنند که در سیاست دخالت ندارند و عمدتاً ارتباط محدودی 
با دنیای بیرون دارند و مشغول تزکیه و پالایش نفس، عمل به فتواها و مطالعه متون دینی در 
مساجد هستند. در سال‌های اخیر، این جریانات جوانان زیادی را در مناطق حاشیه شهری 
1. GIA
2. Farid Benyettou

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            17 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


188

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

جذب کرده‌اند. جمعیت سلفی‌ها را 10 تا 20 هزار نفر برآورد کرده‌اند که برخی از آنها، 
.)Ali Adraoui, 2014: 7( گرایشات جهادی دارند

فعالان اسلام‌گرا در چارچوب گروه  از  این، گرایشات سلفی، نسل جدیدی  بر  علاوه 
شیخ یاسین بعد از سال 2004م، جهت مقابله با اسلام‌هراسی و تنفر از مسلمانان به فعالیت 
می‌پردازند. این گروه دارای گرایشات ضداسرائیلی است و از حماس و فلسطینی‌ها دفاع 
می‌کند. گروه رادیکال تر فورسانه الیزه1 از تأسیس خلافت و اجرای احکام شریعت دفاع 
می‌کند. این گروه از افراد زیر 40 سال که برخی از آنان تجربه زندان نیز دارند، تشکیل شده 
است. آنها مشروعیت دولت را به رسمیت نمی‌شناسند و در شعارهایشان بر مبارزه با دشمنان 
از زندان و تکنولوژی‌های  این گروه‌ها  از  تأکید دارند )Adraoui,2014:10(. برخی  اسلام 
ارتباطی- اطلاعاتی در بسیج هوادارانشان و عضوگیری سازمانی به خوبی بهره گرفته‌اند. در 
واقع، سرمایه مالی، قدرت سازماندهی و امامان اسلام‌گرایی که دارای افکار سلفی هستند، 
نقشی  به اسلام و هویت اسلامی،  ناامید  به‌ویژه جوانان  در جامعه‌پذیری دوباره مسلمانان 
تعیین‌کننده داشته‌اند. گسترش شبکه‌های ماهواره‌ای و اینترنت در یک دهه اخیر، به این فرآیند 
هویت‌گرایی و اسلام‌گرایی رادیکال به‌ویژه در میان اقشار جوان دیاسپورا کمک زیادی کرده 
است. دولت فرانسه سعی کرده است که این پدیده را از طریق محدود یا ممنوع کردن فعالیت 
برخی شبکه‌ها نظیر  المنار - تلویزیون حزب‌الله لبنان و سایر شبکه‌های اسلام‌گرا کنترل کند.
کاستلز به بهره‌برداری اسلام‌گرایی از تکنولوژی‌های ارتباطی و اطلاعاتی جهت هویت‌سازی 
و پیشبرد پروژه‌های سیاسی خود اشاره و ابراز می‌دارد که: ويژگي‌ اسلام‌گرایان در اروپا و 
پروژه‌هاي فرهنگي‌ كه پيرامون هويت‌ها در عصر اطلاعات ساخته شده‌اند، آن است كه اين 
هويت‌ها از درون نهادهاي جامعه مدني و جامعة میزبان سر بر نمي‌آورند. آنها از همان آغاز 
كي منطق اجتماعي جايگزين عرضه ميك‌نند كه متمایز از اصول عملكردي كه نهادهاي مسلط 
جامعه پيرامون آن ساخته مي‌شود، است. آنها چنین تصور می‌کنند که در عصر اطلاعات، 
منطق متداول شبكه‌هاي جهاني مسلط چندان فراگير و با نفوذ است كه تنها راه بيرون آمدن 
از زير سلطه آنها بيرون رفتن از اين شبكه‌ها و بازسازي معني براساس نظامي از ارزش‌ها و 
باورهاي كاملًا متمايز است. بنابراين، جنبش‌هاي اسلام‌گرا تكنولوژي را پس نمي‌زنند و آن را 

1. Forsane Alizza

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            18 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

189

فصلنامه علمی - پژوهشی

در خدمت شريعت الهي قرار مي‌دهند كه همة نهادها و هدف‌ها بدون امكان چانه‌زني بايد در 
برابر آن سرفرود آورند )كاستلز، 1380)3(: 434(.

از قبیل  اینترنتی  از زندانیان تروریسم در سال‌های اخیر، مربوط به جرم‌های  6 درصد 
تبلیغات برای القاعده و گروه‌های افراطی دیگر بوده است )مطابق گزارش 2007 اتحادیه 
اروپا(. نقش تکنولوژی‌های ارتباطی- اطلاعاتی درگره زدن دیاسپورا با تحولات جهان اسلام، 
نه تنها به بازیابی هویت بومی دیاسپورا در نسل‌های بعدی یاری رسانده، بلکه این ابزارها 
نقش مهمی در انتشار اطلاعات، اخبار و تبلیغات جریانات و جنبش‌های افراطی اسلام‌گرایانه 
نیز داشته و دارند. در مجموع، اگرچه بازیابی هویتی دیاسپورای مسلمان و گرایش به هویت 
اسلامی، در نسل‌های دوم و سوم مهاجران، نتیجه تبعیض، احساس بیگانگی و اسلام‌هراسی 
در جامعه فرانسه و حفظ ارتباط آسان و کم هزینه با جامعه بومی یا اصلی در عصر جهانی 
شدن بوده است، اما نقش تعیین‌کنندۀ گروه‌ها و جریانات اسلام‌گرایی سلفی را که به آنها 
اشاره کردیم، در اسلامیزاسیون و نضج گرایشات افراطی در میان دیاسپورای مسلمان فرانسه 

نباید نادیده گرفت.  

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            19 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


190

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

بحث و نتیجه‌گیری
مجموعه‌ای از عوامل داخلی و خارجی در دو دهه اخیر، محرک اسلامیزه شدن دیاسپورای 
مسلمان و نضج گرایشات افراطی در میان آنها در فرانسه بوده است. در این زمینه، به بحث از 
تأثیرات منفی قانون منع استفاده از نمادهای مذهبی در سال 2004، عدم اجرای سیاست‌های 
اسلام‌هراسی،  القای  اجتماعی،  اقتصادی،  تبعیض  فرانسه،  سوی  از  چندفرهنگ‌گرایانه 
فعالیت‌های تشکل‌ها و جریانات اسلام‌گرای فعال در این کشور، سیاست خارجی فرانسه 
و تأثیرپذیری دیاسپورای مسلمان از تحولات خاورمیانه و گسترش جنبش‌ها و گرایشات 
اسلام‌گرایی افراطی در جهان اسلام پرداخته شد. فاکتورهای فوق هر کدام به سهم خود به 
تقویت و  رونق اسلام‌گرایی افراطی در میان دیاسپورای مسلمان فرانسه یاری رسانده‌اند. 
به حاشیه رانده شدن مسلمانان در سیاست و امور عمومی، کنترل دولتي و نظارت بيشتر بر 
مساجد و سازمان‌هاي اسلامي، تا حد زيادي ايده کثرت‌گرايي مذهبي و چندفرهنگ‌گرايي  
را به شدت محدود ساخته است. امنيتي شدن نگاه‌ها به مسلمانان در کشورهاي اروپايي و 
ايجاد رژيم نابرابري از حقوق شهروندي، متهم کردن آنان به عنوان عامل رويارويي با غرب، 
القاي نوعي شهروندي ميهن‌پرستانه- شوونیستی، تصويب سياست‌‌هايي براي تنظيم ظواهر 
و نمادهاي مذهبي در نهادهاي عمومي و حتي مشاغل خصوصي از جمله اقداماتي است که 
بيش از پيش زمينه را براي شکل‌گيري جنبش‌هاي اسلامي در قالب دو الگوي هویت مقاومت 

و برنامه‌‌دار فراهم خواهد ساخت. 
هويت مقاومت به دست کنش‌گراني ايجاد مي‌شود که در اوضاع و احوال يا شرايطي 
قرار دارند که به حاشيه رانده شده‌اند و ارزش‌ها و منافع‌شان ناديده انگاشته شده است. به 
تعبير کاستلز »اين هويت غالباً از بطن احساس بيگانگي، احساس خشم عليه تبعيض ناعادلانه 
سياسي، اقتصادي يا اجتماعي برمي‌خيزد«)کاستلز،1380: 23(. بنابراين، آنها با صورت‌بندي 
مبناي اصول  بر  بقا  براي مقاومت و  ايجاد سنگرهايي  از مقاومت جمعي درصدد  اشکالي 
متفاوت يا متضاد با اصول مورد حمايت نهادهاي جامعه برمي‌آيند که اين نوع هويت‌سازي 
منجر به ايجاد جماعت‌ها يا اجتماعات خاصي مي‌شود. اما هويت برنامه‌دار هنگامي به وجود 
می‌آید که کنش-گران اجتماعي با استفاده از هرگونه مواد و مصالح فرهنگي قابل دسترس، 
هويت جديدي مي‌سازند که موقعيت آنان را در جامعه از نو تعريف مي‌کند و، به اين ترتيب، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            20 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

191

فصلنامه علمی - پژوهشی

در پي تغيير شکل کل ساخت اجتماعي هستند. از نظر کاستلز، اين فرآيند ساختن هويت، به 
ايجاد سوژه مي‌انجامد، سوژه‌اي دگرگون‌ساز که افراد به کمک تحليل شرايط و فرايندهاي 
مقاومت در تجربه‌هاي خود به معنايي همه‌جانبه دست ميي‌ابند. در اينجا ساختن هويت، 
پروژه يا برنامه‌اي براي يک زندگي متفاوت است که هرچند ممکن است مبتني بر يک هويت 
تحت ستم باشد، اما در جهت دگرگوني جامعه به منزله استمرار برنامه اين هويت گسترش 

يافته است و اغلب در متن مقاومت جماعت‌گرايانه رشد مي‌کند )کاستلز،1380: 26-22(.
پيامد این امر، ارائۀ چشم‌انداز جديدي از کنش‌هاي سياسي و اجتماعي است كه بر اهميت 
فهم زمينه‌هاي شكل‌گيري ارزش‌ها و ترجيحات تأيكد مي‌کند. اين تلقي که فرهنگ را به عنوان 
حوزه اصلي قدرت و مبارزه می‌پندارند، روشي نو در نگريستن، احساس، تأمل، گفت‌وگو و 
»بودن«1 فراهم مي‌کند که براساس آن نيازها، اميال، احساسات و تصورات شهروندان شكل 
مي‌گيرد. بنابراين، اين جنبش‌ها با توسل به سازوکارهايي پيچيده، کانون اصلي فعاليت را بر 
روي افکار عمومي مي‌‌گذارند و محتواي آنها بر مبناي دفاع از »حقوق فرهنگي« و اجتماعي 
افراد و اقليت‌ها استوار است. اين نوع از کنش اجتماعي به يک دسته يا مقولۀ اجتماعي2 اجازه 
مي‌دهد تا شکلي از سلطه  اجتماعي که همزمان خاص و عمومي است را به چالش کشد. اين 
جنبش‌ها ممکن است در اشکال مختلفي همچون مذهبي، سياسي، اجتماعي يا فرهنگي ظهور 
کنند، اما همواره بر يک بنيان اخلاقي3 يا مفهومي از انسان استوار است که محدوديت‌هايي را 

بر تمام صور قدرت اعمال مي‌کند.

1. Being
2. Social category
3. Ethical basis

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            21 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


192

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

منابع
شيرغلامي، خليل )1388(. “جايگاه اجتماعي و سياسي مسلمانان در اروپا”.  فصلنامه سياست خارجي. 

سال بيست و سوم. ش 2. 
افشین  و  علیقلیان  احمد  ترجمه  فرهنگ.  جامعه،  اقتصاد،  ارتباطات،  عصر   .)1380( کاستلز  مانوئل 

خاکباز. جلد سوم. تهران: انتشارات  طرح نو.
Smith-Spark, Laura (2012). Who was French gunman Mohammed Merah?. CNN. March 23.

Ben Rafael; Eliezer, Diaspora (2010). Tel-Aviv University, Sociopedia.isa. Available at: 
www.sagepub.net/isa/resources/pdf/Diaspora.pdf

Roza, Tsagarousianou (2004). “Rethinking the concept Of Diaspora: Connectivity and 
Communication in a globalised world”. Communication and Media Research Institute 
westinster Paper in Communication and Culture. Vol. 1. No.1.

Bengio, Ofra (2013). “Bruce Maddy-Weitzman, Mobilised Diasporas: Kurdish and Berber 
movements in comparative perspective”. Kurdish Studies. Vol. 1. No. 1.

Wahlbeck, Östen (1996). Diasporic Relations and Social Exclusion: The Case of 
Kurdish Refugees in Finland. Siirtolaisuus – Migration. Siirtolaisuusinstituutti – 
Migrationsinstitutet.

Turton, David and Julia Gonzalez (2000). Ethnic Diversity in Europe: Challenges to the 
Nation State. Bilbao. Humanitariannet. University Of Deusto. 

Rex, John; G. Singh (2003). “Multiculturalism and Political Integration in Modern Nation-
States”. International Journal On Multicultural Societies. Vol. 5. No.1.

Khachig, Tololyan (1996). “Rethinking Diaspora: Stateless Power in The Transnational 
Moment”. Diaspora 5. No.1.

 R. Schwartz, Vanessa (2011). Modern France: A Very Short Introduction. Oxford 
University Press.

Bilefsky, Dan; Mala De La Baumejan (2015). Terror Attack on Paris Newspaper. Charlie 
Hebdo. Kills 12. The New York Times. JAN. 7.

Taylor, Adam (2015). Map: France’s growing Muslim population. The Washington Post. 
January 9.

JCINTO, LEELA (2015). France Is an Enequal Opportunity Offender. Foreign Policy 
JANUARY.13.

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            22 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


ر...
ی د

رای
م گ

سلا
و ا

ن 
لما

مس
ی 

ورا
سپ

دیا
ی، 

رای
گ گ

رهن
د ف

چن

193

فصلنامه علمی - پژوهشی

Guyot-Réchard, Bérénice (2006). Radical Islam in France, Internal Problems and External 
Linkages. New Delhi. INDIA ,Institute of Peace and Conflict Studies.

Khayati, Khalid (2008). From Vivtim Diaspora to Transborder Citizenship?. Diaspora 
formation and transnational relations among Kurds in France and Sweden. Sweden:  
Linköping University. 

Vaïsse, Justin (2014). The French Law Banning Religious Symbolis In Public Schools. 
2004. U.S.-Frence Analysis Serles. The Brookings Institution. 

Global Researcher (2007). “Radical Islam in Europe”. Vol.1. No.11. 

S. Lebl, Leslie (2010). Radical Islam In Europe. Orbis. Vol. 54. Issue.1. Available at: www.
leslielebl.com/files/Orbis_article001.pdf.

Moore, Molly (2008). In France, Prisons Filled With Muslims. Washington Post Foreign 
Service. Tuesday, April 29.

B. Ellick, Adam; Liz Alderman (2015). Crisis in France Is Seen as Sign of Chronic Ills, 
Europe. The New York Times. JAN. 14. 

FABIUS, LAURENT; Bernard Cazeneuve (2014). France Is Not an Anti-Semitic Nation. 
The New York Times. July10.

Hoffman, Bruce; William Rosenou and Others (2007). The Radicalization Of diasporas and 
Terrorism. Rand Corporation.

Beyler, Clara (2006). The Jihadist Threat In France. Current Trends in Islamist Ideology. 
hudson.org. Vol. 3.

Chakraborti, Neil; Lrenezempi (2012). The Veil Under attack: Gendered Dimensions Of  
Islamophobic Victimization. International Review of Victimology.18 (3).

Giry , Stephanie  (2006). “France and Its Muslims”. Foreign Affairs. Vol. 85. No. 5.

Muslim Networks and Movements in Western Europe (2010). Pew Research Center. 
Religion and Public Life. Available at: www.pewresearch.org.   

Dodwell, Brian (2015). The Paris Attack: A Campaign and its Goals. CTC Sentinel. Vol. 
8. Issue1.

De La Baume, Maia (2015). French Premier Says ‘Apartheid’ Is Leaving Minorities on the 
Fringe. The New York Times. JAN. 20.

Fisher, W. Jason (2007). “Militant Islamicist Terrorism in Europe: Are France & the United 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

                            23 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html


194

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
95

هار
ل، ب

ه او
مار

 ، ش
شم

ل ش
سا

Kingdom Legally Prepared for the Challenge?”. Washington University Global Studies 
Law Review. Vol. 6. Issue. 2. 

Stadelmann, Marcus (2014). “The Marinisation of France Marine Le Pen and the French 
National Front”. International Journal of Humanities and Social Science. Vol. 4. No. 
10(1). 

Adraoui, Mohamed-Ali (2014). Radical Milieus and Salafis Movements in France: 
Ideologies, Practices, Relationships with Society and Political Visions. Max Weber 
Programme. European University Institute.

Hale Williams, Michelle (2006). The Impact of Radical Right-Wing Parties in West 
European Democracies. New York: Palgrave Macmillan.

Akbarzadeh, Shahram; Fethi Mansouri (2007). Islam and Political Violence Muslim 
Diaspora and Radicalism in the West. London. New York: Tauris Academic Studies.

Garbi, Schmidt (2012). “Grounded’ politics: Manifesting Muslim identity as a political 
factor and localized identity in Copenhagen”. Ethnicities 12. Pp. 603–622.

Steven Pfaff; Anthony J. Gill (2006). “Will a Million Muslims March? Muslim Interest 
Organizations and Political Integration in Europe”. Comparative Political Studies. Vol. 
39. No. 7.

Klausen, J. (2005). The Islamic challenge: Politics and religion in Western Europe. London: 
Oxford University Press.

Liz Fekete (2004). “Anti-Muslim racism and the European security state”. Race Relations. 
Vol. 46 (1).

Fetzer, J. S.; & Soper, J. C. (2005). Muslims and the state in Britain, France, and Germany. 
Cambridge, UK: Cambridge University Press.

Pew Forum (2011). The Future of the Global Muslim Population. January 2011. at: www.
pewforum.org/The-Future-of-the-Global-Muslim-Population.aspx

______________________________________________________________
به این مقاله این‌گونه استناد کنید:

نظری، علی اشرف؛ سلیمی، برهان)۱۳۹5(، »چند فرهنگ گرایی، دیاسپورای مسلمان و اسلام‌گرایی در فرانسه: 
تحلیل مسئله اسلام رادیکال« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س6، ش1، بهار 95، صص 194-171.

DOI: 10.21859/priw-060207

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
18

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            24 / 24

https://priw.ir/article-1-240-en.html
http://www.tcpdf.org

