
یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

225

فصلنامه علمی - پژوهشی

اسطوره‌سازی از داعش در روزنامه‌های آمریکایی1
 

محمدرضا کلاهی2 
 استادیار گروه مطالعات اجتماعی پژوهشکدۀ مطالعات فرهنگی و اجتماعی )نویسنده مسئول(

ابراهیم محمودی3 
دانشجوی دکتری جامعه‌شناسی دانشگاه تربیت مدرس 

فاطمه غلامرضاکاشی4 
دانشجوی دکتری رفاه اجتماعی دانشگاه علامه طباطبائی 

تاريخ دريافت: 1396/04/15                      تاريخ پذيرش: 1396/07/18

چكيده
هــدف از نــگارش ایــن مقالــه آن اســت کــه نشــان دهیم چگونــه بخشــی از یادداشــت‌های منتشرشــده در برخی 
ــازی  ــش، از آن اسطوره‌س ــدۀ داع ــی از پدی ــی و زمینه‌زدای ــق تاریخ‌زدای ــی، از طری ــای آمریکای از روزنامه‌ه
می‌کننــد و از ایــن طریــق گفتــاری اسلام‌هراســانه می‌ســازند. ایــن هــدف از طریــق تحلیــل روایــت 
یادداشــت‌های برگزیــده‌ای از مطبوعــات آمریــکا انجــام خواهــد شــد. ادعــای ایــن نوشــتار آن اســت کــه در 
ایــن یادداشــت‌ها از طریــق حــذف زمینه‌هــای تاریخــی، اجتماعــی و سیاســی کــه موجــب برآمــدن داعــش 
شــده، داعــش محصــول مســتقیم چیــزی تلقــی می‌شــود کــه افراط‌گرایــی اســامی خوانــده می‌شــود. نشــان 
ــه  ــد ک ــل می‌کنن ــر را کام ــت کلی‌ت ــک روای ــی از ی ــک بخش‌های ــر ی ــن یادداشــت‌ها، ه ــه ای داده می‌شــود ک
در آن پنــج شــخصیت اصلــی وجــود دارد کــه بــه ترتیــب از بــد بــه خــوب بــه صــف شــده‌اند. شــخصیت 
بــد داســتان داعــش اســت کــه زندگــی »مــردم« را بــه خطــر انداختــه و مــردم، شــخصیت دیگــر داســتان اســت 
کــه گویــا همــۀ نزاع‌هــا بــر ســر اوســت. شــخصیت خــوب، »آمریکا«ســت کــه در نهایــت »مــردم« را نجــات 
خواهــد داد. ایــن ســه شــخصیت اصلــی بــه همــراه »دوســتان داعــش« و »دوســتان آمریــکا«، پنــج شــخصیت 
ــکا  ــش و آمری ــان داع ــان را از انتخــاب می ــۀ یادداشــت‌ها، جه ــت، هم ــازند. در نهای ــتان را می‌س ــی داس اصل

ــد.  ــل طــرح نمی‌دانن ــچ راه ســومی را قاب ــد و هی ــر نشــان می‌دهن ناگزی

واژه‌هاي كليدي: اسطوره‌سازی، تاریخ‌زدایی، زمینه‌زدایی، تحلیل روایت، داعش، آمریکا.

1. این مقاله برگرفته از طرح پژوهشی است با عنوان »اسلام‌هراسی در مطبوعات آمریکا - پژوهشی در اخلاق مدرن« که 
با حمایت معاونت پژوهشی جهاد دانشگاهی در پژوهشکدۀ فرهنگ، هنر و معماری جهاد دانشگاهی انجام شده است.
2. reza.kolahi@gmail.com 
3. ebi.m.09@gmail.com
4. fatemehgholamrezakashi@gmail.com

فصلنامه پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، سال هفتم، شماره دوم، تابستان 1396، ص 246- 225 
D

O
I: 

10
.21

85
9/

pr
iw

-0
70

20
۹

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             1 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


226

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

مقدمه
بعد از پایان دو جنگ جهانی و در دهه‌های 60 و 70 میلادی در درون سنت فلسفه و علوم 
اجتماعی، نحله‌های متکثر و متفاوت و گاه با هم مخالف فکری که بعداً با عنوان پست مدرن 
شناخته شدند، به ادعای عام بودن معیارهای اخلاقیِ غربی انتقاد کردند. آنها استدلال می‌کردند 
که اروپامحوری، توسعه‌طلبی و تام‌گرایی، در درون فکر و عمل مدرنیتۀ غربی تاکنون  تبعاتی 
سهمگین و ناخواسته همچون جنگ‌های جهانی و منطقه‌ای، تکنولوژی‌زدگی، اثرات مخرب 
زیست‌محیطی، سلطه‌طلبی بر اقلیت‌های قومی، جنسی، نژادی یا ملل دیگر را موجب شده که 
خود به ایجاد انواع نابرابری‌های طبقاتی، قومی، مذهبی، جنسیتی و نژادی و همچنین ظهور 
خیزش‌ها و جنبش‌های خاص‌گرایانه و عموماً خشونت‌طلبانۀ قومی، نژادی و مذهبی در متن 
و بطن جوامع امروزی منتهی شده است. ژان فرانسوا لیوتار در کتاب وضعیت پست‌مدرن؛ 
گزارشی دربارۀ دانش، با رد دعاوی کلی و عام مدرنیته در حیطۀ شناخت، از شکل‌گیری 
نوعی از دانش جدید سخن گفت. علمی که برخلاف علم مدرن که مبتنی بر کلان روایت‌ها و 
ارزش‌های عام و کلی است، بر روایت‌های خاص و محدود تکیه دارد و از فلسفۀ تاریخ مبتنی 
بر ایدۀ پیشرفت دورۀ مدرن نیز فاصله می‌گیرد )لیوتار، 1384(. میشل فوکو از نیاز به و تلاش 
در جهت خلقِ اخلاقی جدید سخن گفت که از اخلاق انضباطی و سرکوبگر مدرن فاصله 
می‌گیرد )فوکو، 1998(. همچنین، وی از انقلاب ایران، به دلیل نمود مذهبی‌اش و آنچه او 
ظهور »معنویت سیاسی« می‌نامید، به عنوان نخستین انقلاب پست مدرن جهان نام برد )فوکو، 
1383(. عده‌ای دیگر همچون اگنش هلر، دیوید هاروی و آنتونی گیدنز هر کدام به شیوه‌ای 
ظهور دوره‌ای جدید که به کلی از دورۀ مدرن گسسته باشد، را رد می‌کنند. با این حال، آنها 
نیز با توجه به تجارب تاریخی، هر کدام از سنت فکری متمایز، از وضعیتی جدید به عنوان 
وضعیتی که در آن مدرنیته به تأمل و بازاندیشی در خود می‌پردازد )هلر، 1392(، یا وضعیتی 
که بسته به شرایط جدید تولید و مصرف در سرمایه‌داری معاصر، با نوعی بی‌ثباتی و تزلزل در 
شرایط زندگی و کار )هاروی، 1393( و فشردگی و شدت یافتن فضا و زمان )گیدنز، 1392( 
مواجه هستیم سخن می‌گویند. ضمن اینکه دستۀ اخیر متفکران، هر کدام به شکلی این نقد را 
به رویکردهای پست مدرن وارد می‌دانند که این رویکردها با تأکید بر خاص‌گرایی و ستایش 
فکر و عمل محلی و حمله ‌کردن به هرگونه ارزش یا هنجار عام و کلی، با خطر شکل‌گیری 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             2 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

227

فصلنامه علمی - پژوهشی

جنبش‌های فکری و عملی خاص‌گرا - نژادی،  مذهبی، قومی و ... - منتهی خواهند شد. 
را  متکثر  و  متفاوت  عملی  و  فکری  بازاندیشی‌های  نقدها،  این  مشترک  نقطۀ  می‌توان 
مسئله‌دار بودن معیارها، ارزش‌ها و اخلاق مدرن دانست که به نوعی تداوم ایده‌ها و آرمان‌های 
عصر روشنگری به شمار می‌آمدند. مطالعات پسااستعماری و مطالعات فرودستان، دو رشتۀ 
دانشگاهی و دو رویکرد نظری‌اند که محصول همین نقدها و  بازاندیشی‌ها به حساب می‌آیند. 
غرب‌محوري  کلي  طور  به  و  آمريکامحوري  و  اروپامحوري  پسااستعماری،  مطالعات  در 
اقتصادي که حتی در  با ساير کشورهاي دنيا نه فقط در سطح سياسي و  در روابط غرب 
نظريه‌پردازي‌هاي علمي نیز موضوع بحث قرار می‌گیرد. عنوان »غرب و سایران«1 در آثار 
ابعاد  براي روشن کردن  )اسکروتن2، 2003؛ هال، 1386( تلاشي است  متفکران  از  برخي 
اين روابط نابرابر و کنايه‌اي است بر تقسيم‌بندي غرب‌محورانۀ جهان که در آن همۀ جهانِ 
غيرغربي را به عنوان »دگري« غرب با نام »سایران« مي‌خواند و همۀ تفاوت‌ها و تنوع‌هاي 
آنها را به »غربي نبودن« فرومي‌کاهد. استعمار کشورهاي جهان توسط قدرت‌هاي بزرگ از 
اولين و مهم‌ترين مناسباتِ غيراخلاقي و نابرابر ميان جوامع غربي و غيرغربي در تاريخ مدرن 
است. روابطِ پسااستعماري مبتني بر مرکزيتِ آمريکا در جهان و رجحان »منافع آمريکا« بر 
منافع ساير کشورها که از جنگ جهاني دوم و با دخالت هسته‌اي آمريکا آغاز مي‌شود، نمونۀ 
مداخله‌هاي  امروز  تا  تاريخ  آن  از  است.  جهاني  مناسبات  در  اخلاقي  نابرابري  از  ديگري 
سياسي، اقتصادي و نظاميِ آمريکا و با شدتِ کمتر، اروپا در امور کشورهاي جهان و تلاش 
براي تغيير مناسبات بين‌المللي به نفع آمريکا )و به نام جامعۀ جهاني( که با عناوين مختلفي، 
از عنوان‌هاي غيرمستقيم مانند »دخالت‌هاي بشردوستانه« گرفته تا عنوانِ مستقيمِ »منافع ملي« 
يا »منافع آمريکا« صورت مي‌گيرد، »برابري اخلاقي« را به آرماني دست نيافتنی تبديل کرده 
است. در پژوهش حاضر »اسلام هراسی« به عنوان یکی از مصداق‌های انحراف از عام‌گرایی 
در مناسبات اخلاقی مدرن بررسی شده است. به طور خاص به این موضوع پرداخته شده که 
روزنامه‌های آمریکاییِ مورد مطالعه، چگونه در برخی یادداشت‌های خود هنگام تحلیل پدیدۀ 
داعش، دست به اسطوره‌سازی از طریق تاریخ‌زدایی و زمینه‌زدایی از حوادث و پدیده‌های 

تاریخی می‌زنند و از این طریق معناهایی اسلام‌هراسانه برمی‌سازند.  
1. West and the rest
2. Scruton

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             3 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


228

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

مباحث نظری: اسطوره، شرق‌شناسی 
بارت در مقالۀ »اسطوره در زمان حاضر«1 به دنبال تبیین و نقد شیوۀ اسطوره‌ای شدن زبان 
است. به گفتۀ او اسطوره‌ای شدن زبان به ماهیت یا سرشت چیزها ربطی ندارد، بلکه »زبان 
نیازمند وضعیت‌ها و شرط‌های ویژه‌ای است تا به اسطوره تبدیل شود« )بارت، 1380: 85(. 
اسطوره نوعی گفتار2 است، گفتاری که از طریق فرآیند دلالت پیامی را می‌رساند، البته این 
پیام نه سرراست، بلکه پیامی مخدوش‌شده است. مخدوش‌شدن زبان در جامعۀ سرمایه‌داری 
از سوی گفتمان طبقۀ مسلط یعنی بورژوازی انجام می‌شود و وظیفۀ اسطوره‌شناس، کشف و 
افشای این شیوۀ دلالت در زندگی روزمره است، چرا که اسطوره‌ای شدن، نه فقط در زبان 
گفتاری یا نوشتاری، بلکه در همۀ حیطه‌های زندگی، در عکس‌، سینما، ورزش، تبلیغات و 
انواع بازنمایی‌های دیگر اتفاق می‌افتد. البته همان‌طور که در این مقاله نشان داده خواهد شد، 
می‌توان نظر بارت در مورد رابطۀ اسطوره و بورژوازی را بسط داد و اساساً هرنوع گفتمان 
مخدوش،  پیامی  به  آن  کردن  بدل  و  زبان  از  اسطوره‌سازی  کارِ  در  را  سلطه‌ای  و  قدرت 

تاریخ‌زدوده و سیاست‌زدوده به منظور حفظ مناسبات و سلسله‌مراتب موجود دانست. 
بارت کار خود را با نشانه‌شناسی سوسور شروع می‌کند. از نظر سوسور هر زبانی از سه 
جزء تشکیل شده است. مثلًا وقتی که می‌گوییم »جوجه«، آن بخشی که خواه از طریق آوا گفته 
شود و خواه از طریق ترسیم آن روی کاغذ نوشته ‌شود، دال نام دارد و آن تصویر ذهنی‌ای 
پرندگان  تناسل  دال است )موجود حیوانی که حاصل  آن  مراد می‌کنیم، مدلول  دال  از  که 
است(. جمع دال و مدلول‌، نشانه را در زبان می‌سازد و نظام زبان، از طریق تمایز این نشانه‌ها 
با یکدیگر ساخته می‌شود. از نظر سوسور رابطۀ دال و مدلول نه رابطه‌ای طبیعی بلکه کاملًا 
دلخواهی است. در درون نشانۀ »جوجه« ضرورتی نبوده که آن را به این نام بنامند و بنابراین، 
می‌شد دال دیگری برای این مدلول به کار برد. »جوجه« تا آنجا »جوجه« است که فی‌المثل 
»مرغ« نیست. بارت، با قبول نظام زبانی سوسوری، این نظام را نظام نشانه‌شناسانۀ مرتبۀ اول 

1. این مقاله دوبار ترجمه شده است: بار اول در کتاب اسطوره، امروز، توسط شیرین‌دخت دقیقیان که همراه شده با 
برخی از مقالات بارت از کتاب اسطوره‌شناسی‌ها و بار دوم توسط یوسف اباذری در شمارۀ 18 مجلۀ ارغنون با عنوان 
اسطوره در زمانۀ حاضر. منبع ما در اینجا همین ترجمۀ دوم بوده است. همچنین در نوشتن این بخش، از مقالۀ »رولان 
بارت و اسطوره و مطالعات فرهنگی«، نوشتۀ یوسف اباذری در همان شمارۀ مجلۀ ارغنون که به نحوی روشن به 

توضیح مقالۀ دشواریاب بارت می‌پردازد، بهرۀ بسیار برده شده است.
2. Speech

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             4 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

229

فصلنامه علمی - پژوهشی

می‌نامد. اسطوره از نظر او بر همین نظام استقرار می‌یابد و همچون مصالح اولیه از آن استفاده 
می‌کند و نظامی جدید بر آن بنا می‌کند که بارت آن را نظام نشانه‌شناسانۀ مرتبۀ دوم یا دلالت 
ثانویه می‌نامد )همان:91(. در این سطح، نشانۀ نظام پیشین یعنی »جوجه«، به دالی در دلالت 
ثانویه تبدیل شده که محصولش مدلولی در مرتبۀ دلالت ثانویه است. نشانۀ مرتبۀ دوم دیگر نه 
به حیوانی که محصول تناسل پرندگان است، بلکه به منزلۀ تحبیب یا تصغیر به فردی انسانی 
اطلاق می‌شود. از نظر بارت در همین سطح دلالت ثانویه است که اسطوره ساخته می‌شود. 

در اسطوره، دال دوسویه دارد: »در عین حال معنا و شکل است، از یک سو پر است و از 
سوی دیگر تهی« )بارت، 1380: 94-93(. سویۀ پر و لبریز از معنای دال، بیانگر تعلق آن به 
تاریخی مشخص و واقعیتی خاص است، اما با چنگ انداختن اسطوره به نشانۀ زبانی، معنا به 
شکلی تهی بدل می‌شود. به گفتۀ بارت قوام و قدرت اسطوره در اساس به سبب حفظ این 
وجه تاریخی و معنایی، البته به شکلی مخدوش است. شکل، محتوا و معنای اولیه را نابود 
نمی‌کند، بلکه آن را از معنا فقیر و تهی کرده و به حال احتضار می‌اندازد. به این ترتیب، تاریخ 
کاملًا جدیدی در اسطوره کاشته می‌شود. مثلًا »تصویر جوان سیاهپوستی که به پرچم فرانسه 
سلام نظامی می‌دهد«، یک اسطوره است که در آن، معنا و تاریخ زندگی جوان سیاهپوست، 
توسط »شکل« فقیر می‌شود تا از طریق آنچه که بارت »مفهوم« می‌خواند، به امپراطوری فرانسه 

گره بخورد. 
بارت در مقاله‌اش از صوَری بلاغی نام می‌برد که به طور عمده در اسطوره‌سازی به کار 
می‌روند. یکی از این صور بلاغیِ اسطوره‌ساز، محرومیت از تاریخ1 است که در آن موضوع 
سخن اسطوره، از تاریخش محروم می‌شود. تکنیک دیگر، شبیه‌سازی2 است که در آن جایگاه 
اسطوره‌ساز، منکر دیگری‌بودن دیگری می‌شود. اگر نتواند او را شبیه خود بسازد یا جدیت 
آن را از او سلب کرده و از آن ابژه‌ای دلقک‌گونه ساخته یا آن را موضوع خشم و نفرت خود 
می‌سازد. فن بلاغی دیگر، این‌همان‌گویی3 است. در این فن گفته می‌شود که فلان چیز، فلان 
چیز است. همان تکنیکی که معمولاً والدین به جای تبیین مسائل در پاسخ به کودکانشان با 
گفتن »این است برای اینکه همین است« به کار می‌برند. اسطوره از طریق این تکنیک، جهانی 
1. The Privation of history 
2. Identification
3. Tautology

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             5 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


230

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

به دور از زبان و عقل می‌سازد که در آن زور و قدرت جایگزین استدلال می‌شود. فن بلاغی 
دیگر، »نه- این- و- نه- آن‌گری«1 است. در این فن دو چیز متضاد با یکدیگر توزین می‌شوند 
و به چیزهایی مشابه فروکاسته می‌شوند تا بتوان به نام چیزی والاتر، از شر هر دو خلاصی 
یافت. مثل گفتن اینکه محافظه‌کاری و اصلاح‌طلبی با هم فرقی ندارند و مهم حفظ امنیت 

جامعه است. 
اسطوره از طریق دلالت چیزی را پنهان نمی‌کند، بلکه از طریق تحریف، آن را به یک 
ایما یا شکلی تهی بدل می‌کند. اسطوره از طریق تحریف و مخدوش کردن معنا، تاریخ را 
به طبیعت تبدیل می‌کند. به این معنا که در راستای منافع و علائق گروهی خاص، هر آنچه 
که محصول کار و تلاش آدمی و به عنوان اموری برساخته است، به عنوان اموری جاودان 
و تغییرناپذیر نشان می‌دهد. از نظر بارت بورژوازی، طبقه‌ای است که تلاش می‌کند از خود 
نام‌زدایی کند، یعنی هر آنچه که محصول اقدامات و عمل خود اوست، جملگی نابرابری‌ها و 
ستم‌ها را به عنوان اموری طبیعی و غیرتاریخی جا بزند. مثلًا خود را پشت نام اسطوره‌ای ملّت 
مخفی می‌کند تا نظام ناعادلانه‌ای را که محصول عملکرد اوست، به عنوان چیزی طبیعی جلوه 
دهد. در زمانۀ ما، احتمالاً لیبرال دموکراسی را بتوان آن ایدئولوژی سیاسی دانست که در سطح 
جهانی و پس از شکست خوردن ایدئولوژی‌های رقیبش در قرن بیستم، از جمله فاشیسم و 
کمونیسم و جز اینها، دیگر خود را به عنوان یک ایدئولوژی نمی‌نامد. گویی تقدیری تاریخی 
در کار بوده تا تاریخ در روندی طبیعی این چنین به پایان منطقی خود برسد. این روش تحلیل، 

چیزی است که در یادداشت‌های مورد بررسی این تحقیق فراوان به چشم می‌خورد.  
می‌توان نمونه‌ای درخشان از نقد فرآیند تاریخ‌زدایی و اسطوره‌ای‌شدن مقولات و پدیده‌های 
تاریخی را در کار ادوارد سعید یافت. سعید که به طور مشخص از آرای میشل فوکو و آنتونیو 
گرامشی متأثر بود، در کتاب شرق‌شناسی )1386( نشان داد که چگونه رشته‌ای دانشگاهی در 
اروپا که خود را به عنوان رشته‌ای بی‌طرف، علمی، غیرسیاسی، تاریخی و معصوم جا می‌زند، 
گفتمانی است که با برساختن تصویری ثابت، خیالی و غریب2 از »شرق« به عنوان هر آنچه 
که اروپایی نیست، سعی دارد تا هر چه را در دیگری متفاوت است به کنترل و انحصار خود 
درآورد. در کتاب اسلام رسانه‌ها )1379(، سعید به پوشش خبری رسانه‌های آمریکایی در 

1. Neither-norism
2. Exotic

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             6 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

231

فصلنامه علمی - پژوهشی

مورد اسلام پس از وقایع گروگان‌گیری کارکنان سفارت آمریکا در ایران پرداخت و نشان داد 
که این رسانه‌ها در ظاهر با ژستی بی‌طرفانه و عینی، دال »اسلام« را به عنوان کلیتی یکپارچه و 
مترادف با تروریسم و نژادپرستی معرفی می‌کنند که تبیین‌کنندۀ همۀ وقایع سیاسی خاورمیانه 
است. اسلام در این رسانه‌ها به عنوان جان‌پناه یا بلاگردان شکست‌های سیاسی، اجتماعی و 
اقتصادی سیاستمداران و صاحبان قدرت آمریکایی معرفی می‌شود. این نوع تفسیر و بازنمایی 
اسلام در رسانه‌ها، تداوم گفتمان شرق‌شناسانه است که رسانه‌های هژمونیک، با تحریف زبان 
خبری و استفاده از کلیشه‌های تکراری و غرض‌ورزانه و با در اختیار قرار گرفتن و کنترل 
درک مردم نسبت به اسلام،  آن را همچون یک دشمن برای مردم آمریکا به تصویر می‌کشند.  
گرچه امروز نیز با توجه به تحولات تاریخی، کار سعید در نقد برخورد غیر‌تاریخی و 
قدرت‌طلبانه با »شرق« و »اسلام« را می‌توان ادامه داد )مقالۀ حاضر نیز به نحوی متأثر از آراء 
اوست(. در ضمن باید از تولد گفتمان‌های »غرب‌شناسانه«ای نیز سخن گفت که چه در سطح 
آموزه‌ها و عقاید و چه در قالب عمل یا جنبش‌های سیاسی، موجودیت خود را از همان تمایز 
دوگانه میان غرب و اسلام می‌گیرند، البته با این تفاوت که در این سناریو قرار است تا نقش 
شیطانی به »غرب« منتسب ‌شود. این گفتمان نیز به شکلی مشابه از طریق اهریمن‌سازی و 
کلیت‌سازی از »غرب« کلیتی یکپارچه و اسطوره‌ای می‌سازد و تاریخ‌ها، ارزش‌ها، سنت‌ها و 
عملکردهای متکثر و متفاوتش را نادیده می‌گیرد. دشمنی که مبارزۀ همه‌جانبه با آن به راه‌حل 
نهایی نجات اسلام و مسلمانان بدل می‌شود. از قضا رد چنین گفتمانی را می‌توان در عملکرد 
گروه داعش گرفت. گروهی که پس از تصرف قلمرو و اعلام خلافت، که خود نوعی دعوی 
بازگشت به نقطۀ صفر تاریخ و نفی تام و تمام وضعیت نابسامان موجود بود، به ارائۀ روایتی 
به غایت اسطوره‌ای و غرب‌ستیزانه از خود اقدام کرد. بدین ترتیب، در عملکرد داعش جنبۀ 
مهم‌تری از غرب‌ستیزی صرف وجود دارد. نه تنها از غرب بلکه از اسلام و سنت‌های مختلف 
فکری، مبارزات مردمان مختلف و شیوه‌های متفاوت زندگی در میان مردم کشورهای اسلامی 
نیز تاریخ‌زدایی می‌شود. امروز که به عملکرد داعش نگاه می‌کنیم این فرآیند تاریخ‌زدایی به 
عینی‌ترین و تحت‌الفظی‌ترین شکل‌ها به چشم می‌آید: تخریب و انهدام بناها، مجسمه‌ها و 
شهرهایی تاریخی در پالمیر، هترا، نمرود و در جاهای دیگر در سوریه و عراق، بناها و آثاری 
مداوم سلسله‌های مختلف  اسلامی و حکمرانی  تمدن  دورۀ  در کل  هزاران سال  برای  که 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             7 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


232

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

خلافت، پا برجا مانده بود. از این‌رو، به نظر می‌رسد هر تحلیلی که سعی دارد تا به فهمی 
دقیق‌تر در مورد تحولات امروز دست پیدا کند، نمی‌تواند فرآیند اسطوره‌سازی داعش از خود 
یعنی تاریخ‌زدایی و سیاست‌زدایی از اسلام و کشورهای منطقه و در عین حال، مرزکشی 

دشمنانه نسبت به غرب را نادیده بگیرد. موضوعی که البته نیازمند پژوهش دیگری است. 

روش تحقیق 
هدف اصلی تحقیق حاضر، کشف سازوکارهای ساخت معناهای اسطوره‌ای دربارۀ اسلام 
و داعش است. به این منظور نمونه‌های برگزیده از میان یادداشت‌هایی که در روزنامه‌های 
آمریکایی دربارۀ داعش منتشر شده‌اند، تحلیل روایت می‌شوند. »تحلیل روایت« که روشی 
است برای افشای معناهای پنهان، هم شأن نظري دارد و هم شأن روشي )موئن1، 2006(. 
تحليل روايت به عنوان كي نظريه، روكيردي است كه براساس آن، درك انسان از جهان 
اطراف خود، دركي روايتي است. براساس اين روكيرد، ما در جهاني زندگي ميك‌نيم كه از 
مجموعه‌اي عناصر پراكنده و فی‌نفسه فاقد معنا تشيكل شده است. اما انسان نمي‌تواند در 
از آشفتگي، پراكندگي و بي‌ربطيِ چيزها زندگي كند. »روايت« اجزاء و  بي‌معناييِ حاصل 
عناصر پراكنده را در كي الگوي واحد به هم پيوند مي‌زند، به هر چيزي نقشي وامي‌گذارد، 
رخدادها را به هم ربط مي‌دهد و آنها را از بي‌ربطي و تعليق خارج ميك‌ند. روايت جهان را با 

نسبت دادن اجزایش به هم، معنادار مي‌سازد2 )زارنياوسكا3، 2004(. 
هر روايتي دو جزء دارد: اول مجموعه‌اي از عناصرِ خام )حکایت4( و دوم مجموعه‌اي از 
پيوندها كه ميان آن عناصر برقرار مي‌شود )فرم(. برخي از نظريه‌پردازان روايت، فرم را علاوه 
بر پیوند میان رخدادها، نیازمند عنصر دیگری نیز می‌دانند: كي »سير حركت«؛ كي »آغاز 
و پايان«. آغاز و پايان، به روايت وحدت مي‌دهد )مارتين، 1382(. سیر از آغاز به پایان را 
»پی‌رنگ«5 می‌گویند )سلدن و ويدوسون، 1384(. پي‌رنگ، غير از آغاز و پايان، بايد دستك‌م 

1. Moen
2. اين روكيرد دربرابر روكيرد علمي- منطقي قرار مي‌گيرد كه پيوند ميان عناصر را در جهان، پيوند »علي« مي‌داند كه 

در جهان خارج از ذهن، واقعيت عيني دارد.
3. Czarniawska
4. Story
5. Plot

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             8 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

233

فصلنامه علمی - پژوهشی

كي ميانه هم داشته باشد. ميانه، رخدادي است كه وضعيت آغازين را برهم مي‌زند و باعث 
حركت به سمت نقطۀ پاياني مي‌شود. معنا، در تقابل آغاز و پايان، در تقابل عامل برهم‌زننده 
و عامل رفعك‌ننده )قهرمان و تبهکار( و در چگونگي رفع اغتشاش ساخته مي‌شود. در اين 
تقابل‌ها و درگيري‌ها است كه كي سمتِ درگيري، »طرفِ خوب« و سمت مقابل »طرف بد« 
شناخته مي‌شود. هدف تحليل روايت تجزيۀ اجزای روايت‌ها و كشفِ مكانيزم‌هاي ساخت 

معنا از دل آنهاست. 
شخصیت1، عنصر دیگر روایت است. مهم‌ترین الگوی تحلیل شخصیت از آن آنگرید 
گرماس است. در نظر گرماس مفاهيم اوليۀ انديشه، همچون صورت‌هاي اوليۀ گفتار، معناي 
خود را از تقابل‌شان با كيديگر مي‌گيرند: چپ و راست، بالا و پايين، تاركي و روشن و مانند 
اينها. گرماس كي سطح انديشۀ پيشازباني را تصور ميك‌ند كه در آن به اين تقابل‌هاي دوتايي 
به عملگرهايي2 در كي  مفهومي  تقابل‌هاي  ترتيب،  اين  به  داده مي‌شود.  انسان‌گونه  شكل 
موقعيت جدلي تبديل مي‌شوند كه اگر توسعه يابد تبديل به داستان مي‌شود. به اين عملگرها 
اگر خصلت‌هاي اجتماعي و فرهنگي داده شود، تبديل به نقش3 و اگر فرديت بخشيده شود، 
تبديل به كنشگر4 يا شخصيت مي‌شوند. در هر پي‌رفتِ روايت وجود دستك‌م دو عملگر لازم 
است. كنش‌هاي پايه عبارت‌اند از جدايي و وصال، مبارزه و آشتي. روايت عبارت است از 
انتقال كي ارزش يا كي شيء از كي عملگر به عملگر ديگر )اسکولز، 1379: 147(. گرماس 
شش نقش یا عملگر5 پيشنهاد ميك‌ند كه مقوله‌های کلیِ زیربنای همۀ روایت‌ها هستند و در 

سه تقابل دوتايي با هم ربط ميي‌ابند: 
فاعل6 )قهرمان( - مفعول7 )هدف(

دهنده )ابریاریگر(8 - گيرنده )ذی‌نفع(9 

1. Character
2. actant
3. role
4. actor
5. actant
6. subject
7. object
8. giver
9. receiver

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                             9 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


234

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

ياريگر1 - مخالف2 )رقیب - تبهكار( 
براساس مدل گرماس، قهرمان یا فاعل )مثلًا مرد جوانی از طبقۀ پایین( به دنبال رسیدن به 
هدفی است )مثلًا ازدواج با شاهزاده خانم کشور(. مخالفان یا رقیب‌هایی در راه او ممانعت 
ایجاد می‌کنند )همان تبهكارانِ پراپ(. قهرمان با کمک یاریگران )یک دوست یا خویشاوندان( 
مانند  ابرقدرت است،  یک  ابریاریگر، )که معمولاً  اینکه یک  تا  برنمی‌آید.  از پس مخالفان 
پادشاه، خداوند یا کسی که قدرت جادویی دارد( مداخله می‌کند و قهرمان به هدف می‌رسد. 
دریافت‌کننده کسی است که پیروزی قهرمان در نهایت به نفع او خواهد بود )مثلًا مردم، 

کشور، خود قهرمان یا شاهزاده خانم( )تولان، 1386: 150(. 
دهنده )ابریاری‌گر(                        هدف                             گیرنده )ذی‌نفع(

یاری‌گر                           فاعل                           مخالف

در مقالۀ حاضر با استفاده از ابزارهای روشی فوق، مهم‌ترین رخدادها و شخصیت‌های 
روایت‌های یادداشت‌های مورد بررسی دربارۀ داعش شناسایی و نشان داده می‌شود که این 
رخدادها و شخصیت‌ها چگونه از زمینه‌های تاریخی و اجتماعی خود جدا شده و به سطحی 

اسطوره‌ای فرابرده شده‌اند. 

انتخاب یادداشت‌های نمونه 
به منظور انتخاب مقاله‌ها، روزنامه‌های آمریکایی با جهت‌گیری‌های سیاسی چپ و راست 
پرفروش‌ترین  یا  مخاطب‌ترین  پر  ابتدا  جهت‌گیری‌ها،  شناسایی  از  پیش  شدند.  شناسایی 
روزنامه‌های آمریکا مشخص شدند. برای دستیابی به این اطلاعات از گزارش‌های منتشرشده 
Audit Bu�" و "Alliance for Audited Media"  توسط دو سازمان معتبر بین‌المللی با نام‌های 
reau of Circulations (ABC(" استفاده  شده است. با مراجعه به گزارش‌های این دو سازمان 

میزان  از  غیر  به  آمریکایی مشخص شدند.  روزنامه‌های  پرمخاطب‌ترین  از  تعداد 10 عدد 

1. helper
2. opponent

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            10 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

235

فصلنامه علمی - پژوهشی

فروش، جهت‌گیری سیاسی روزنامه‌ها نیز یکی از معیارهای انتخاب آنان برای این پژوهش 
بوده است. سرانجام، از میان روزنامه‌های پرفروش، 3 روزنامۀ منتسب به جناح جمهوری‌خواه 
و 3 روزنامۀ منتسب به جناح دموکرات برگزیده شدند. روزنامه‌های دموکرات عبارت‌اند از: 
نیویورک تایمز، یو.اس.ایِ تودی و واشنگتن پست و روزنامه‌های جمهوری‌خواه عبارت‌اند از: 
وال استریت ژورنال، شیکاگو تریبیون، واشینگتن تایمز. همۀ یادداشت‌های مرتبط با موضوع 
داعش در این شش روزنامه، در طول یک ماه از 24 ژون تا 24 ژولای 2014 میلادی مطالعه 
شدند. یادداشت‌هایی که فقط جنبۀ خبری داشتند کنار گذاشته شدند و یادداشت‌های تحلیلی 
این شش  از  بودند.  شرایط  این  حائز  یادداشت  شش  مجموعاً  گرفتند.  قرار  بررسی  مورد 
این  از نوع غیراسطوره‌ای بود.  از نوعِ اسطوره‌سازانه و 2 یادداشت  یادداشت، 4 یادداشت 
پژوهش چنان که گفته شد، نتیجۀ تحلیل 4 یادداشتِ اسطوره‌سازانه است. این یادداشت‌ها 

عبارت‌اند از: 
- »داعش و سی‌سی«، نوشتۀ توماس فریدمن1، روزنامه نیویورک تایمز،  24 ژوئن 2014.
- »بگذارید داعش نقش تاریخی‌اش را ایفا کند«، نوشتۀ دیوید ای. آندلمن2، روزنامه‌ی 

یو.اس.ای تودی، 26 ژوئن 2014.
- »به »دولت اسلامی« به سریع‌ترین و ارزان‌ترین راه خاتمه دهید«، نوشته جان مک‌کافری3، 

روزنامه واشنگتن تایمز، 22 جولای 2014.
- »چرا داعش به سوی شکست گام برمی‌دارد«، نوشته فرد کاپلان4، روزنامۀ شیکاگو 

تریبیون، 1 جولای 2014.
دو یادداشت دیگر که اسطوره‌سازانه نبوده‌اند عبارت‌اند از: 

- »منطق خشونت در جنگ دولت اسلامی«، نوشته استاثیس.ن. کالیواس، رزونامه واشنگتن 
پست،  7 جولای 2014.

- »جهادی تازه«، نوشته مارگارت کوکر، وال استریت ژورنال، 11 جولای 2014.
بدیهی است که مدعی نیستیم این تحلیل، بر مبنای فقط 4 یادداشت، قابل تعمیم به تمامیِ 

1. Thomas Friedman
2. David A.Andelman
3. John Mc Claughry
4. Fred Kaplan

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            11 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


236

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

از  اما این یکی  فضای فکری و سیاسیِ حاکم بر یادداشت‌های مطبوعاتی در آمریکاست. 
خطوط فکری است که بر جناحی از اندیشه در میان یادداشت‌نویسان مطبوعات آمریکایی 
حاکم است و از وجود جریانی خبر می‌دهد که سعی شده مختصاتش در این تحلیل‌ها نشان 
با  یادداشت‌ها )یادداشت »منطق خشونت در جنگ‌های داخلی«(  از  داده شود. یکی دیگر 
هشدارهایش، تاحدی نشان از آن دارد که جریانی که در اینجا تحلیل و معرفی شده، جریانی 

قدرتمند است، تا حدی که یک یادداشت روزنامه‌ای، درمورد خطراتش هشدار می‌دهد. 

یافته‌ها 
خلاصه‌ای از چهار یادداشت مورد بررسی از این قرار است: 

1. »داعش و سی‌سی«، نوشتۀ توماس فریدمن: نزاع بر سر رسیدن به رفاه و آسایش است. 
»مردم« می‌خواهند در رفاه و آسایش زندگی کنند، اما نیروهای »تندرو تشنه به خون« اجازه 

نمی‌دهند. در نهایت، »نسل جدید« به کمک »آمریکا« مردم را به پیروزی می‌‌رساند. 
نویسنده  آندلمن:  ای.  نوشتۀ دیوید  ایفا کند«،  را  تاریخی‌اش  »بگذارید داعش نقش   .2
نام  و  می‌داند  گریزناپذیر  را  داعش  سلطۀ  تحت  سرزمینِ  در  تازه  کشور  یک  شکل‌گیریِ 
»سوریاق« را برای آن پیشنهاد می‌دهد. نزاع بر سر ادارۀ این سرزمین جدید است. »داعش« 
یکی از مدعیان است، اما او چنین توانی ندارد. داعش در یک مسیر مقدر، بدون نیاز به دخالت 
آمریکا به سمت نابودی پیش می‌رود و سرانجام، حاکمیت سرزمین جدید به دست دوستان 

آمریکا می‌افتد. 
3. »به »دولت اسلامی« به سریع‌ترین و ارزان‌ترین راه خاتمه دهید«، نوشته جان مک‌کافری: 
نزاع بر سر چگونگی از بین بردن داعش است. داعش موجود شروری است که همۀ نیروهای 
موجود در منطقه، از قبیل شیعیان عراق، ایران، پیش‌مرگه‌های کرد، سوریه، ترکیه، روسیه، 
چین، شرکت‌های چندملیتی غربی و حتی القاعده با او مخالفند. بنابراین، کافی است آمریکا با 
استفاده از قانون »مارک اند رپریزال«، اجازۀ عمل کردن را به این نیروها بدهد. به این ترتیب، 
با کمترین هزینه برای آمریکا، دشمنِ بزرگ آمریکا به دست دشمنانِ کوچک‌تر به آسانی و 

ارزانی از میان خواهد رفت. 
4. »چرا داعش به سوی شکست گام برمی‌دارد«، نوشته فرد کاپلان: داعش در حال از بین 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            12 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

237

فصلنامه علمی - پژوهشی

رفتن است. اول به این دلیل که فقط توانایی تاخت‌وتاز دارد نه کشورداری. دوم به این دلیل 
که هوادار کافی ندارد که فتوحات او را حفظ کنند. گماشته‌ها، به داعش و خلیفه وفادار نیستند. 
سوم اینکه نیروهای بسیار متعددی در عراق درگیرند، از قبیل نیروهای امنیتی عراق، شبه 
نظامیان شیعه، سپاه قدس ایران، برخی از مناطق سنی نشین، جنگنده‌های سوری، کمک‌های 
نظامی روسی و مشاوران نظامی آمریکا، قطر و عربستان سعودی. ائتلاف میان این نیروهای 

مخالف، داعش را از بین خواهد برد. 
این چهار روایت با هم به اجزاء یک روایتِ کلان‌تر شکل می‌دهند. آن روایت کلان‌تر، 
شخصیت‌های خاص خود و رخدادهای خاص خود را دارد. سیرِ زمانیِ خاصی بر آن حاکم 
است و از زاویه‌دید معینی روایت می‌شود. مدعای نوشتار حاضر آن است که یادداشت‌های 
نوشتار، چگونگی  این  ادامۀ  در  سوگیرانه‌اند.  و  اسطوره‌سازانه  جنبه‌ها  این  همۀ  از  مذکور 
فرایندهای اسطوره‌سازی را در این یادداشت‌ها از طریق »تحلیل شخصیت«1، »تحلیل رخداد«2، 

»تحلیل زمان«3 و »تحلیل زاویه دید« بررسی می‌کنیم.
 

1. تحلیل شخصیت: شخصیت‌های اسطوره‌ای 
در چهار یادداشت فوق، مجموعه‌ای از شخصیت‌ها حضور دارند. همۀ شخصیت‌ها با همۀ 
صفت‌هایشان در همۀ داستان‌ها حاضر نیستند، اما چهار یادداشت در کنار هم یک روایتِ 
کلی می‌سازند که این شخصیت‌ها زیر- اجزاء اصلیِ آن هستند. مدعای نوشتار حاضر آن 
است که در این یادداشت‌ها صفت‌ها ذاتیِ شخصیتشان دانسته می‌شوند نه برآمده از شرایط 
اجتماعی خاصِ حاکم بر منطقه. همچنین روابط میان این شخصیت‌ها کنده شده از زمینه‌های 
اجتماعی و بنابراین ساده‌سازانه است. به نحوی که شخصیت‌ها را سیاه و سفید به تصویر 
می‌کشد و آنها را در طیفی از خوب تا بد به صف می‌کند. در کلان‌روایتی که از مجموعۀ این 
روایت‌ها ساخته می‌شود، پنج شخصیت اصلی حضور دارد که می‌توان آنها را در طیفی از 
بهترین تا شرورترین شخصیت قرار داد. ما این شخصیت‌ها را به دو دستۀ »اصلی« و »میانی« 
تقسیم کرده‌ایم. سه شخصیت از این پنج تا »اصلی«اند و دو تا »میانی«. شخصیت‌های اصلی 
1. character analysis
2. event analysis
3. time analysis

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            13 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


238

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

به ترتیب از بد به خوب عبارت‌اند از: 1. »شخصیت شرور« که مصداق آن داعش است؛ 2. 
»شخصیت آدم معمولی« که مهم‌ترین مصداق آن »مردم« است و 3. »شخصیت ابریاریگر« که 
مصداق آن آمریکاست. این سه شخصیت هستۀ مرکزی روایت کلان را می‌سازند. شخصیت 
»آدم معمولی« )یا همان مردم( قهرمان داستان است. کسی است که در مرکز داستان قرار دارد 
و نزاع سایر شخصیت‌ها بر سرِ اوست. شخصیتِ »شرور« )داعش( قصد آسیب زدن به او 
را دارد و شخصیت »ابریاریگر« )آمریکا( به قصد نجات دادنِ او با شرور مبارزه می‌کند. دو 
شخصیت میانی هم در بین این سه شخصیت وجود دارد: اول »یاریگر« که در میانۀ ابریاریگر 
و آدم معمولی قرار دارد و مهم‌ترین مصداق آن »نسل جدید« است و دوم، »مخالفِ شرور«، 
شخصیتی که در میانۀ شرور و آدم معمولی قرار دارد و مصداق‌های متعددی دارد از »نسل 
قدیم« گرفته تا دولت‌های منطقه که مخالف داعش‌اند. در ادامه هر یک از این شخصیت‌ها را 

بیشتر بررسی می‌کنیم.  

شخصیت‌های اصلیِ 
1. شخصیت آدم معمولی: در روایتِ کلانی که از مجموعه روایت‌های مقالاتِ مورد بررسی 
ساخته می‌شود، یک شخصیتِ محوری وجود دارد که در اینجا او را »آدم معمولی« نامیده‌ایم. 
منظور از »آدم معمولی« شهروندان عادی یا »مردم بی‌گناهی« هستند که طبق ساختار روایت، 
از »حقوقی طبیعی و بدیهی« برخوردارند. چنین »حقوق بدیهی« در مورد سایر شخصیت‌ها 
مطرح نیست. سایر شخصیت‌ها یا به دنبال محروم کردنِ »مردم بی‌گناه« از »حقوق بدیهی« 
خود هستند، یا به دنبال احقاق این حقوق. مهم‌ترین مصداق این شخصیت »مردم عرب« است 
که با اسم‌های مختلفی از قبیل »عموم مردم«، »ملت‌های مسلمان خاورمیانه« و »جوانان عرب 

ابریاریگر )آمریکا(

یاریگر

شخصیت معمولی )مردم(

مخالف شرور

شرور )داعش(

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            14 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

239

فصلنامه علمی - پژوهشی

و مسلمان« نامیده شده‌اند. ویژگیِ این شخصیت آن است که می‌خواهد یک »زندگی معمولی« 
یادداشت‌های  در  بدیهی«  »حقوق  همان  یا  معمولی«  »زندگی  این  باشد. مشخصات  داشته 
مسکن،  پوشاک،  خوراک،  از  برخورداری  حق  است.  آمده  مختلف  شیوه‌های  به  مختلف 
تحصیلات، مشارکتِ برابر، رسیدن به »قرن 21« و مانند اینها حقوق بدیهی و اولیۀ شخصیتِ 
»آدم معمولی« از منظر این یادداشت‌هاست. داعش )شخصیت شرور( کسی است که با حقِ 
بدیهیِ آدم معمولی مخالف است و نمی‌خواهد اجازه دهد که او به حقوق خود برسد. فریدمن 
و  عرب  جوانان  که  را  آنچه  نمی‌تواند  که  چرا  خواهد خورد  »داعش شکست  می‌نویسد: 
مسلمان می‌خواهند، برایشان فراهم کنند: تحصیلات، آزادی، شغل و تحقق توانایی و پتانسیل 

زیاد آنها برای مشارکت در زندگی سیاسیِ خود به عنوان شهروندانی برابر«.
شخصیت »مردم« در این یادداشت‌ها کلیتِ مبهمی است که به هیچ ارجاعی ندارد. مفهومی 
است که از زمینۀ اجتماعی خود کنده شده و نمی‌توان برای آن مصداق واقعی یافت. مصادیق 
»مردم« در واقع مجموعه‌ای بسیار متنوع و متفاوت از افرادند که هر کدام درخواست‌ها، نیازها 
و دیدگاه‌های متفاوتی دارند. درخواست‌هایی مانند »آزادی« یا »مشارکت سیاسی برابر« در متن 
جوامع عرب در میان گروه‌های مختلف مردم معناهای مختلفی دارد که برخی از آنها به‌ویژه 

ممکن است با معنایی که در زمینۀ غربی دارد، متفاوت باشد. 
2. شخصیت شرور: داعش مصداق اصلی شخصیت شرور است، اما مصداق‌های فرعیِ 
دیگری هم دارد از قبیل »نسل قدیم« )در برابر نسل جدید که یک شخصیتِ مثبت و یاریگرِ 
این شخصیت می‌نویسد: »داعش، همان  یادداشت خود دربارۀ  قهرمان است(. فریدمن در 
دولت اسلامی عراق و سوریه، یک گروه شبه‌نظامی سنیِ تشنه به خون است که در مناطقی 
از بخش‌های سنی‌نشینِ سوریه و عراق یک دولت جدید تشکیل داده است«. آندلمن معتقد 
است سرزمین جدیدی از ترکیب عراق و سوریه شکل گرفته و او خود نام »سوریاق« را برای 
آن پیشنهاد می‌دهد. او دربارۀ این سرزمین جدید می‌نویسد: »از میان گزینه‌های احتمالی برای 
حکومت بر سرزمین جدید، داعش منتفی است، چرا که او فقط مهارت جنگیدن دارد نه 
مهارت اداره کردن چیزی«. کاپلان می‌گوید: »توانایی داعش در تاخت و تاز و هجوم است و 
نه تأسیس یک دولت- ملت«. مک‌کافری در یادداشت خود داعش را چنین به تصویر می‌کشد: 
»اسلام بنیادگرا اکنون »دولت« خودخواندۀ خود را دارد. ... »دولت اسلامی« اکنون به آستانۀ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            15 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


240

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

آرزوی دراز یک خلیفۀ جهانی گسترش یافته است. رهبر این دولت ... از آغاز کار خود در 
شرق سوریه تا اکنون در شمال و غرب عراق، قصد داشته شمشیر الهی را بر سر همۀ جهان، 
از جمله آمریکا برکشد. هرجا که نیروهایش پیروز بوده‌اند، قانون شریعت، با سربریدن‌هایش، 

قطع عضوهایش، اعدام مرتدان و هم‌جنس‌گرایان و بردگی زنان اجرا شده است«. 
روایت، کسی است که نمی‌خواهد آدم‌های معمولی  به عنوانِ شخصیتِ شرورِ  داعش 
یک زندگی معمولی داشته باشند و به حقوق بدیهی و طبیعی خود برسند. صفت‌های این 
بودن،  ایدئولوژیک  انحصارگرایی،  بنیادگرایی،  تندرو،  اسلام‌گرایی  از:  عبارت‌اند  شخصیت 
می‌پندارد، روش  تمام حقیقت  را صاحب  که خود  به خون، کسی  تشنه  شبه‌نظامی سنی، 
ماندنش در قدرت اجبار و زور است، در »آرزوی دراز« احیای خلافت جهانیِ اسلام است، 
به دنبال برکشیدن »شمشیر الهی« به همۀ جهان است، در پی اعمال »قانون شریعت« است، 
فقط مهارت جنگیدن دارد، نه اداره کردنِ جامعه و نه تأمین خواست‌های »مردم«، برآمده از 
نبرد با شیعیان است )یعنی ماهیت فرقه‌ای دارد(، به دنبال ارتقای خدا به ناظر کل زندگی است 

)خواستی برآمده از ایدئولوژی مذهبی، و بی‌ربط به شرایط تاریخی(. 
یک ویژگی مشترک همۀ یادداشت‌های مورد بررسی، حذف زمان و مکان از پدیدۀ داعش 
و نادیده گرفتن مجموعۀ شرایط تاریخی که ظهور چنین پدیده‌ای را در خاورمیانه ممکن 
کرده است. با حذف زمان و مکان، داعش چونان پدیده‌ای بی‌زمان، ناگهانی و در نتیجه مبهم 
و ناشناختنی و بنابراین، مخوف و ترسناک جلوه‌گر می‌شود که برآیند نیروهای سیاسی و 
اجتماعی نیست، بلکه به طور مستقیم ناشی از ایدئولوژی اسلامی است. ایدئولوژی‌ای برآمده 
از اعماق خوف‌ناک تاریخ و نتیجۀ نیروهایی ازلی و ابدی که به طرزی ناشناخته در منطقه‌ای 

نفرین شده ظاهر شده و سرانجام، نیز خود به دست خود از بین خواهد رفت. 
3. »شخصیت ابریاریگر«: تنها مصداق »ابریاریگر« در همه‌ِ یادداشت‌ها آمریکاست. آندلمن 
دربارۀ »آمریکا« می‌نویسد: »ما ]آمریکا[ بهتر است خودمان را دور نگه داریم تا زمانی که آب‌ها 
از آسیاب بیفتد بتوانیم نقش میانجیِ بی‌طرف را ایفا کنیم«. در این یادداشت آمریکا به عنوان 
ابریاریگر، یک »میانجیِ بی‌طرف« است. ناظر بیرونی و بی‌طرفی است که داور همۀ منازعات 
است. کسی است که به شخصیت »مردم« کمک می‌کند تا به هدفش برسد. گاهی با »جهان« 
این‌همان گرفته می‌شود. آندلمن در انتهای یادداشت خود می‌نویسد: »این لحظه، جایی است 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            16 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

241

فصلنامه علمی - پژوهشی

که ما باید نیروهایمان را فرابخوانیم و خرده‌ریزهایی از اعتبارمان به عنوان میانجی بی‌طرف یا 
حتی صلح‌طلب که باقی مانده است را در منطقه‌ای خرج کنیم که به ندرت لحظات آرامشی به 
خود دیده است. بهترین کاری که می‌توانیم بکنیم آن است که کنار بایستیم و بگذاریم اتفاق، 

بیفتد«.
این  نابودیِ داعش است که محتوم خواهد بود و در  »اتفاق«، همان  از  آندلمن  منظور 
فرایند، آمریکا شخصیتی فرازمان و فرامکان است. منافع او با منافع جهان یکی است. کسی 
است که می‌تواند خیرعمومی را تشخیص بدهد و کسی است که می‌تواند محقق شدنِ این 
خیر را تضمین کند. در ابتدای داستان، یعنی در شکل‌گیریِ بحران و منازعه، هیچ اثری از این 

شخصیت نیست. جایگاهِ او در انتهای داستان است، یعنی در موقعیتِ رفع بحران. 

شخصیت‌های میانی 
1. یاریگر )بینابین آدم معمولی و ابریاریگر(: مصداق آن »نسل جدید« است. فریدمن به 
نقل از »پرولا« )یک تحلیلگر اسرائیلی( می‌نویسد: »ما باید در انتظار نسلی باشیم که »جامعه 
را محور قرار دهد« ]به جای خدا و دولت[؛ یک نسلِ جدیدِ عرب/مسلمان که نمی‌پرسد »ما 
چگونه به خدا خدمت کنیم؛ یا ما چگونه به دولت خدمت کنیم؛ بلکه می‌پرسد آنها چه خدمتی 

به ما می‌کنند«. 
در این اظهارنظر، از »نسل جدید« چهرۀ یک اسطورۀ یاریگر ترسیم شده است. اول آنکه 
»نسل جدید« نه مجموعه‌ای از آدم‌های پراکنده با علایق متفاوت و احتمالاً‌ متضاد، که یک 
کل یکدست و یکسان فرض گرفته شده است. احتمال اینکه در میان نسل آینده، جوانان 
اسلام‌گرایی هم وجود داشته باشند، به کلی مسکوت گذاشته شده و فرض گرفته شده »نسل 
جدید« کسانی خواهند بود که به »آدم معمولی« )قهرمان داستان( یاری می‌رساند تا او را از 

آنچه که نویسنده شر دین و دولت می‌داند، خلاص کند. 
2. مخالفِ شرور )بینابین آدم معمولی و شرور(: شخصیت‌های مختلفی در یادداشت‌های 
مختلف وجود دارند که در مجموع چندان مثبت نیستند، اما به دلایل متفاوتی، مثبت‌تر از 
شخصیتِ شرور )داعش( تلقی می‌شوند. گاهی فقط به این دلیل که مخالف داعش‌اند و از 
این‌رو، فعلًا در جهت پیشبرد خیر حرکت می‌کنند. مهم‌ترین مصداق‌های این شخصیت را 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            17 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


242

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

مک‌کافری در یادداشت خود نام می‌برد. وی می‌گوید: »دولت اسلامی، بدون داشتن هیچ 
متحد صریحی، توسط مجموعه‌ای از دشمنان قدرتمند احاطه شده است«. سپس مهم‌ترین 
مخالفان داعش را از نظر خود به قرار زیر نام می‌برد و به دولت آمریکا پیشنهاد می‌دهد که از 
آنان برای نابودی داعش استفاده کند: حاکمان شیعۀ عراق، حاکمان شیعۀ ایران، پیش‌مرگه‌های 
کرد، دولت سوریه، دولت ترکیه، دولت چین )چرا که داعش سرمایه‌گذاری شرکت ملی 
نفت چین در عراق را تهدید می‌کند(، شرکت‌های نفت چندملیتی غربی که در شمال عراق 
سرمایه‌گذاری کرده‌اند، دولت روسیه )چرا که داعش ممکن است پشتیبانی خارجی برای 
شورش‌های اسلامی در چچن و داغستان باشد(، و حتی القاعده )که داعش را رقیب خود 
می‌پندارد( و در نهایت، نیروهای بلک‌واتر1 )شرکت بین‌المللی امنیت2 که متشکل است از 

زبده‌ترین کماندوهای نیروی ویژه و تفنگداران دریایی پیشین ارتش آمریکا(. 
فرد کاپلان در یادداشت خود فهرستی دیگر از مخالفان داعش را برمی‌شمرد: »میان عواملی 
که در نابودی داعش منافع گسترده‌ای دارند، می‌تواند ائتلافی بالقوه علیه داعش برقرار شود. 
این ائتلاف بالقوه ایران، سوریه، قطر، عربستان سعودی )به شکلی مبهم البته(، شیعیان عراق  و 
نیز - اگر مالکی از قدرت کناره بگیرد - بسیاری از سنی‌های عراق را دربرمی‌گیرد. اگر مردان 

البغدادی به اردن حمله کنند، اسرائیل نیز در این منازعه وارد خواهد شد«. 
برخی دیگر از شخصیت‌هایی که در زمرۀ مخالفان شرور دسته بندی می‌شوند، کسانی 
هستند که نقطۀ مثبتی بیش از صِرفِ مخالفت با داعش دارند. مثلًا برخی از حکومت‌های 
منطقه که به سمتِ بهبود در حرکتند. مثلًا فریدمن در یادداشت خود می‌نویسد: »البته موقعیت 
کاملًا هم غمبار نیست. شما دو الگوی در حال ظهور دیگر هم دارید که ملت‌های مسلمان 
خاورمیانه بر پایۀ جامعه و با حدی از تکثرگرایی سیاسی، مذهبی و فرهنگی ساخته‌اند: تونس 
و کردستان )البته هر دو سست‌اند و هیچ‌کدام کامل نیستند(. هر دو الگو در حال تکمیل شدن‌ 
برآمده از خودِ جامعه‌هایشان هستند.  الگوها  این  اما آنچه مهم است آن است که  هستند، 
همچنین شما پادشاهی‌های به مراتب ملایمی دارید - مانند اردن و مراکش - که دست کم در 
حاشیه‌ها، در حال تجربه کردن حاکمیت‌هایی مشارکتی‌تر هستند، برخی مخالفت‌ها را تحمل 

می‌کنند و با سبعیتِ خودکامگانی سکولار حکمرانی نمی‌کنند«.
1. Blackwater
2. international security company

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            18 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

243

فصلنامه علمی - پژوهشی

در این پاراگراف، تونس، کردستان، اردن و مراکش به عنوان بارقه‌هایی از امید به سمت 
یک جامعۀ مطلوب، در میانۀ راهِ خوبی و بدی قرار دارند.  

2. تحلیل رخداد: آغاز و پایانِ اسطوره‌ای 
هر روایتی آغاز و پایانی دارد. در اینجا وضعیت آغازین عبارت است از چگونگی شکل‌گیریِ 
در  این وضعیت‌ها،  آن. هر دوی  یافتنِ  پایانی، چگونگیِ خاتمه  داعش و وضعیتِ  پدیدۀ 
چونان  و  می‌دهند  دست  از  تاریخی‌شان  زمینۀ  با  را  پیوندشان  بحث  مورد  یادداشت‌های 
وضعیت‌هایی بدیهی و طبیعی به تصویر کشیده می‌شوند. در ابتدای داستان، داعش با ارجاع 
به مقولۀ »بنیادگرایی« شناخته می‌شود نه با تحلیل شرایطِ تاریخی‌اش. داعش بنیادگراست 
و بنابراین، »طبیعت« آن خشونت و تندروی و آدم‌کشی است. »بنیادگرایی و افراط‌گرایی« 
به شاه‌کلید درک همۀ مجهولات دربارۀ داعش تبدیل می‌شود. به این ترتیب »آغاز داستان« 
البته بدیهی و  بدیهی‌سازی می‌شود و آنچه باقی می‌ماند، پایانِ آن است. پایان داستان هم 
از پیش معلوم است. با این حال، آمریکا در پایان داستان نقشی محوری ایفا می‌کند. دیوید 
آندلمن یادداشت خود را با این جملات قاطع و کوبنده آغاز می‌کند: »دورۀ عراق به پایان 
رسیده. این یک روند تاریخی محتوم است که آمریکا اگر هم بخواهد نمی‌تواند مانع آن شود. 
آمریکا اگر وارد شود شکست می‌خورد و اگر بگذارد رخدادها خودشان پیش بروند، نیروهای 

منکوب‌کنندۀ تاریخ، خود دشمن مورد نظر ما یعنی داعش را شکست خواهند داد«. 
در همۀ نوشته‌هایی که به پایان پرداخته‌اند، فقط یک پایان پیش‌‌بینی می‌شود: داعش از 
بین خواهد رفت. این نتیجه، بی‌نیاز از هیچ‌گونه شواهد و مدارک و توضیحات و استدلالاتی 
از پیش بدیهی و روشن است. رو به اضمحلال بودن داعش نیز نتیجه‌ای نیست که با تحلیل 
زمینه‌های اجتماعی تاریخی به دست آمده باشد. این اضمحلال در یادداشت‌های مختلف یا 
بخشی از طبیعتِ خود داعش دانسته می‌شود که البته دخالت آمریکا آن را تسهیل می‌کند یا به 

کلی ناشی از مداخلۀ قدرتِ ابریاریگریِ آمریکاست. 
نکتۀ مهم‌تر آنکه در هیچ یک از یادداشت‌ها، برای تحلیل چرایی و چگونگی از میان رفتن 
داعش، به تحلیل چرایی و چگونگی پیدایی داعش پرداخته نمی‌شود. علی‌القاعده از میان رفتن 
داعش )خصوصاً اگر چنان که بیشتر این چهار یادداشت معتقدند، به صورت خودبه‌خودی و 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            19 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


244

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

بدون نیاز به دخالت خارجی صورت پذیرد(، مستلزم از میان رفتن علل پیدایش داعش است. 
تحلیل اینکه چه عللی باعث برآمدن داعش شد و چگونه این علل از میان خواهند رفت، از 
تمامی یادداشت‌ها غایب است. نظر فرد کاپلان از این لحاظ قابل توجه است. او معتقد است 
داعش از میان خواهد رفت چون هیچ موافقی در منطقه ندارد: »داعش که در روزهای اخیر 
بخش‌های زیادی از عراق را به تصرف در آورده در آستانه نابودی و شکست است... نخستین 
نشانه اینکه تنها بخش کوچکی از  یک و نیم میلیارد مسلمان برای خود در احیای خلافتی 
مربوط به قرن 7 میلادی منفعتی می‌بینند و بسیاری از همین‌ها نیز شخص دیگری جز رهبر 

داعش را به عنوان خلیفه در نظر دارند«. 
در این یادداشت معلوم نیست نیرویی که هیچ موافقی نداشته اصولاً چرا و چگونه تشکیل 
شده است. همین عللی که کاپلان برای نابودی داعش برمی‌شمرد، می‌توانست از اساس مانع 
شکل‌گیریِ آن شود. به طور کلی، یکی از مهم‌ترین بخش‌های حذف شده از روایت‌های مورد 
بررسی، بخش آغاز داستان است. اینکه داعش چگونه شکل گرفت؟ پرسشی است که طرح 
نمی‌شود و کنار گذاشته می‌شود تا به جای علل و عوامل اجتماعی دخیل در پیدایش داعش، 
»بنیادگرایی اسلامی« گذاشته شود. داستانی ساخته می‌شود که آغازی غمبار و پایانی خوش 
دارد. آغازِ غمبار، ناشی از ظهور اسلام‌گرایی است و پایانِ خوش، ناشی از ورود آمریکا. به 
طور کلی، معنای خوش بودن پایان، سازگاری با منافع آمریکاست که با منافع جهان یکی 
گرفته می‌شود. مسیرِ مقدرِ جهان، به سمت منافع آمریکا در حرکت است. تقدیر آن است که 
آمریکا مسلط باشد. این سلطه، فراتر از زمان و مکان، چونان امری استعلایی تصویر می‌شود. 
آمریکا، نه در جبهۀ خیر قرار دارد و نه در جبهۀ شر. جایگاهِ او حتی فراتر از خیر و شر است. 
او در نقطۀ تفکیک خوب از بد ایستاده است. در منطقۀ »بی‌طرف« آمریکا، بالاتر از خیر و شر، 
در جایگاهی است که خیر و شر بر مبنای آن سنجیده می‌شود. فریدمن در انتهای یادداشت 
خود می‌نویسد: »ما مایلیم هر موضوعی را به خود مربوط بدانیم. اما همه چیز فقط مربوط به 
ما نیست. مطمئناً چیزهای بسیاری در عراق و سوریه هست که ما نادیده گرفته‌ایم. با این حال 
ما کمک کردیم درهای آنها را که رهبرانشان تا کنون به شدت بسته بودند، به سمت آینده‌ای 
متفاوت بگشاییم. در آینده، روزی که ببینیم مردم واقعاً به تکثرگرایی پایبند شده‌اند، ما باید به 
آنها کمک کنیم و هر جا که نهال‌های شایستگی را در تهدید ببینیم باید از آنها حمایت کنیم. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            20 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

245

فصلنامه علمی - پژوهشی

اما همه چیز در درجۀ اول به خود آنها مربوط است و به نیازشان به زندگی در کنار هم بدون 
مشتی آهنین بالای سرشان و این تنها زمانی اتفاق خواهد افتاد که آنها بخواهند«.

در مدلِ تحلیل روایتِ آلژیرداس گرماس که مهم‌ترین مدل شخصیت‌محورِ تحلیل روایت 
است، ابریاریگر در انتهای داستان ظاهر می‌شود. جایی که شرایط برای قهرمان بسیار سخت 
شده و به نظر می‌رسد که او به‌رغم یاریِ یاریگران در آستانۀ شکست است، ناگهان شخصیتی 
برتر با قدرتی جادویی از راه می‌رسد و همه چیز را به نفع قهرمان ختم می‌کند. ابتدای داستان، 
جایگاهِ شکل‌گیریِ مشکل است و انتهای داستان، موقعیتِ حلِ مشکل. شرورها در ابتدای 
داستان به صحنه می‌آیند و ابریاریگر در انتهای آن. در روایت‌های مورد بررسی ما، قهرمان 
مردمی‌اند درمانده از رسیدن به جامعۀ ایده‌آل و آمریکا، تنها ابریاریگری که توانِ حلِ معضل 
را دارد، در انتظار آینده‌ای است که نوبتش فرا برسد و وارد شود و همۀ مشکلات را حل 
کند. به این ترتیب، حضور آمریکا و متحدانِ غربیِ او در منطقه و در عراق، از سال‌ها قبل از 
پیدایش داعش و نقش‌آفرینی در تحولاتِ آن - مثلًا در سقوط صدام و در بسیاری تحولات 
دیگر - صرف‌نظر از مثبت یا منفی بودن عواقبِ آن، نادیده گرفته می‌شود و به کلی از داستان 

حذف می‌شود. مشکل را شرارتِ داعش ایجاد کرده و آمریکا آن را حل خواهد کرد. 
اما حلِ مشکل، موکول به زمانی است که »مردم خودشان بخواهند«. گویا علت مشکلات 
آماده  ابریاریگر  آنگاه  کنند،  پیدا  کافی  اگر صلاحیت  و  است  بی‌صلاحیتی خودشان  مردم 
خواهد بود تا به آنها کمک کند. در روایت‌های موعودگرا، معمولاً منجی زمانی ظهور می‌کند 
که مردم قابلیت و صلاحیتش را داشته باشند. در این پاراگرافِ فریدمن، لحنِ موعودگرایانه و 
منجی‌گرایانه روشن‌تر از آن است که نیازی به توضیح داشته باشد: »در آینده، روزی که ببینیم 

مردم واقعاً به تکثرگرایی پایبند شده‌اند، »ما« باید به آنها کمک کنیم«. 

3. تحلیل زمان 
در روایتِ برساخته در یادداشت‌ها، زمان، تک‌خطی و در حال پیشرفت به سمت پیروزیِ 
نیروهای خیر است. یادداشت‌ها در قالب تحلیل داعش، تحلیلی از کل تاریخ ارائه می‌دهند. 
داعش نیز به عنوان یکی از نیروهای تاریخ و در چارچوب نقشی که در تاریخ ایفا می‌کند، 
آینده  نامطلوب است و هرچه به سمت  تاریک و  تاریخ وضعیتی  تحلیل می‌شود. گذشتۀ 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            21 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


246

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

می‌رویم، وضعیت روشن‌تر و مطلوب‌تر می‌شود. دو نیروی خیر و شر، مهم‌ترین نیروهای 
تاریخند. در گذشتۀ تاریخ نیروهای شر غلبه داشته‌اند و مسیر تاریخ گام به گام به سمت 
شکست شر و پیروزیِ خیر در حرکت است. این مسیر، ناگزیر است و کسی تواناییِ مانع 
شدن ندارد. در آیندۀ تاریخ نیروهای خیر به پیروزیِ نهایی خواهند رسید. تاریخ از جایی در 
گذشته‌های دور، که نیروهای شری مانند داعش بر آن غلبه داشته‌اند به سمت آینده‌ای در 
حرکت است که نیروهای خیری مانند آمریکا بر آن غلبه خواهند داشت. زمان، عرصۀ نزاع 
نیروهای خیر و شر است و این نیروها در این مقطع از تاریخ خود را در چهرۀ آمریکا و داعش 

نمایان کرده‌اند. 
مثلًا در یادداشت فریدمن )داعش و سیسی( دو زمان اصلی وجود دارد: »اکنون« و »آینده«. 
دارند.  قرار  آینده  به  از گذشته  زمانی  بد، روی طیفِ  به  از خوب  ترتیب  به  شخصیت‌ها، 
شخصیت‌های بد در گذشته‌ یا اکنون زندگی می‌کنند، شخصیت‌های خوب در آینده. فریدمن 
از قول »پرولا«ی اسرائیلی می‌نویسد: »ما باید در انتظار نسلی باشیم که »جامعه را محور قرار 
دهد« ]به جای خدا و دولت[؛ یک نسل جدید عرب/مسلمان که نمی‌پرسد »ما چگونه به خدا 
خدمت کنیم؛ یا ما چگونه دولت خدمت کنیم؛ بلکه می‌پرسد آنها چه خدمتی به ما می‌کنند«. 
هستۀ مرکزی این جملات عبارت است از ایدۀ پیشرفت، ایدۀ آیندۀ موعودی که از آن 
»ما«ست، از آنِ نیروهای خیر. از اینجا تا ایده‌های موعودگرای آخرالزمانی فاصله‌ای نیست. 
پاراگراف بالا یک درخواست محوری دارد که همان »انتظار« است و اطمینان می‌دهد که 
این انتظار به ظهور منجیِ موعود خواهد انجامید. منجی عبارت است از »نسل جدید« که 
آینده را به نفع نیروهای خیر تغییر خواهد داد و تغییر عبارت است از معکوس کردن رابطۀ 
به  این بوده است که ما چگونه  انسان. اگر در گذشته، پرسش اصلی  سلسله‌مراتبی خدا- 
خداوند خدمت کنیم، آیندۀ موعودی فراخواهد رسید که در آن پرسیده می‌شود خدا چه 
خدمتی به ما خواهد کرد. ارزش‌های روشنگری آشکارا بر این اظهارات غالبند با این تفاوت 
بار آن ارزش‌ها از تاریخ خود تهی شده و به شعارهایی بی‌زمان و بی‌مکان مبدل  که این 
گشته‌اند که اثرگذاریشان نه ناشی از معنای تاریخی آنها، که ناشی از نفوذ سیاسی‌شان است. 
گویا آینده از آن نیروهایی است که نویسنده می‌خواهد و آن آینده به صرف »منتظر بودن«، فرا 
خواهد رسید. فریدمن احتمال نمی‌دهد که در میان »نسل جدیدی« که او در انتظارش است، 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            22 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

247

فصلنامه علمی - پژوهشی

کسانی هم باشند که هوادار آرمان‌هایی که فریدمن برای آیندۀ منطقه آرزو می‌کند، نباشند. او 
به علل و عوامل اجتماعی که در گذشته باعث ظهور اسلام‌گرایی شده‌اند کاری ندارد و این 
احتمال را در نظر نمی‌گیرد که آن عوامل یا عواملی دیگر در آینده نسلی متفاوت را پرورش 
دهد. گویا سیر زمان به طور طبیعی به سمتی است که کارها را درست خواهد کرد. آیندۀ 
موعود، چند سطر بعد در یادداشت فریدمن خود را در اسطورۀ »قرن 21« نشان می‌دهد. 
فریدمن به نقل از پرلاو می‌نویسد: »هنگامی که عموم مردم سرانجام بپذیرند که آن الگوها ... 
ناکارآمد و شکست خورده هستند، فرصتی فراهم خواهد شد که این منطقه را در حرکت به 

سمت قرن 21ام ببینیم«. 
»قرن 21« گرچه به لحاظ تقویمی اکنون است، اما در منطق داستانی آینده است. زمانی 
است که قهرمان )آدم معمولی( هنوز به آن نرسیده و می‌خواهد برسد. شخصیت‌های »آدم 
معمولی«، »شرور« و »مخالف شرور« در زمان »اکنون« حضور دارند و شخصیت »ابریاریگر« 
در زمان آینده است. »یاریگر« در میانۀ راهِ گذشته به آینده قرار دارد. سرانجام، قهرمان )آدم 

معمولی( با کمک ابریاریگر، به زمان آینده دست می‌یابد. 
آندلمن در یادداشت خود )بگذارید داعش نقش تاریخی‌اش را ایفا کند( از »نیروهای 
منکوب‌کنندۀ تاریخ«1 سخن می‌گوید که اگر آمریکا بخواهد دخالت کند و مانعِ سیر رخدادها 
شود، عمل می‌کنند و آمریکا را نیز شکست می‌دهند. اما این نیروها را اگر رها کنیم تا خود 
عمل کنند، »دشمن مورد نظر ما« را - که همان داعش است - شکست خواهند داد. یعنی 
تاریخ با نیروهای عظیمش به طور خودکار به سمت پیروزیِ آمریکا و شکست دشمنانش در 
حرکت است و هیچ‌کس، حتی خودِ آمریکا قادر به تغییر این مسیر نیست. در یادداشت آندلمن 
مسئله، مسئلۀ عراق است اما عراق نه به عنوان یکی از کشورهای جهان، بلکه به عنوان یکی 
از نیروهای تاریخ که سرنوشت را رقم می‌زنند. موضوع در چارچوب یک تحول تاریخیِ 
گریزناپذیر و مقدر دیده می‌شود که »از یک قرن پیش آغاز شده« و در این برهه به انجام 
خود نزدیک می‌شود و کسی توان تغییرش را ندارد. این وعدۀ پیروزیِ محتومِ نزدیک، دوباره 

شباهت واضحی به وعده‌های پیروزی در فلسفه‌های موعودگرای آخرالزمانی دارد.

1. overwhelming forces of history

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            23 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


248

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

4. تحلیل زاویۀ دید 
اینکه داعش فاعل چه اعمالی دانسته شود، وابسته است به اینکه موضوع در چه سطحی مورد 
بررسی قرار گیرد یا از چه ارتفاعی دیده شود. چهار سطح مختلف در پرداختن به موضوع قابل 
تصور است: الف( سطحِ درون و هم‌عرضِ رخدادها؛ ب( یک مرحله بالاتر، سطح منطقه‌ای؛ 
ج( سطح جهانی و د( سطح فراجهانی. در سطحِ هم‌عرض و درون رخدادها، موضوعاتی مانند 
کشتار، خونریزی و اعمال خشونت بر مردم مطرح می‌شود. در سطح منطقه‌ای، رفتارهایی 
مانند حمله به سرزمین‌های اطراف و تصرف آنها به داعش نسبت داده می‌شود. در سطح 
جهانی، اعمالی از قبیل برهم زدن مناسبات منطقه‌ای، تهدید منافع آمریکا و تهدید صلح جهانی 

به عنوان »اعمال داعش« گفته می‌شود. 
اما موضِعی که برخی از یادداشت‌ها از آن نقطه به تحلیل می‌پردازند، در سطحی باز هم 
بالاتر قرار دارد. یادداشتِ آندلمن )بگذارید داعش نقش تاریخی‌اش را ایفا کند(، از نسبت 
داعش با تاریخ و عملی که او در تاریخ در حال انجام دادن است سخن می‌گوید. از منظر 
این یادداشت، آنچه به عنوان »عمل داعش« در نقطۀ مرکزیِ اهمیت قرار می‌گیرد نه کشتار و 
خونریزی است، نه تصرف سرزمین‌های اطراف و نه تهدید نظم جهانی. عمل داعش »عقب 
بردن تاریخ« است. این عقب بردن، نه در مقیاس چند سال، نه چند دهه و نه حتی چند سده، 

بلکه در مقیاس هزاره روی می‌دهد. 
نقطه‌ای که از آن به ماجرا نگریسته می‌شود، نه جایی است در نزدیکیِ داعش، که از آن 
بتوان ماجراها را دقیق دید و جزئیات آن را شرح داد، نه جایی است دورتر، در سطح منطقه‌ی 
خاورمیانه که از آن بتوان نسبت میان داعش و بازیگران خاورمیانه را تحلیل کرد و نه حتی باز 
هم دورتر، که بتوان پیامد داعش برای کل کشورهای جهان را از آن نقطه بررسی کرد. نقطۀ 
دید جایی است که از آن می‌توان نسبت میان داعش با کل تاریخ و با هستی را مشاهده کرد. 
بیننده، در موضِعِ »دانای کل«، در جایی ورای تاریخ، در موقعیتی تاریخ‌زدایی شده ایستاده 
است. چنین جایی تنها جایگاهِ خدایان و پیامبران است. آندلمن می‌گوید: »عراق در ابتدای 
پایانِ بازیِ بودنش قرار دارد که از یک قرن پیش آغاز شده است و آمریکا نمی‌تواند کار 

چندانی در این باره انجام دهد« )آندلمن، 26 ژون 2014؛ یو.اس.ای تودی(. 
طنین پیش‌گویانۀ یک پیامبر از این گفتار به گوش می‌رسد. یادداشت، »شرایط سیاسی« 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            24 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

249

فصلنامه علمی - پژوهشی

را  آن  بودن1(  )بازیِ  وجودی«  »شرایط  بلکه  نمی‌کند،  تحلیل  تجربی  موضعی  از  را  عراق 
از موضعی هستی‌شناسانه تعیین می‌کند. جمله گویی ندایی است از سروشی غیبی که در 
آسمان‌ها پیچیده نه تحلیلی که در یک روزنامه نوشته شده است. رویکردی سرنوشت‌گرایانه 
در پس جملات، بدون تلاش برای پنهان شدن، آشکار و عیان است. مسئله عراق است، اما 
عراق نه به عنوان یکی از کشورهای جهان، بلکه به عنوان یکی از نیروهای تاریخ که سرنوشت 
را رقم می‌زنند )و در اینجا واژۀ »تاریخ« طنینی فلسفۀ تاریخی و هستی‌شناسانه دارد(. موضوع 
در چارچوب یک تحول تاریخیِ گریزناپذیر و مقدر دیده می‌شود که »از یک قرن پیش آغاز 

شده« و در این برهه به انجام خود نزدیک می‌شود و کسی توان تغییرش را ندارد. 

1. existence

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            25 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


250

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

بحث و نتیجه گیری
نوع  دو  از  کلی  دسته‌بندی  یک  در  کرد؟  برقرار  داعش  و  اسلام  میان  می‌توان  نسبتی  چه 
نسبت می‌توان سخن گفت: یکی نسبتِ تاریخ‌مند و زمینه‌مند و دیگری نسبت تاریخ‌زدوده 
و زمینه‌زدوده )یا اسطوره‌ای‌شده(. در نسبتِ تاریخ‌مند و زمینه‌مند، داعش و اسلام هر دو 
پدیده‌هایی تلقی می‌شوند برآمده از شرایط تاریخی و اجتماعی مشخص و بنابراین، پدیده‌هایی 
هستند که در طول تاریخ و با تغییر شرایط تاریخی دچار دگرگونی و استحاله می‌شوند. در این 
تلقی، پدیده‌های اجتماعی، از جمله داعش و اسلام، ذات و گوهر ثابت و ازلی و ابدی ندارند 
تا برای شناخت آنها آگاهی از آن ذات و ماهیتِ لایتغیر کفایت کند. شناخت اسلام و داعش 
نیز مانند شناخت هر پدیدۀ اجتماعی دیگر نیازمند آگاهی از شرایط تاریخی و زمینه‌های 
اجتماعی بروز آنها و چگونگی تحول آنها در طول تاریخ است. بنابراین، داعشِ امروزین با 
خلافتِ اسلامیِ 1000 سال پیش از بن متفاوت است. داعش پدیده‌ای است محصول مناسباتِ 

اجتماعیِ خاص خاورمیانه در شرایط تاریخیِ خاصِ نیمۀ دهۀ دوم قرن بیست و یکم. 
در نگاه دوم، از اسلام و داعش اسطوره‌سازی می‌شود. به این معنا که آنها همچون اموری 
بدیهی و طبیعی به تصویر کشیده می‌شوند که ویژگی‌های‌شان نه برآمده از زمینه‌های تاریخی 
و اجتماعیِ رشدِ آنها، بلکه ناشی از ماهیت درونی‌شان است که گریزی از آن نیست. در این 
نگاه، داعش و اسلام به هم پیوند می‌خورند و چونان اجزایی از یک کلیتِ ازلی و ابدی به 
تصویر کشیده می‌شوند. کلیتی که زمانی مرده بود و امروز دوباره سربرآورده است. آنچه امروز 
سربرآورده، همان است که زمانی مرده بود و با آن تفاوتی ندارد. بنابراین، شناخت این وضعیت 
نیازمند هیچ تحلیل اجتماعی و تاریخی نیست، بلکه آگاهی از جهان‌بینی و ایدئولوژی اسلامی 
برای شناخت آن کفایت می‌کند. در چنین نگرش ناگزیرانه‌ای، تنها راه حلِ مشکل، از میان 
برداشتنِ فیزیکی مشکل است نه تغییر وضعیت از راه کنترل شرایط اجتماعی و تاریخی. چرا که 
مسئله، ناشی از ماهیت درونیِ پدیدۀ مشکل‌زاست نه برآمده از تأثیرِ شرایط و عواملِ بیرونی. این 
نگاهی است که نشان داده شد که چگونه بر چهار یادداشتی که تحلیل شد حاکم است. در این 
یادداشت‌ها تاریخ بین یک دوراهی قرار داده شده است: یا آنچه که افراط‌گرای مذهبی خوانده 
شده )و نماد فعلی آن داعش است(، بر جهان مسلط خواهند شد؛ یا آمریکا و دوستانش پیروز 
می‌شوند. گویا اگر آمریکا پیروز نشود تنها راهی که باقی می‌ماند سلطۀ داعش و داعشیان است. 

راه سومی برای جهان متصور نیست. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            26 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


یی
کا

مری
ی آ

ه‌ها
زنام

رو
در 

ش 
داع

از 
ی 

ساز
وره‌

سط
ا

251

فصلنامه علمی - پژوهشی

منابع
اباذری، یوسف )1380(. رولان بارت و اسطوره و مطالعات فرهنگی. ارغنون 18. 

اسکولز، رابرت )1379(. مقدمه‌ای بر ساختارگرایی در ادبیات. ترجمه فرزانه طاهری. تهران: ‌آگاه. 
بارت، رولان )1380(. اسطوره در زمانۀ حاضر. ترجمۀ یوسف اباذری. ارغنون 18.

تولان، مایکل )1386(. روایت‌شناسی؛ درآمدی زبان‌شناختی- انتقادی. ترجمه فاطمه نعمتی و فاطمه علوی. 
تهران: انتشارات سمت. 

سلدن و ويدوسون )1384(. راهنمای نظریه ادبی معاصر. ترجمه عباس مخبر. تهران: طرح نو. 
سعید، ادوارد )1379(. اسلام رسانه‌ها. ترجمۀ اکبر افسری. تهران: انتشارات توس. 

سعید، ادوارد )1386(. شرق‌شناسی. ترجمه‌ لطف‌علی خنجی. تهران: امیرکبیر. 
لیوتار، ژان فرانسوا )1384(. وضعیت پست مدرن: گزارشی درباره دانش. ترجمه حسینعلی نوذری. تهران: 

گام نو.
فوکو، میشل )1383(. ایران: روح یک جهان بی روح و 9 گفت وگوی دیگر. ترجمه افشین جهاندیده و نیکو 

سرخوش. تهران: نشر نی.
گیدنز، آنتونی )1392(. پیامدهای مدرنیت. ترجمه محسن ثلاثی. تهران: نشر مرکز.

مارتین، والاس )1382(. نظریه‌های روایت. ترجمه محمد شهبا. تهران: نشر هرمس. 
هاروی، دیوید )1393(. وضعیت پسامدرنیته: تحقیق در خاستگاه‌های تحول فرهنگی. ترجمه عارف اقوامی 

مقدم. تهران: پژواک.
هال، استوارت )1386(. غرب و بقیه: گفتمان و قدرت. ترجمه‌ محمود متحد. تهران: نشر آگه. 

هلر، اگنش)1392(. نظریه‌ای درباره مدرنیته. ترجمه فاطمه صادقی. تهران: نگاه معاصر.
 Andelman, David A. (June 2014). Let ISIS play out its role in history. at: USA Today.

Czarniawska, B. (2004). Narratives in Social Science Research. Sage. 

Friedman Thomas (June 2014). ISIS and SISI. at: The New York Times.

Foucault, M. (1954-1998). "Ethics: Subjectivity and Truth". Essential Works of Foucault. 
Vol. 1.  

Kaplan, Fred (July 2014). Why ISIL militia may be sputtering" at: Chicago Tribune.

Mc Claughry, John (July 2014). Finish off the “Islamic State” quickly and cheaply. at: 
Washington Times.

Moen, T. (2006). "Reflections on the approach of narrative inquiry". Journal of Qualitative 
method.

Scruton, R. (2003). West and the rest: Globalization and the terrorist threat. Bloomsbury 
Publishing. 

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

                            27 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html


252

فصلنامه علمی - پژوهشی

13
96

ان
ست

، تاب
دوم

ره 
شما

م ، 
هفت

ال 
س

______________________________________________________________

به این مقاله این‌گونه استناد کنید:
کلاهی، محمدرضا؛ محمودی، ابراهیم؛ غلامرضاکاشی، فاطمه )۱۳۹6(، »اسطوره‌سازی از داعش در روزنامه‌های 

آمریکایی« فصلنامۀ پژوهشهای سیاسی جهان اسلام، س7، ش2، تابستان 96، صص 225-252.

DOI: 10.21859/priw-07020۹

 [
 D

ow
nl

oa
de

d 
fr

om
 p

ri
w

.ir
 o

n 
20

26
-0

2-
11

 ]
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            28 / 28

https://priw.ir/article-1-333-en.html
http://www.tcpdf.org

